
63

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

¿Aislamiento, tradición o turismo? La 
conservación de tradiciones en el arte 
de la isla de Taquile – Lago Titicaca en 
el contexto del neoliberalismo

Bruno Ordoñez Hidalgo
Bachiller en Antropología por la Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP). 

e-mail: b.ordonezh@pucp.edu.pe

Resumen

El arte de la isla de Taquile es conocido por poseer características particulares que 
lo hacen diferente al de otras localidades de la región del Lago Titicaca, en su estilo 
musical, iconografía textil, técnicas de hilado y tejido, ciclo instrumental, etc. El 
discurso difundido desde fuentes académicas y no académicas sobre una condición 
de aislamiento de la sociedad taquileña es muchas veces utilizado para explicar una 
mayor conservación y “pureza” de su cultura en aspectos como la organización 
política, la religión, el lenguaje, etc. Este discurso también se reproduce respecto a 
su arte, sin tomar en cuenta el papel que juegan otros aspectos como la consolidación 
del turismo como su principal actividad económica o la permanente construcción de 
su identidad local. En este contexto, la presente investigación se propone explicar 
la conservación de la identidad cultural taquileña a través de sus manifestaciones 
artísticas, analizando los factores sociales y económicos que intervienen en ella como 
el discurso reproducido por los taquileños respecto a la conservación de su tradición 
artística, el significado que se le da a las variaciones de las características artísticas 
locales y el papel que juegan el discurso del aislamiento, el respeto por la tradición y 
el fenómeno de la comercialización de la etnicidad en la construcción de su identidad 
artística. Se llegó a hallazgos como la exotización del aislamiento relativo de la isla, 
la importancia de la mantención de las tradiciones para los taquileños o el importante 
papel del turismo en la continuidad de la reproducción de tradiciones.

Palabras claves

Taquile, arte, turismo, discurso, etnicidad.



64

Isolation, tradition, or tourism? The 
preservation of traditions in the art 
of Taquile Island - Lake Titicaca in the 
context of neoliberalism

Bruno Ordoñez Hidalgo
Bachelor’s degree in Anthropology from the Pontifical Catholic University 

of Peru (PUCP). e-mail: b.ordonezh@pucp.edu.pe

Abstract

The art of Taquile Island is known for its unique characteristics that distinguish 
it from other locations in the Lake Titicaca region, including its musical style, 
textile iconography, spinning and weaving techniques, instrumental cycle, etc. The 
discourse disseminated by academic and non-academic sources about the isolation 
of Taquile society is often used to explain the greater preservation and “purity” of 
its culture in aspects such as political organization, religion, language, etc. This 
discourse is also reproduced with regard to its art, without taking into account 
the role played by other aspects such as the consolidation of tourism as its main 
economic activity or the ongoing construction of its local identity. In this context, 
this research aims to explain the preservation of Taquile’s cultural identity through its 
artistic expressions, analyzing the social and economic factors involved, such as the 
discourse reproduced by the Taquileños regarding the preservation of their artistic 
tradition, the meaning given to variations in local artistic characteristics, and the 
role played by the discourse of isolation, respect for tradition, and the phenomenon 
of the commercialization of ethnicity in the construction of their artistic identity. 
Findings included the exoticization of the island’s relative isolation, the importance 
of maintaining traditions for the people of Taquile, and the important role of tourism 
in the continued reproduction of traditions.

Keywords

Taquile, art, tourism, discourse, ethnicity.

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



65

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

Introducción
El presente artículo es resultado del trabajo de campo que realicé para mi tesis de 
licenciatura en Antropología. Mi interés inicial por el arte altiplánico fue más por un 
gusto personal que por interés académico, tocando el siku en el conjunto de sikuris 
del Centro de Música y Danza de la PUCP (CEMDUC). Así, aunque la primera vez 
que supe de Taquile fue a través del libro de Matos Mar “Taquile en Lima. Siete 
familias cuentan…” (1986), no fue hasta mi experiencia en el conjunto que escuché 
sobre sus sikuris. Luego de realizar una revisión bibliográfica sobre el tema, una 
idea que resonó bastante fue la de que en Taquile muchas tradiciones en la música se 
habían preservado mejor que en otras localidades por encontrarse aislada del resto de 
la sociedad. Sin embargo, este discurso siempre se reprodujo desde fuera, llevándome 
a preguntarme si los taquileños también lo reproducían o siquiera si eran conscientes 
de él. Creía que era importante analizar este discurso sin caer en la exotización ni en 
explicaciones esencialistas, tomando el punto de vista de los propios actores. 

Inicialmente, mi investigación se enfocaba en el arte sikuri y el discurso de con- 
servación sobre este. Sin embargo, al realizar mi trabajo de campo en 2023, me di 
cuenta de que este discurso también se reproducía sobre el tejido, el bien artístico 
más preciado de la isla. Así, amplié mi enfoque para no limitarme a estudiar de forma 
restringida a los sikuris, observando también el arte textil y otro fenómeno que no 
contemplé en toda su dimensión. Descubrí que el turismo jugaba un papel central en 
la vida cotidiana de los taquileños, no solo porque representaba su principal ingreso 
económico, sino también porque tenía múltiples efectos en la cultura. De esta forma, 
realicé mi trabajo de campo con la intención de conocer qué hacía que las tradiciones 
artísticas de Taquile se hayan conservado como lo han hecho.

Considero que estudiar el arte es más valioso de lo que puede parecer a primera 
impresión. El arte es siempre más que arte y no existe arte que se limite a ser estética 
tradicional o solo busque deslumbrar al espectador. El arte ha sido siempre no solo 
una herramienta de expresión política y denuncia de injusticias, sino que a través 
del arte las sociedades expresan su forma de entender el mundo, su identidad y su 
historia. En el caso particular de Taquile, estudiar su arte desde las ciencias sociales 
permite comprender cómo y por qué abrazan sus tradiciones de la forma en que 
lo hacen, cómo se han adaptado a una nueva realidad (el auge del turismo en el 
siglo XXI) sin perder su esencia, a la vez que puede ayudar a proponer políticas de 
protección del patrimonio cultural y promoción del turismo.

Taquile y su arte

Taquile es una isla de 5.72 km² ubicada en el lado peruano del Lago Titicaca, a 35 
kilómetros del puerto de la ciudad de Puno (Geo Perú, 2017, p. 16). Actualmente, 
figura como centro poblado del distrito de Amantaní, provincia de Puno, departamento 
de Puno, en la sierra sur del Perú. Es posible llegar únicamente en lancha en un 



66

recorrido que dura aproximadamente tres horas y su punto más alto se encuentra a 
4,107 msnm (Bellenger, 2007, p. 89-91). Hoy en día es conocida por ser un atractivo 
turístico recurrente en la región del Lago Titicaca y en la ruta Cusco-La Paz. Esto 
se debe, en parte, a dos razones que parecen opuestas, el discurso existente sobre la 
mantención de tradiciones debido a un aislamiento y el aumento de las conexiones 
de la isla con la ciudad de Puno y la mejora en las facilidades para comunicarse. Sus 
habitantes son del pueblo quechua y se estima que a 2017 vivían 300 familias (Geo 
Perú, p. 16) y 2,200 habitantes a 2016 (Andina). El arte de Taquile es conocido por 
poseer características particulares que lo hacen diferente al de otras localidades de la 
región del lago, principalmente en su música y sus tejidos, destacando los conjuntos 
de sikuris y su arte textil, el cual ha sido declarado patrimonio de la humanidad por la 
UNESCO. Algunas de estas particularidades son su estilo musical, las características 
de sus instrumentos musicales, la conservación de vestimentas, su iconografía textil, 
las técnicas de hilado y tejido, el ciclo instrumental, etc.

Problema

Si se hace una revisión bibliográfica acerca de la isla de Taquile, es posible notar 
que una idea común a la mayoría de las fuentes es que esta se encuentra aislada 
por el Lago Titicaca y esto daría explicación a una mejor conservación de sus 
tradiciones respecto a su organización política, religión, lenguaje, etc. Así, se han 
romantizado y exotizado aspectos de su vida como la no necesidad de tener perros 
(al no haber ladrones), la división de la isla en suyos a modo incaico, el espíritu 
comunitario, etc. Este discurso también es reproducido respecto a su arte, el cual 
conserva características que han sido perdidas en otras localidades circundantes del 
Altiplano peruano. Si se revisa fuentes no académicas sobre Taquile como páginas 
web de turismo o videos de Youtube es posible encontrar la misma idea, el discurso 
de la condición de aislamiento de la sociedad taquileña para explicar una mejor 
conservación y “pureza” de su cultura. 

Sin embargo, es importante preguntarnos acerca del discurso manejado por los 
taquileños respecto a esta idea desde una perspectiva emic1, es decir, incorporando 
el punto de vista de los propios sujetos, sin caer en la exotización o el esencialismo. 
Asimismo, se encuentran ya superadas explicaciones que atribuyen a las 
sociedades andinas un profundo aislamiento o una condición esencial que haría que 
permanezcan congeladas en el pasado prehispánico. Desde este punto de vista, son 
claras las variables de dependencia, siendo la insularidad o el aislamiento la variable 
independiente y una mejor conservación de sus tradiciones artísticas (a comparación 
de otras localidades altiplánicas) la variable dependiente. La tesis del aislamiento 
tampoco contempla aspectos importantes como la consolidación del turismo como su 

1	  La dicotomía entre las perspectivas etic y emic es descrita por el musicólogo francés Jean-Jacques Nattiez en su libro “Music and 
Discourse: Toward a Semiology of Music” (1990), siendo la primera una aproximación únicamente desde los medios metodológicos 
y categorías del investigador, mientras que la segunda incorpora el punto de vista de los actores (p. 61).

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



67

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

principal actividad económica durante los últimos años o la permanente construcción 
de identidades artísticas en oposición a las de otras localidades de la región. 

De este modo, la pregunta principal de investigación planteada fue la siguiente: 
¿Cómo se explica la conservación de las manifestaciones artísticas del arte de la 
isla de Taquile? Mientras que preguntas secundarias fueron: ¿Cuál es el discurso 
reproducido por los taquileños respecto a sus tradiciones artísticas y su conservación?, 
¿qué significado le dan los músicos y artesanos de Taquile a las variaciones en las 
características artísticas locales respecto a las de otras de la región?, y ¿qué papel 
juegan el aislamiento relativo, el respeto a la tradición y el turismo en la construcción 
de una identidad artística propia?

Los estudios sobre Taquile y su arte

Ya que se consideró que la información y los argumentos existentes tanto de fuentes 
académicas como de promoción turística son insuficientes para responder a las 
preguntas de investigación, se hizo una recopilación crítica de hasta dónde se ha 
avanzado en la producción de conocimiento existente respecto a los temas de interés 
para la investigación. En ese sentido, se buscó dialogar con estudios de la disciplina 
antropológica, así como multidisciplinarios que aborden los temas de la isla de Taquile, 
la producción musical, el tejido y la influencia del arte en las identidades regionales.

En primer lugar, al revisar fuentes bibliográficas sobre la isla de Taquile, luego 
de mencionar su población o características geográficas como su altitud, su área 
total o su distancia a los puertos lacustres, es usual que se mencione que estas 
características hacen dificultoso y menos común que en otras localidades de la región 
el contacto y el flujo de comunicación. De esta forma, se explica que esa condición 
de aislamiento geográfico habría provocado un aislamiento cultural y se le atribuye 
ser la razón por la que algunas de sus tradiciones se habrían mantenido “intactas” 
pese al paso del tiempo y su expresión artística se conserve con “pureza”. Algunas 
de las investigaciones que refuerzan esta idea son las de Américo Valencia, Xavier 
Bellenger y Virgilio Palacios, para quienes el lugar se ha mantenido “aislado por el 
lago y la relativa distancia a otros pueblos” (Valencia, 1980), “protegido de la mirada 
de extraños” (Bellenger, 2007) y ha hecho que “los isleños, por vivir aislados, han 
conservado sus costumbres ancestrales y tienen una organización comunal muy 
eficiente” (Palacios, 2008).

Por otro lado, respecto a la producción musical destacan también los estudios de 
Bellenger y Valencia, quienes compararon las características que tiene la producción 
musical taquileña con las de otras localidades altiplánicas. Valencia, por ejemplo, 
enfatiza una menor influencia externa en sus expresiones artísticas, a diferencia de 
otras provincias altiplánicas, lo cual es observable al momento de hablar sobre la 
forma en la que clasifican sus instrumentos, el uso de cañas resonadoras y quiénes 
pueden ejecutarlo (solo hombres). 



68

Sobre el arte y la identidad, destaca la investigación de Gonzalo Chávez (2018), 
quien investiga acerca de la influencia de la música y en las identidades regionales 
de dos distritos altiplánicos. En su estudio, da cuenta de cómo los estilos musicales 
funcionan como un elemento de diferenciación regional entre los distritos de Moho 
y Conima, identificando a la creación del estilo moheño como una respuesta a la 
necesidad de crear algo auténtico, en oposición a lo conimeño. Previo al trabajo de 
campo, se planteó la posibilidad de que en Taquile, así como en Moho, exista un 
intento de diferenciación de otros distritos de manera consciente por parte de los 
músicos y por ello se hayan preservado características de su arte. Así, desde una 
mirada crítica con el discurso del aislamiento, se salió al campo con el objetivo de 
conocer en qué medida la menor comunicación con otras localidades, la consolidación 
de tradiciones de cara al turismo, la diferenciación consciente con otros distritos 
o una mezcla entre más de uno de estos factores explican la conservación de las 
características particulares del arte de Taquile.

Marco teórico

Con el objetivo de contar con una base conceptual y teórica desde la cual interpretar 
los datos, se desarrolló también un panorama de las teorías relevantes para la 
investigación, asumiendo un modelo de pensamiento. En primer lugar, sobre el 
concepto de aislamiento, las definiciones que ha usado la antropología para este 
término vienen del estudio de los pueblos indígenas en situación de aislamiento y 
contacto inicial (PIACI), generalmente en la región amazónica. Para autores como 
Alex Rivas (2007) este se relaciona con el acto volitivo de evitar la interacción con 
agentes de la civilización y de la sociedad nacional y generalmente su decisión es 
producto de encuentros dramáticos con efectos negativos para su sociedad como 
enfermedades, epidemias, asesinatos, desalojos, industrias extractivas y otros 
eventos que vulneran su vida, territorios y entornos naturales. La sociedad taquileña 
tiene una historia marcada por la relación con la sociedad nacional desde la época 
prehispánica, carente de encuentros dramáticos del tipo que describe Rivas, por lo 
que no es posible decir que Taquile alguna vez estuvo aislada, a pesar de tener un 
acceso relativamente difícil por su territorio insular.

Otro concepto de utilidad para la investigación es el de identidad, en la medida que 
se planteó dar explicación al papel que juega esta en la preservación de costumbres 
en el arte. Así, es útil la aproximación realizada por García Ruiz y Jimenez López 
(2012), quienes la describen como un proceso y en oposición a otras identidades. 
Para estos autores, la identidad no se trata de “una esencia innata dada, sino un 
proceso social de construcción”, “el resultado de múltiples combinaciones y está 
determinada por una gran variedad de elementos componentes” (p. 4). Por otro lado, 
describen la forma en la que la construcción del “yo” supone la existencia de un 
“otro”. Este “otro” es aquel respecto del cual el “yo” se diferencia y adquiere su 
carácter específico y del cual internaliza sus expectativas, haciéndolas propias. Otra 
aproximación útil es la de Gisela Cánepa (2001), para quien la identidad se desprende 

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



69

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

existencialmente de un cuerpo situado histórica y socialmente, lo cual permite su uso 
estratégico (p. 19). Citando a Marisol de la Cadena (1991), explica que los sujetos 
pueden usarla estratégicamente para reinventarse contextualmente. Las identidades 
étnicas son construidas en interacciones, de acuerdo con atributos que se reconocen 
y se fijan en la relación. De esta forma, es posible que el indio de una relación pueda 
ser el misti2 de otra, reinventándose performativamente (p. 9). Es así como es posible 
que la identidad en Taquile sea performada de una forma en cierto contexto y de una 
forma diferente en otro, por ejemplo, reproduciendo tradiciones de cara al turismo. 

Una aproximación teórica de utilidad para entender la identidad artística de Taquile 
es la del fenómeno de la comercialización de la etnicidad. Los antropólogos John y 
Jean Comaroff (2009) explican que se ha iniciado un nuevo momento en la historia 
de la identidad en la que esta se ha vuelto un producto o commodity3. Según los 
autores, grupos étnicos han adoptado estrategias del mercado y se comportan como 
compañías, adaptándose al “mundo moderno”, por lo que un futuro de la etnicidad 
se encontraría en los mercados (p. 8). Esta adaptación al mundo moderno consistiría 
en la transformación de la identidad en un producto a través de, por ejemplo, parques 
etno-temáticos, marcas país o ciudad4, etno-negocios, turismo, etc. De esta forma, 
para atraer visitantes sería necesario más que una buena infraestructura y hoteles, 
siendo necesario adaptarse a la demanda turística, “destapando” y mostrando su 
autenticidad (p. 9). Para los autores, también, la comercialización de la identidad no 
necesariamente la hace barata o le resta valor al convertirla en un simple producto, 
sino que publicitar su “autenticidad” es un modo de reflexión y auto-construcción 
identitaria. 

Para autoras como Norma Fuller (2008) este fenómeno responde a la lógica de 
producción capitalista en la cual todo es mercantilizable y convertible en un bien 
de consumo (p. 101-102). Así, a aspectos de la cultura como tradiciones, formas 
de sociabilidad, expresiones artísticas, rituales, etc., se les atribuye un valor en 
el mercado y son transformados en bienes de consumo masivo. Por otro lado, la 
comercialización de la cultura también puede convertirse en una oportunidad para 
estimular la creatividad artística, recuperar tradiciones y preservar el patrimonio 
material o inmaterial. Dentro del fenómeno de la comercialización de la etnicidad, se 
encontrarían el turismo cultural y el turismo étnico. Norma Fuller describe al turismo 
cultural como aquel que tiene por objetivo el conocimiento de los monumentos y sitios 
histórico-artísticos, así como de manifestaciones inmateriales como conocimientos 
tradicionales, estilos de vida, etc. (2008, p. 35). Los visitantes buscan empaparse 
de las costumbres de los locales, quienes se convertirían en empresarios. Por otro 

2	  Vocablo quechua que quiere decir persona blanca o mestiza
3	  Mercancía
4	  Las marcas país y marcas ciudad son un fenómeno global enmarcado en el neoliberalismo en el que territorios adoptan estrategias 
del branding para proyectar imágenes de sí mismos hacia afuera y hacia su propia población. Se trata de un conjunto de narrativas y 
valores asociados a la identidad regional o nacional generalmente con la finalidad de promover el turismo, incrementar la exportación 
o reforzar identidades.



70

lado, el turismo étnico es aquel en el cual una cultura es presentada como diferente 
a las culturas occidentales, comercializando las costumbres curiosas o exóticas (p. 
38). Los operadores de turismo serían conscientes de en qué radica la demanda 
turística, ofreciéndoles eso a los turistas. También, muchos turistas se habrían vuelto 
conscientes de que se les vende productos prefabricados.

Aspectos metodológicos
La metodología empleada fue de carácter cualitativo, con enfoque etnográfico. 
Se realizó un trabajo de campo de 8 semanas de duración, instalado en el suyo 
“Chuñopampa”, en la parte central de la isla. En primer lugar, se realizó revisión de 
archivo en las siguientes instituciones ubicadas en la ciudad de Puno: la Universidad 
Nacional del Altiplano, la Biblioteca Municipal Gamaliel Churata, la Biblioteca de 
la Dirección Desconcentrada de Cultura de Puno, el Instituto de las Culturas Andinas 
y el Centro de Documentación del Gobierno Regional de Puno. Esta búsqueda 
bibliográfica se hizo con el fin de hacer un resumen de la historia de Taquile, tener 
información sobre las características del turismo y, en general, acceder a toda la 
información referente a Taquile. Por otro lado, se realizó observación participante 
a la performance artística de los músicos sikuris a los turistas, a la performance 
artística de los músicos en las fiestas, a la elaboración de los tejidos realizados por 
hombres, la elaboración de los tejidos realizados por mujeres y a los recorridos en 
la isla realizados por guías de turismo. Se realizaron entrevistas semiestructuradas a 
informantes clave como los músicos, los artesanos, los guías de turismo, los turistas, 
los administradores de los restaurantes y hospedajes y las bailarinas. Finalmente, fue 
de utilidad también la práctica instrumental con los músicos sikuris para conocer 
características particulares propias del instrumento y de la ejecución, así como para 
generar rapport con los informantes.
 

Hallazgos
Luego de la revisión de archivo se pudo reconstruir la historia de la isla y realizar un 
breve resumen. Con esto, fue posible hacer un análisis de su percepción como una 
comunidad aislada y dar cuenta de los cambios que ha experimentado a través de la 
historia. En primer lugar, acerca del período prehispánico, las fuentes coinciden en 
que la primera cultura en asentarse en Taquile fueron los Pukara, con la finalidad 
de desarrollar cultivos. Luego de los Pukara, los siguientes en ocupar la isla fueron 
los Tiahuanaco. Según Bellenger (2007) Taquile formaba parte del cacicazgo Colla 
durante el Intermedio Tardío y, posteriormente, el Inca Lloque Yupanqui llega 
a someter a los Collas, por lo que Taquile pasa a formar parte del Tahuantinsuyo 
(Aramayo, 2013). Es en la época Inca en la que se introduce el tejido en Taquile, así 
como el Ayni, la Mita, la Minka, el quechua y la división de la isla en ayllus. 

Durante el período colonial la isla es declarada propiedad del rey de España en 1533 
(Aramayo, 2013). Sin embargo, esta es vendida junto con la isla vecina Amantaní al 

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



71

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

español Pedro Gonzáles de Taquila en 1544, de donde tomaría el nombre, derivando 
en Taquile. A partir de este momento la isla vive en situación de servilismo y es 
vendida y heredada numerosas veces, manteniendo el sistema de hacienda. En esta 
época se prohíben las prácticas y antiguas vestimentas tradicionales, introduciendo la 
que hoy es considerada la vestimenta tradicional de los varones: una almilla blanca, 
chaleco corto negro, pantalón negro y cinturón (importada del campesino español de 
la época). 

El período republicano es el que cuenta con mayor material bibliográfico, aunque en 
ninguna fuente se menciona al proceso de independencia como un evento que haya 
afectado a los pobladores o terratenientes de alguna forma, continuando el sistema 
de hacienda. Es en este período en que Taquile es usada como prisión política de 
opositores al gobierno. Entre ellos se encuentra el comandante Luis M. Sánchez 
Cerro, quien posteriormente sería el impulsor de la compra de tierras a los hacendados 
por los taquileños, dada su amistad con ellos. Así, inicia un proceso de compra de 
parcelas que acaba en 1965. El turismo empieza en Taquile en la década de los 70 
gracias a la ayuda de voluntarios del Cuerpo de Paz de los Estados Unidos (Aguirre, 
2005). El turismo va aumentando y evolucionando en la década de los 80, en la 
cual los taquileños realizan muchas giras alrededor del mundo para promocionar 
su arte. En la década de los 90, los taquileños toman el control del turismo en la 
isla, creando un sistema de rotación por familias miembro de la asociación de 
turismo, con el fin de que el beneficio sea equitativo. Este sistema de rotación es 
el que permanece hasta el día de hoy. Otro punto clave para el aumento del flujo de 
turistas fue la declaración de su arte textil como Obra Maestra del Patrimonio Oral e 
Inmaterial de la Humanidad por la UNESCO en 2004, lo que en parte ha provocado 
la consolidación del turismo como su principal actividad económica a día de hoy. De 
esta forma, es posible dar cuenta de cómo la historia de Taquile está marcada por la 
interacción con los aconteceres históricos regionales y nacionales, nunca siendo la 
sociedad aislada que cuentan algunas fuentes.

Por otro lado, el turismo en Taquile tiene efectos en más de un aspecto de su vida, no 
solo en lo económico, sino también en su cultura y en su forma de hacer arte. Hasta 
los años 80 la agricultura era la principal actividad económica de la isla y no es hasta 
los años 90 que el turismo se consolida como su principal fuente de ingresos. Hoy 
en día todos los taquileños se dedican al turismo directa o indirectamente a través de 
la artesanía, la pesca comercial, el transporte (lanchas), restaurantes, hospedajes, etc. 
Diariamente, los taquileños danzan y hacen música para turistas, tejen artesanías que 
venden a turistas, reciben turistas en sus restaurantes, los hospedan en sus casas y los 
transportan en sus lanchas. Según los taquileños, ante la introducción de una dinámica 
competitiva de mercado se crearon asociaciones destinadas al turismo, las cuales 
funcionan bajo un sistema rotativo con la finalidad de que el beneficio sea equitativo. 

El tipo de turismo que recibe Taquile es crucial para entender el papel que ha jugado 
en la reproducción de sus costumbres en el arte que la hacen poseer las características 



72

que tiene. La relación entre Taquile y la sociedad nacional e internacional está mediada 
no solo por el turismo, sino por un tipo particular de turismo, llamado turismo étnico 
o etno-turismo. Tanto en portales de turismo como en videos promocionales y en los 
tours guiados por Taquile, este es presentado como un lugar en el cual descubrir un 
estilo de vida tradicional, el cual habría sido perdido por occidente. En estas fuentes 
se reproduciría el discurso del aislamiento, desde el cual la condición aislada de la 
comunidad habría hecho que las costumbres se hayan conservado mejor que en otras 
regiones, invitando a los viajeros a ser testigos de estas costumbres únicas. Asimismo, 
como resultado de entrevistas a turistas, se dio cuenta de que la mayoría de ellos 
busca conocer directamente en Taquile formas de vivir, generalmente romantizadas, 
las cuales se preservarían desde tiempos ancestrales. Las agencias, los portales web 
y en ocasiones los mismos taquileños explotarían este “capital exótico” de Taquile, 
dándole a los turistas lo que buscan: un encuentro con “lo auténtico”.

Generalmente, cuando se habla sobre el turismo en Taquile no es usual que se 
incluya la percepción que tienen los taquileños sobre este. Desde algunas fuentes 
académicas, los autores se han manifestado en contra del turismo por supuestamente 
reducir la cultura a un producto consumible y banal. Sin embargo, esta posición 
no parece ser compartida por los taquileños, para quienes el turismo tiene efectos 
positivos y negativos en la comunidad, pero el balance es ampliamente positivo 
para ellos. Así, el fenómeno de la commodificación puede tener efectos como el 
refuerzo de la identidad local, ya que al hacer artesanías y tocar sus instrumentos 
se reproducen tradiciones que de no haber turismo podrían caer en desuso. La idea 
de que el turismo podría provocar efectos como un refuerzo en la identidad de los 
taquileños se contradice con viejas tesis de las ciencias sociales, según las cuales con 
el avance de la modernidad y el mercado ciertos rasgos étnicos estarían en riesgo de 
desaparecer. Según esta tesis, la mercantilización de la cultura provocaría un efecto 
paradójico, destruir lo que es ofrecido como mercancía. De esta forma, el turismo es 
percibido por los taquileños como una oportunidad para dar a conocer al mundo la 
cultura de Taquile, la cual permanecerá viviendo en la memoria de los turistas que la 
visitan y también evita que sus costumbres caigan en desuso. Al mismo tiempo, es 
un medio de generar ingresos al ser mercantilizada. Esto no representa algo antiético 
para ellos, sino todo lo contrario, juega un papel fundamental en la supervivencia 
de sus costumbres. Inés, una de mis informantes, muestra su entusiasmo por el 
turismo, resaltando sus beneficios económicos, así como lo positivo de dar a conocer 
la cultura taquileña: “Todos los taquileños, al menos nosotros, todos queremos que 
haya turismo porque todos nos beneficiamos, pues, del turismo. Si no hay turismo 
no tendríamos nada. Los hospedajes no ganarían, las tiendas tampoco. ¿Quién les va 
a comprar? Es bonito porque de nosotros ellos (los turistas) aprenden, se benefician 
y nosotros también del turista que viene a comer, a consumir”.

Finalmente, luego de conversar con varios artistas en entrevistas y conversaciones 
informales, pareciera que no existe actualmente, ni en el pasado, una intención de los 
taquileños de diferenciarse de otros pueblos altiplánicos a través del arte o de marcar 

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



73

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

las diferencias que tiene el estilo artístico taquileño con un espíritu competitivo 
(como sí sucede en Moho y Conima, por ejemplo). Más bien, es posible ver que se 
han realizado esfuerzos por hacer que las formas en el arte no varíen y se conserven 
como son porque ellos han deseado que sea así. Si bien las características estéticas del 
arte de Taquile son resultado de un devenir histórico que va más allá de la intención 
de sus integrantes actuales, es posible decir que hoy el respeto por la tradición es 
la principal variable, entre otras, para que los taquileños reúnan esfuerzos por que 
las características tradicionales de su arte no cambien. Así, la continuidad en el uso 
de las vestimentas tradicionales, por ejemplo, no sería una estrategia turística, sino 
un intento por que no dejen de ser reproducidas tradiciones que vienen desde sus 
antepasados (aunque hayan aprovechado esta distinción a nivel identitario como un 
capital simbólico atractivo para el turismo). De esta forma, los taquileños, sobre todo 
los mayores, pero también jóvenes, están interesados en que sus costumbres artísticas 
se continúen reproduciendo sin ser alteradas, como una forma de honrar a sus padres 
y abuelos, quienes se las enseñaron. Tanto es así que distintas instituciones juegan un 
rol importante para garantizar que se sigan reproduciendo las tradiciones en el arte, 
como la escuela, el municipio, las fiestas, la UNESCO, el Ministerio de Cultura, etc.
 

Conclusiones

La investigación buscó hacer un análisis de la preservación de formas en el arte de 
la isla de Taquile. Para ello se realizó una búsqueda bibliográfica sobre los discursos 
reproducidos acerca de la forma en la que su arte se ha conservado y las razones a 
las que se les atribuye este hecho. Posteriormente, se realizó un trabajo de campo de 
corte etnográfico en el que se usaron diferentes técnicas de recojo de información 
que permitan responder a las preguntas de investigación. A partir de ello se ha podido 
llegar a algunas conclusiones.

En primer lugar, en contraposición a una idea extendida sobre la isla, no es posible 
afirmar que Taquile sea una comunidad aislada o lo haya sido en algún momento de 
su historia. A lo largo de su historia ha establecido conexiones y ha sido de alguna 
forma dependiente de los aconteceres a nivel macro de la sociedad que la rodea. 
Según el discurso del aislamiento, este relativo aislamiento habría provocado que 
en Taquile se hayan conservado de manera más “pura”, sin embargo, aunque para 
los artistas de Taquile las características de su arte sí se han conservado, esto no se 
debe al aislamiento. A pesar de esto, al analizar su historia, es posible dar cuenta de 
que hasta la década de 1970 el acceso a la isla fue relativamente difícil. Si bien no 
es posible decir que Taquile es una comunidad aislada en términos antropológicos, 
su geografía insular ha hecho que históricamente el acceso haya sido relativamente 
difícil y cuente con cierto aislamiento en el uso común del lenguaje. Por otro lado, la 
restricción a foráneos de ser propietarios de tierras en la isla y el sistema de rotación 
familiar con el crecimiento del turismo lleva a pensar en un grupo medianamente 
cerrado y endogámico al que un comerciante extracomunitario no podría acceder.



74

En segundo lugar, a diferencia de como sucede en otras localidades de la región, 
el arte tampoco parece haberse utilizado como un mecanismo de diferenciación y 
creación de autenticidad, sino que, según ellos, existe un fuerte interés en preservar 
las tradiciones, mostrando respeto por ellas y por sus antepasados quienes las crearon. 
Así, aunque existen otras variables como el aislamiento relativo de la comunidad o 
el auge del turismo, parece ser que la principal de ellas para la preservación del arte 
taquileño sería el fuerte interés en la conservación y mantención de las tradiciones 
sin alterarlas. Desde la perspectiva de los actores, a pesar de que se han producido 
cambios en el arte de Taquile, estos han sido superficiales y la esencia de su arte se 
mantiene, guardando su significado original.

Finalmente, en el marco de la globalización y la sociedad neoliberal, ha habido 
una apertura de Taquile hacia el turismo nacional e internacional desde finales del 
siglo XX. Esto, lejos de hacer que rasgos de su cultura se pierdan, ha fortalecido su 
identidad y ha favorecido a la continuidad de la reproducción de tradiciones en el 
arte. Esto se debe al tipo de relación que Taquile ha establecido con la comunidad 
internacional, mediada por el turismo. El turismo en Taquile está marcado por la 
búsqueda de lo auténtico, lo autóctono o lo exótico. Es por ello y por representar 
una oportunidad para generar ingresos económicos, así como de dar a conocer la 
cultura de Taquile al mundo, que una de las consecuencias del turismo en Taquile 
ha sido la continuidad de la reproducción de costumbres artísticas que no se pueden 
ver en otros lugares y el interés por no dejar de aprender tradiciones en el tejido 
o la música, lo que ha reforzado su identidad como taquileños y como indígenas. 
Desde una perspectiva emic, esto no representa una degradación o banalización de 
su cultura al ser convertida en una mercancía, sino que es percibido y aprovechado 
como una oportunidad. El tipo de relación entre Taquile y la sociedad nacional 
e internacional crea una paradoja interesante, ya que el avance del mercado no 
solamente no pone en peligro la identidad étnica local, sino que de no ser por el 
turismo (frecuentemente acusado de erosionar lo auténtico) muy probablemente 
las formas estéticas de la comunidad habrían iniciado un proceso de hibridación 
con otros estilos regionales, nacionales o incluso continentales, como ha ocurrido 
en otros contextos andinos. Tal es el caso de la proliferación de motivos como las 
calaveras mexicanas en el imaginario de los artesanos cusqueños del siglo XXI. De 
este modo, la conservación no debe entenderse como un simple acto de resistencia, 
sino como parte de una negociación compleja entre actores locales, visitantes y 
marcos de representación externos.

De este modo, para explicar la idiosincrasia de las formas estéticas del arte taquileño 
sería necesario prestar atención a su devenir histórico. Las formas estéticas particulares 
de cada pueblo se deben a la imaginación de sus creadores, a los intercambios con 
otras comunidades, los avances tecnológicos, insumos específicos, particularidades 
del territorio, etc. y ello excede a los intereses de esta investigación. Sin embargo, 
se ha podido constatar que para los taquileños el aislamiento no jugaría un rol 
importante en la conservación de características de su arte, de manera contraria al 

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76



75

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

discurso reproducido por fuentes académicas y de promoción del turismo. Por otro 
lado, es necesario prestar atención al rol que han jugado el respeto por la tradición y 
el interés para que esta no se pierda, así como al fenómeno del turismo como forma 
de adaptarse al mercado de consumo de commodities culturales en el contexto del 
neoliberalismo para entender los discursos que son utilizados en el imaginario para 
dar explicación a la preservación del arte de Taquile.



76

Referencias bibliográficas

Aguirre, J. (2005). Influencia del turismo en la representación social de la educación 
secundaria en Taquile: Un análisis antropológico. [Tesis de pregrado, Universidad Nacional 
del Altiplano, Puno].

Andina, Agencia Peruana de Noticias. (2016, 1 de junio). Taquile: Una isla que todos deben 
visitar al menos una vez en la vida. 

https://andina.pe/agencia/noticia-taquile-una-isla-todos-deben-visitar-al-menos-una-vez-la-
vida-615136.aspx#:~:text=Precisamente%20la%20isla%20de%20Taquile,llega%20a%20
los%204%2C050%20metros

Aramayo, A. (2013). Artículo periodístico “Taquile: Espejo del cielo”. [Tesis de pregrado, 
Universidad Nacional del Altiplano Puno]. 

Bellenger, X. (2007). El espacio musical andino: Modo ritualizado de producción musical 
en la isla de Taquile y en la región del lago Titicaca. Lima: Instituto Francés de Estudios 
Andinos; PUCP: Instituto de Etnomusicología; Embajada de Francia en Perú; Centro de 
Estudios Regionales Andinos Bartolomé de las Casas; IRD.

Cánepa, G. (2001). Formas de cultura expresiva y la etnografía de «lo local». En G. Cánepa 
(Ed.), Identidades representadas. Performance, experiencia y memoria en los Andes (11-35). 
Pontificia Universidad Católica del Perú.

Chávez, G. (2018). Música, cambio e identidad contrastada: La música sikuri en la creación 
de estilos musicales en Moho, Puno. En C. Sánchez (Ed.), Música y sonidos en el mundo 
andino: Flautas de pan, zampoñas, antaras, sikus y ayarachis. (pp. 511-533). Lima, Perú: 
Fondo editorial de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Comaroff, J. y Comaroff, J. (2009). Ethnicity, Inc. The University of Chicago Press.

De la Cadena, M. (1991). Las mujeres son más indias: Etnicidad y género en una comunidad 
del Cusco. Revista Andina. (17), 7-47.

Fuller, N. (2008). Turismo y cultura: Entre el entusiasmo y el recelo. Fondo Editorial de la 
Pontificia Universidad Católica del Perú.

García, A., Jiménez, J. (2012). La identidad como principio científico clave para el aprendizaje 
de la geografía y de la historia. Revista Didácticas Específicas. (5).

Geo Perú (2017). Guía turística de Puno. 

Matos Mar, J. (1986). Taquile en Lima. Siete Familias cuentan… (1.ª ed.). Fondo Internacional 
para Promoción de la Cultura UNESCO; Banco Internacional del Perú.

Nattiez, J. (1990). Music and Discourse: Toward a Semiology of Music. Princeton University 
Press. 

Palacios, V. (2008). Catálogo de la música tradicional de Puno. Lima: Fondo Editorial del 
Congreso del Perú.

Rivas, A. (2007). Los pueblos indígenas en aislamiento: Emergencia, vulnerabilidad y 
necesidad de protección (Ecuador). Cultura y representaciones sociales, 1 (2).

Valencia, A. (1980a). Los sikuris de la Isla de Taquile. Boletín de Lima, (8), 52-60.

ORDOÑEZ / ¿Aislamiento, tradición o turismo? La conservación de tradiciones..., pp. 63-76


