
77

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión 
de las lecturas hechas a “La Pittura”, de 
Artemisia Gentileschi

Grecia Huanca Lara
Bachiller en Antropología por la Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP). 

e-mail: gresof.hl@gmail.com

Resumen

El artículo propone una revisión historiográfica de las interpretaciones que han 
surgido sobre la obra “La Pittura”, de Artemisia Gentileschi. Se argumenta que 
las lecturas sobre esta pintura han estado marcadas por dos enfoques principales: 
uno que resalta la excepcionalidad y agencia de la artista y otro que propone una 
descentralización crítica de dicha excepcionalidad. A partir del análisis de estas 
perspectivas, se argumenta que la obra se ha convertido en un terreno fértil para 
debatir sobre autorrepresentación, género y agencia femenina en el arte barroco.

Palabras clave

Artemisia Gentileschi, “La Pittura”, autorretrato, arte barroco, estudios de género.



78

Allegory, portrait, manifesto? A review of 
interpretations of Artemisia Gentileschi’s 
“La Pittura” 

Grecia Huanca Lara
Bachelor’s degree in Anthropology from the Pontifical Catholic University of Peru 

(PUCP). e-mail: gresof.hl@gmail.com

Abstract

The article examines the main interpretive trends that have emerged around 
Artemisia Gentileschi’s La Pittura. It argues that interpretations of this painting have 
been shaped by two main approaches: one that highlights the artist’s exceptionality 
and agency, and another that proposes a critical decentralization of that very 
exceptionality. Through the analysis of these perspectives, the study contends that 
the painting has become a fertile ground for debate on self-representation, gender, 
and female agency in Baroque art.

Keywords

Artemisia Gentileschi, “La Pittura”, self-portrait, baroque art, gender studies.

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



79

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

“La Pittura” o “Autorretrato como alegoría de la pintura”, un óleo sobre lienzo, fue 
encontrada por primera vez entre un conjunto de otros varios trabajos alegóricos de 
la colección personal del rey Carlos I de Inglaterra, en donde podía ser hallada para 
1649 (Garrard, 1980). Aparecía en el inventario de la colección real del mencionado 
año, junto a otras dos “alegorías de la pintura” (Garrard 2020, p. 221). El que podría 
ser considerado, a simple vista, el cuadro de una mujer pintando sobre un lienzo 
fuera del encuadre, se convertiría en un campo diverso de lecturas e interpretaciones 
que, desde que comenzaran a ser hechas —hace poco más de seis décadas—, articula 
lecturas que sintetizan nociones sobre el género, la agencia y sus dinámicas que le 
trascienden. Este texto pretende bosquejar algunas de estas ideas. 

 

Figura 1. Autorretrato como alegoría de la pintura, óleo sobre lienzo, 98,6 cm x 75,2 cm. 
Colección Real.

Artemisia Gentileschi, la artista detrás del trabajo, ha sido una de las figuras más 
analizadas en la historia del arte barroco. Su vida, la forma en la que influenció su 
trabajo, sus temáticas y su maestría han llamado la atención de estudiosos desde que 
comenzara a ser asumida como objeto de estudio, principalmente desde la academia 
feminista (Vidal, 2019). Si bien “La Pittura” ha asumido menores atenciones que 
otros de sus trabajos —como sus famosas representaciones de mujeres bíblicas— el 
tipo de discusiones que articula hacen relevante una revisión de las formas en las 
que ha sido mirada y analizada. La cuestión de la autorrepresentación, el lugar de la 



80

dimensión del género y la agencia de la artista son, pues, solamente algunas de las 
temáticas que emergieron a partir de su análisis. 

El presente artículo, por ello, pretende identificar y analizar las tendencias principales 
que han emergido en las lecturas y miradas de esta obra, desde la primera vez que se 
publicara sobre ella, en 1962 —a través del inventario de la Colección Real de Carlos 
I que publicaría Michael Levey—. A través de la revisión de estas ideas, argumentaré 
que es posible identificar en ellas, al menos, dos líneas principales: una distinguida 
por destacar la excepcionalidad de la propuesta de Artemisia —inaugurada por la 
producción Mary Garrard, la estudiosa más conocida de la artista— y otra enfocada 
en, más bien, descentralizarla. Como buscaré demostrar, los diálogos1 articulados 
en torno a este trabajo evocan discusiones más amplias sobre el uso del género 
como categoría de análisis. Permiten, por lo tanto, pensar en los lugares y roles de la 
representación y la reivindicación en el discurso académico.
 

La artista
La atención puesta sobre Gentileschi se ha debido, en buena medida, al interés 
generado en su vida personal. Considero relevante, por ello, plantear un bosquejo 
de sus líneas más destacadas, y de los eventos que, no sin razón, han sido los 
más atendidos por los estudiosos: estos sucesos fueron, luego, asumidos como 
fundamentales para la interpretación de su obra.

La artista nació en Roma, el 8 de julio de 1593, y falleció en Nápoles, 59 años 
después (Ramírez 2020). Su padre fue Orazio Gentileschi, uno de los artistas más 
reputados del momento en la escena romana. Él sería, entonces, quien iniciaría a 
Gentileschi en la pintura. Ella destacaría como la única de sus hijos con talentos 
notables para el dibujo (Gámez 2019). Su destreza llevaría a Orazio a afirmar que 
“quizá ni siquiera los principales maestros de esta profesión saben tanto como ella” 
(en Gámez 2019, p. 113). Gentileschi se formaba, así, en un momento en el que “la 
técnica barroca llevaba ya años establecidas gracias, en mayor medida, a la paleta 
clasicista de Annibale Carraci, y al naturalismo de Caravaggio” (Gámez, 2019). La 
influencia de este último en el trabajo de la artista sería importante: su padre, quien 
había trabajado directamente con él, la transmitiría de tal manera que formaría parte 
importante de su estilo personal.

Orazio, consciente del potencial de la joven, decidió contratar a Agostino Tassi —
un amigo suyo— para que le enseñara sobre perspectiva. Su vida sería entonces 
marcada por un evento profundamente violento: Tassi violó a Gentileschi en 1611, 
cometiendo así el delito de estupro (Gámez 2019, p. 114) (López 2012, p. 86). Su padre 
denunciaría el hecho un año después. Los registros indican que, en los tribunales, la 
artista fue, nuevamente, violentada: los testigos falsos de Tassi le habrían acusado de 

1	  Para fines del artículo me restrinjo a la consideración de publicaciones académicas. 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



81

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

“provocadora, mentirosa y promiscua” (López 2012, p. 87). Fue también sometida a 
procesos violentos —torturas y exámenes ginecológicos—, como parte del proceso 
judicial por el que tuvo que atravesar. Tassi recibiría una pena ligera, que no llegó a 
cumplir en su totalidad (López 2019). 

Varios estudiosos de la vida y el trabajo de Gentileschi consideran que este habría 
sido un momento crítico para la orientación que adquiriría su obra. Gámez sintetiza 
esta mirada en un fragmento: “el suceso de la violación marcó trágicamente no solo 
su personalidad y proceder actitudinal, sino su método figurativo y elección de temas 
iconográficos” (2019, p. 115). La elección de sus temas predilectos habría sido, de 
acuerdo con estos autores, una respuesta a la violencia a la que fue sometida. Sus 
pinturas serían una reivindicación de sí misma a través de las representaciones. 
Como señala, pues, Ramírez, “sus figuras preferidas fueron las de mujeres heroicas, 
redentoras, valientes” (2020, p.329). Ejemplos de ello son sus famosas obras “Judith 
decapitando a Holofernes” y “Susana y los viejos”—la cual elaboró cuando tenía 
solamente 17 años—.

A pesar de la dificultad de las circunstancias que tuvo que atravesar, podría afirmarse 
que su carrera fue fructífera, y que pudo ver en vida su esfuerzo materializado en 
éxito y reconocimiento. No solamente fue capaz de vivir de su trabajo como artista2, 
sino que también logró ser la primera mujer admitida en la Academia Florentina del 
Dibujo, en 1616. Conseguiría, además, amistar con destacadas figuras de la época, 
como el conocido Galileo Galilei (Ramírez, 2020).
 

“La Pittura” como retrato e iconografía 
La pintura (Figura 1) presenta, en un plano de tres cuartos, a una mujer retratada 
de perfil, desde el costado izquierdo. Mantiene el torso inclinado y la mirada fija en 
un lugar fuera del marco. La postura ladeada, la posición de sus extremidades, la 
expresión absorta en la labor y, finalmente, las herramientas que sostienen ambas de 
sus manos sugieren a los observadores que se encuentra frente a un lienzo, pintando. 

Su mano izquierda —aquella que se encuentra más cercana al espectador— porta 
una paleta de pintar cubierta de pequeños cúmulos de pintura —probablemente 
óleos—, a la vez que cortas varas de madera que aparentan ser pinceles. Su mano 
derecha, por otro lado, sostiene un pincel. La posición en la que se encuentra y la 
actitud que muestra sugieren que estaría a punto de iniciar o de hacer algún cambio o 
añadidura en una obra en curso. La artista, si bien absorta en su labor, no se muestra 
tensa: su expresión no muestra ceños o bocas fruncidas. Su cabello, además, muestra 
mechones que escapan al moño en el cual está recogido. Viste un vestido verde, 
con brillos rojizos, debajo de un mandil color café. De su cuello cuelga una cadena 
dorada, con un rostro como pendiente en medio de la misma. 

2	  Con el que pudo mantener a su descendencia, que habría consistido de, al menos, una hija (Ramírez, 2020)



82

La artista parece encontrarse en un cuarto oscuro, iluminado de modo que refleja luz 
en el rostro y el frente de su cuerpo desde un punto elevado respecto a la mujer que 
protagoniza el cuadro. La influencia de Caravaggio deja verse en la iluminación: 
como identifica Virginia Conn, a pesar de que el tenebrismo en esta pintura no resulta 
tan marcado, puede observarse con “claridad” cómo sus herramientas de trabajo 
emergen de las sombras que las rodean (2015, p.25)

Múltiples elementos permiten identificar a la mujer descrita como la “Alegoría 
de la Pintura”. La ya citada Conn considera que, en la época estos, por ser de 
conocimiento común, podrían haber sido fácilmente reconocidos por los espectadores 
contemporáneos, fuesen o no artistas. Esta figura, pues, aparecía en un influyente 
libro para los artistas durante los siglos XVII y XVIII: la obra “Iconología” de 
Cesare Ripa, escrita en 1593. El libro contenía descripciones e información sobre 
cómo se debía representar a disciplinas, conceptos e ideas abstractas, entre las cuales 
se encontraba la pintura (Conn 2012, p. 25). 

La alegoría de la pintura de Ripa (Figura 2) estaba construida por la imagen de una 
mujer, vestía elementos y atributos que cumplían la función de representar distintos 
aspectos de la pintura como práctica. De acuerdo con instrucciones señaladas por 
Ripa en el escrito, los tonos cambiantes de su vestido verde aludían a la capacidad 
de los artistas para controlar el uso de los colores, mientras que la máscara que 
colgaba de la cadena de oro utilizada en el cuello de la figura serviría para demostrar 

 
Figura 2: Alegoría de la pintura (Ripa, 1603).

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



83

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

su capacidad para imitar y representar lo que observaba en el mundo. También tenía 
una mordaza sobre la boca, la que simbolizaría la limitación a la que los artistas 
estarían sometidos, al estar impedidos de usar la expresión verbal. Por otro lado, sus 
cabellos debían estar desordenados, en representación del temperamento frenético 
que supuestamente caracterizaban a los artistas. No debían faltar, evidentemente, 
varios pinceles, las herramientas propias de su trabajo.

Gentileschi, como se puede apreciar, no habría representado a la alegoría de forma 
idéntica a la que propuesta por Ripa en su “Iconologia”. La artista demostraba, así, 
su agencia al decidir los elementos con los que representaría a su versión de “La 
Pintura”. Si bien la mujer retratada en el lienzo posee los característicos vestidos 
verde, cadena en el cuello y peinado desordenado, carece visiblemente de la mordaza 
que Ripa sí incluye en la propuesta. Estas libertades serían, luego, objeto de la 
atención de los analistas.
 

Antes de los análisis: el inventario de Michael Levey y la 
cronología de Ward Bisell
Las dos primeras menciones del trabajo, hechas en el transcurso de la década de 1960 
por Michael Levey y Ward Bisell, no tuvieron pretensiones analíticas profundas. 
Se limitaron, más bien, a caracterizar brevemente la obra, e identificarla como un 
trabajo de Gentileschi. Con su trabajo, así, se inauguraba el estudio específico sobre 
la obra, y se establecieron las bases para que luego se prestaran mayores atenciones 
a su potencial como objeto de análisis. 

Michael Levey, en 1962, publicaba “Notes on the Royal Collection - II Artemisia 
Gentileschi’s “Self-Portrait” at Hampton Court”, como parte de un inventario de 
obras encontradas dentro de la colección personal de Carlos I. El autor argumentó, 
en este texto, que la pintura era una obra de Gentileschi —al identificar su supuesta 
firma, a través de siglas— y, al mismo tiempo, un autorretrato de la misma artista, 
una interpretación que sería generalmente aceptada a partir de entonces. Si bien el 
conocimiento de la Iconologia de Ripa permitía argumentar que la obra de Gentileschi 
era una representación alegórica, la identificación de la misma como un autorretrato 
no podía ser hecha a través de un proceso similar. Levey sugería que era posible 
identificar los rasgos de la artista al compararlos con dos representaciones distintas 
de ella, ambos trabajos del siglo XVII: un retrato suyo en un medallón, por un lado 
y, por el otro, en uno hecho por el dibujante y grabador David Jerôme. 

Luego de este importante primer paso —el reconocimiento del trabajo y su 
identificación como autorretrato—- Ward Bisell le dedicaría algunas pocas líneas, 
años después, en su conocida cronología, “Artemisia Gentileschi-A New Documented 
Chronology” (1986). El autor, en este trabajo, reconocía la identificación de Levey y 
la extendía con nuevas fuentes. Alude, así, a la correspondencia entre la artista y el 
conocido mecenas Cassiano dal Pozzo, para argumentar que el cuadro sería una de 
las comisiones que el último le habría hecho en 1630. 



84

“La Pittura” como discurso múltiple, original y generizado: 
la lectura de Mary Garrard
Luego de que los primeros trabajos se limitaran a sustentar el origen y los rasgos 
básicos de la obra, pasarían algunas décadas para que esta comenzara a ser asumida 
como objeto de interpretaciones: sería en la década de 1980 que, desde el trabajo 
de historiadoras del arte feministas, tanto la artista como su obra comenzaría a 
ser puesta bajo los lentes analíticos de la emergente teoría feminista y de género 
(Ramírez, 2020). 

El inicio de los análisis de este trabajo estuvo marcado por el trabajo de una autora 
en particular: Mary Garrard, una historiadora del arte cuya propuesta constituía una 
respuesta a tendencias que consideraba injustas para la representación y estudio de 
Gentileschi en los años en los que desarrolló su trabajo. Considero que estas lecturas 
destacan por resaltar tres dimensiones particulares de la pintura: la originalidad 
excepcional de la propuesta, el rol fundamental del género en su construcción y la 
agencia o poder de decisión de la artista. En otras palabras, estas miradas enfocaron 
sus atenciones en analizar las múltiples formas en las que la creación del cuadro 
constituía una particularidad dentro de la obra producida en aquellos años —por el 
discurso público y privado que encarnaba—, las formas en las que su autora hacía 
manejos de su propio género para construirlo y la toma de decisiones que articuló 
para construir su propio discurso. 

Mary Garrard fue pionera en asumir el análisis de “La Pittura”, al ofrecer el primer 
análisis iconográfico e iconológico —en términos panofskianos3— de la obra. En 
1980, nueve años antes de la publicación de “The image of the Female Hero in Italian 
Baroque Art” —su obra más conocida, considerada uno de los más importantes 
trabajos escritos sobre su obra—, publicó el artículo “Artemisia Gentileschi’s Self-
Portrait as the Allegory of Painting” en The Art Bulletin. Este sería el análisis más 
erudito y exhaustivo que, considero, se ha hecho de “La Pittura”. Su impacto sería 
tal que ninguno de los trabajos posteriores podría evitar al menos una mención a 
los precedentes establecidos por esta autora. En este trabajo —como su título 
indica— asume como base la idea, sustentada por Levey, de que el cuadro constituía 
un autorretrato. Sobre dicho sustento, la autora elabora una revisión exhaustiva de 
trabajos de la época que también defendían el estatus del arte, así como de otras 
representaciones alegóricas, para ponderar el valor y el aporte que constituiría el 
trabajo de Gentileschi. Considero relevante dedicar algunas líneas a desarrollar sus 
argumentos y reflexiones principales.

Garrard partía de interpretar el contexto de emergencia de la obra de una manera 
distinta a la que Levey y Bisell habían hecho. Consideraba que, a pesar de los 
argumentos que, presentados por estos autores, sostendrían la teoría del encargo, 

3	  De acuerdo al método de análisis de Erwin Panofsky (1983).

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



85

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

existiría aún falta de evidencia para determinar que esta fuera cierta. Apuntaba, pues, 
a que no había evidencia de que la pintura alguna vez fuera parte de la colección de 
Cassiano dal Pozzo, y que no existían pruebas de que hubiera sido pintada para algún 
otro mecenas. Frente a este vacío, Garrard consideraba que:

“un estudio detallado de la pintura de Artemisia en relación a la descripción de Ripa 
de la Pittura revela que la artista hizo un uso intencional y selectivo de su texto, 
extrayendo de él precisamente aquellos rasgos de mayor interés filosófico para los 
artistas” (Garrard, 1980, p. 107) (traducción propia).

La autora, en segundo lugar, defendía la importancia del cuadro dentro de su 
contexto, al asumirlo como un manifiesto por elevar al arte como disciplina en 
un momento en el que ello era de particular interés para el gremio. La decisión 
de Gentileschi de elaborar una versión propia de la alegoría de “La Pintura” se 
ubicaba en un contexto crítico para el gremio de artistas y para la disciplina de la 
pintura en sí misma. Este sería, en otras palabras, aquellos años sobre los cuales 
Larry Shiner escribía en “La invención del arte: una historia cultural” (2004). En 
esta conocida obra, su autor argumentaba que el concepto de “arte” que sostiene la 
sociedad occidental contemporánea se consolidó como tal hace apenas doscientos 
años. Ello habría sido el resultado de un proceso que involucró transformaciones en 
el sistema de significados, valoraciones, prácticas, agentes e instituciones que habría 
constituido el “sistema de las artes” —como él denomina a este conjunto— anterior, 
mantenido y sostenido durante más de dos mil años antes (Shiner, 2004, p. 21). 
Los protagonistas de este panorama eran, entonces, los artistas y teóricos del arte, 
quienes hacían esfuerzos —desde sus respectivos ámbitos— para hacer reconocer a 
la pintura como un arte noble e intelectual. 

Los artistas, interesados como lo estaban en el objetivo de convertir a las artes en 
disciplinas asumidas como “nobles” e intelectuales” por estar en juego su propio 
estatus individual, desarrollaban temas que contribuyeran a estos valores. Garrard 
identificó dos maneras en las cuales habría sido común el hacer propaganda a 
estas ideas: a través de la práctica del autorretrato y a través de la representación 
del arte como una personificación (1980, p. 98-103). El autorretrato, por un lado, 
contribuía a elevar el estatus de la pintura en su dimensión individual, al elevar a 
su propio hacedor. Un autorretrato, pues, equiparaba al pintor con los nobles a los 
que usualmente representaban, como parte de su trabajo. Explicar la relevancia de la 
representación de personificaciones, por el otro, requiere pensar en su función dentro 
de su contexto.

La existencia de una personificación de la pintura contribuía e indicaba a su vez 
que esta debía ser reconocida como un arte, de acuerdo con la tradición de perso- 
nificar disciplinas asumidas como intelectuales y elevadas. Dentro de la tradición 
romana, las “artes tradicionales” —el Trivium (la retórica, la dialéctica y la 
gramática) y el Quadrivium (la aritmética, la geometría, la música y la astrología) 
eran algunas de las más conocidas y representadas. Este tipo de representaciones 



86

se encontraban fuertemente generizadas: eran ilustradas, predominantemente, como 
figuras femeninas. 

El género de estas personificaciones era importante para entender cómo es que las 
disciplinas a las que hacían referencia eran valoradas. Aquellas disciplinas que 
no eran consideradas y apreciadas de la misma manera que las “artes” —como 
las consideradas “artesanías”— eran representadas, más bien, a través de figuras 
masculinas. Los que eran retratados eran, pues, practicantes “reales” de las actividades 
simbolizadas: resultaba común que un varón fuese encontrado practicando tales 
disciplinas. En tanto estas, según se asumía, no demandaban esfuerzos espirituales 
o intelectuales, no debían representarse a través de entidades abstractas o distantes 
de la realidad. Por el contrario, las representaciones de las disciplinas “elevadas” sí 
debían hacerlo, y lo hacían a través de su representación como mujeres: su imagen, 
en tanto sería poco común de ser observada dentro de estas respectivas prácticas, 
contribuía a la idea de que los conceptos representados pertenecían a otro nivel de 
abstracción y distancia de la práctica terrenal; a una práctica, pues, “elevada”. 

En este contexto, asumir este tipo de defensa de la pintura como arte significaba 
sacrificar inevitablemente, para los artistas varones, una forma especial de elevarse a 
sí mismos como pintores nobles. No podían, pues, pintarse a sí mismos como la figura 
alegórica de la pintura —como sí podía hacer la artista—. Por otro lado, la inclusión 
de detalles que indicaran su posición de nobleza (como la mencionada cadena de 
oro) no permitían saber inmediatamente que la persona retratada fuera pintora, ya 
que las distinciones otorgadas por los nobles no eran solamente entregadas a ellos. 
Además, si es que el artista intentaba solucionar ello representándose con materiales 
de taller que lo identificaran como tal, hacía referencia a la labor manual de los 
artistas —el trabajo en el taller, con las pinturas—, lo que desplazaba el mensaje que 
se quería brindar al apelar al aspecto práctico y “poco intelectual” de la práctica de 
la pintura (1980, p. 104). 

Había habido algunos esfuerzos destacados por minimizar este efecto, como el elevar 
la práctica en el taller a un estatus intelectual al mostrarlo como un lugar de estudio, 
debate y práctica. No obstante, estos no podían contra la preferencia que habría en el 
siglo XVII habría predominado, según Garrard, hacia las representaciones que eran 
capaces de simplificar y compactar ideas grandes y abstractas en imágenes sencillas 
(1980, p. 106). La autora resumía con destreza la situación con las siguientes 
palabras: “[…] mientras la inclusión de los atributos de los artistas tendía a minimizar 
el mensaje que afirmaba que era una ocupación noble, el uso de la personificación 
alegórica excluía el retrato del artista como individuo” (traducción propia) (Garrard, 
1980, p. 104).

Garrard resaltaba, por otro lado, la forma en la que la obra hacía una articulación 
especial de las voces que debatían acerca de los aspectos teóricos y prácticos del arte, 
así como de la importancia de cada uno de ellos. Teóricos como Zuccaro y Lorenzo 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



87

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

habían elaborado ideas sobre la diferencia entre el “disegno interno” y el “disegno 
externo” del artista: la idea y la concreción de la misma, respectivamente (Garrard 
1980, p. 108). Estos habrían estado retratados en las imágenes desde la misma obra 
de Ripa. La forma en la que él había decidido representar, pues, a “La Pintura” 
ya asumía una posición específica respecto a su visión. Al brindarle materiales 
de trabajo a su alegoría, el autor de la “Iconologia” recordaba a los espectadores 
que, si bien la pintura exigía esfuerzo intelectual, no podía negarse su base en lo 
material. A diferencia de otros artistas, como los poetas, los pintores hacían su arte 
con pigmentos y pinceles, a la vez que trabajaban inspirándose en los efectos visibles 
de la naturaleza. 

De acuerdo con Garrard, las posiciones de las extremidades de Gentileschi podrían 
ser interpretadas como referencias a estas ideas. El brazo que mantiene elevado para 
plasmar su pincel haría referencia, por un lado, a las “elevadas aspiraciones de la 
pintura”, mientras que no perdía contacto con el aspecto material de la disciplina 
al mantener su otra mano sobre la paleta y los demás pinceles. La historiadora del 
arte nos invita a observar, así, que estos elementos forman líneas paralelas entre sí. 
Gentileschi, entonces, “no separa, sino que integra ambos conceptos”, al sintetizarlos 
en una misma figura —la figura de la artista— (1980, p. 108-109). La misma Garrard 
afirmaría luego, años después (2020), que el lienzo sin mostrar hacía referencia a la 
“tabula rasa” en la que consistía la teoría del arte para el momento en que el cuadro 
era pintado. 

El impacto del trabajo de Garrard derivaría en que su corpus de ideas constituyera 
la base para la mayor parte de los análisis posteriores. Victoria L. Conn, también 
una de las escritoras más prolíficas sobre el trabajo de Gentileschi, ha desarrollado 
buena parte de sus propias visiones en torno a dichas líneas. Sus publicaciones, 
relativamente recientes —publicó sus trabajos sobre el cuadro en los últimos diez 
años— dialogan constantemente con los principales argumentos de Garrard —la 
excepcionalidad de la obra, el rol del género en su construcción y la agencia de la 
artista—, y los desarrollan aún más. 

Conn destaca particularmente los “juegos” que la artista habría hecho con la posición 
de su propio género y las decisiones artísticas asumidas en este trabajo suyo. El 
género de la artista, pues, permitía articular otras consecuencias además del ya 
potente acto de retratarse a sí misma a la vez que como una alegoría de la pintura. 
El potencial de ello radicaría en la posición particular con la que Gentileschi había 
decidido retratarse: en movimiento, en ejecución de su trabajo. Esto, como ya había 
observado esta autora (2015, p. 25), contrastaba con la forma en la que “La Pintura” 
de Ripa era presentada (como se observa en el Ilustración 4): si bien esta tenía a su 
mano los materiales necesarios para hacer arte, se mantenía más bien quieta y pasiva, 
en una posición lo suficientemente solemne como para ser considerada propia de una 
representación alegórica. 



88

Si así lo hubiera deseado, Gentileschi hubiera podido reproducir la mencionada 
pose, sin perder así el peso de la asociación de ella misma con “La Pintura” como 
concepto alegórico. La artista, no obstante, había decidido retratarse a sí misma en 
medio del trabajo, profundamente concentrada en su labor. Conn compara el efecto 
visual que esto brinda con una “action-shot”, una “toma en acción” que permite 
que los espectadores veamos a la artista “en su estado natural”. De esta manera, 
Gentileschi “demuestra que es más que una figura decorativa para representar al 
concepto del arte” (2015, p. 24). Esta decisión, entonces, resaltaba por su diferencia 
en un contexto en el cual las mujeres se encontraban, generalmente, excluidas de los 
espacios de producción y difusión de arte (Conn 2015, p. 24).

Cabe recordar, en este punto, otra de las libertades que Gentileschi habría tomado al 
representarse como la imagen alegórica de la pintura: no se habría retratado, pues, 
con la mordaza, sino que deja libre a la vista su boca y la expresión que esta genera. 
Conn interpreta esta acción como una toma de posición de la artista como tal, 
quien, así, manifestaba su rechazo a ser “silenciada”. Este hecho podría encontrar 
un eco en la conocida seguridad que poseía respecto a su capacidad artística —la 
que también refleja en la expresión que muestra en su retrato— (2015, p. 27). La 
opinión de Mary Garrard también constituye una postura afín. Esta autora considera, 
por su parte, que con esta decisión Gentileschi parecía combatir los estereotipos 
misóginos que asumían a las mujeres como sujetos no intelectuales (1980, p. 108). 
Al vincular —dada la presencia de los significados ya expuestos— la acción con la 
intelectualidad, la autora también establecía en su cuadro su postura respecto a un 
debate en curso.

Larry Shiner, el conocido y ya mencionado autor de uno de los libros más destacados 
sobre la historia del arte, fue otro de quienes elaboró análisis sobre la obra, y dirigió 
sus lecturas en una dirección similar. El autor utilizó el cuadro para inaugurar el 
cuarto de los capítulos de su ya mencionado trabajo, “La invención del arte” (2004). 
Lo consideraba, pues, útil para desarrollar sus explicaciones sobre la transición entre 
el antiguo y el nuevo sistema de las artes, términos bajo los cuales entendía —entre 
otras dimensiones del fenómeno— a las transiciones y disputas en torno al estatus de 
la disciplina de la pintura y, por supuesto, de los pintores. 

En su valoración del trabajo de Gentileschi, el autor considera relevante compararlo 
con el famoso trabajo de Velásquez, “Las Meninas” (1656). Esta obra, pues, también 
solería ser de las más aludidas en los análisis de los mencionados procesos. En 
este trabajo, el pintor se “ennoblece” al retratarse, no solamente con vestimentas 
sofisticadas y la cruz de la Orden de Santiago en el pecho, sino junto a la nobleza 
en sí misma —la infanta, el rey y la reina—. Shiner sugiere que la ausencia que 
esta representación sostiene es la de elementos que recuerden el carácter manual 
de la pintura como actividad. Gentileschi, por el contrario, llenaría ese vacío, al 
encargarse de darle a tal aspecto la mayor de las fuerzas en su propia apuesta. 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



89

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

En síntesis, el análisis desarrollado por estas autoras defiende que, si bien al 
representar a la pintura como una personificación alegórica Gentileschi contribuía 
a los esfuerzos de sus coetáneos por elevar a la pintura como un arte, su género 
le permitía evitar, a su vez, el usual sacrificio de la legitimación individual por la 
representación del concepto abstracto. Gentileschi misma, al igual que la alegoría de 
“La Pintura” a la cual pintaba, era una mujer. Podía, entonces, elaborar una poderosa 
y concreta asociación entre ella, como artista, y el elevado concepto de pintura al 
unificar ambas. La artista habría hecho ello al pintarse a sí misma con los atributos 
que identificaban a un concepto —abstracto, no humano—. Estas lecturas se alinean 
con una visión de la artista como una “feminista adelantada a su tiempo” (ver Gámez, 
2019; Garrard, 2020). Por estas razones, el trabajo bajo análisis consistiría en una 
manifestación personal y pública excepcional para su tiempo, y una muestra de la 
genialidad de la artista.

La mirada y los énfasis que Garrard y estas autoras propusieron no se habrían dirigido 
hacia estas conclusiones sin razón: estos habrían sido, más bien, una respuesta frente 
a las formas en las que se habían formulado aquellas lecturas de la vida y la obra de 
la artista en años anteriores. Durante muchas décadas, pues, la vida de Gentileschi 
habría sido, como refería la misma Garrard (1989), objeto de una gran negligencia 
académica. La autora consideraba, pues, que su importancia había sido pasada por 
alto en las investigaciones: sobre ella se había escrito poco, no aparecía reseñada en 
las biografías de artistas a lo largo del siglo XVII, aparecía muy escasamente en los 
siglos posteriores y los estudios serios sobre ella aparecerían recién en las primeras 
décadas del XX. La investigadora enuncia contundentemente su lectura sobre la 
razón de estas omisiones: “la conclusión es, creo, inescapable: Artemisia Gentileschi 
ha sido ignorada por haber sido ella mujer” (Garrard, 1989, p. 4) (traducción propia). 

El primer esfuerzo dedicado a prestar atención a la artista desde la academia no habría 
propuesto, tampoco, una lectura que respetase las formas en las que la artista se 
refería a sí misma, o evaluara su trabajo y sus aportes por sobre especulaciones sobre 
su vida personal. Este había sido desarrollado por Roberto Longhi, en 1916, con el 
ensayo “Gentileschi: padre e figlia”. Como su título indica, el texto pretendía poner 
en perspectiva la obra de ambos Gentileschi, desde sus influencias técnicas hasta su 
genialidad particular. Como Florencia Vidal (2019) destaca, en este trabajo el autor 
dejaba entrever sus propios prejuicios misóginos hacia la artista: resaltaba, pues, el 
carácter supuestamente promiscuo de Gentileschi, y hacía referencia a ella con su 
apellido de casada, con el cual ella jamás se había hecho, en vida, llamar (Vidal, 2019).
 

Matizando “La Pittura”: lecturas críticas al canon
En medio y de manera paralela a la producción anterior, a inicios del siglo XXI voces 
divergentes a las descritas comenzaron a emerger. Estas destacaron respecto a las 
anteriormente descritas, en buena medida, por sostener críticas fundamentales a las 
ideas que conformaban la base de los análisis previos. Si bien, en los años siguientes 



90

—y hasta hoy—, lecturas afines a las ideas de Garrard continuaron emergiendo 
en los escritos y referencias a “La Pittura”4, creo relevante prestar atención al 
surgimiento de estas miradas: estas propusieron repensar asunciones y construir 
nuevos discursos que, sin alejarse de enfoques sensibles al género, consideraron 
construir sus interpretaciones poniendo en cuestión la centralidad de la dimensión 
del género en sus análisis, consideraciones del estatus y prestigio de la artista y la 
consideración de trabajos de otras artistas contemporáneas.

El trabajo de Griselda Pollock puede haber sido uno de los primeros en asumir 
estas orientaciones. En 1999 publicaba “Differencing the Canon: Feminist Desire 
and the Writing of Art’s Histories”, un libro en el cual articuló una crítica hacia las 
historiadoras del arte que, al escribir desde el feminismo, terminaban por elaborar 
grandes celebraciones, poco críticas, del trabajo de las mujeres artistas. Cuestionaba, 
así, los análisis basados en visiones dicotómicas del género (“hombre/mujer”), y la 
ausencia de otras dimensiones como la raza y la clase en ellos. Dedicaría el quinto 
capítulo a analizar la posición que el trabajo sobre Artemisia Gentileschi había 
asumido en este debate. Si bien no aborda directamente a “La Pittura” —se enfoca, 
más bien, en analizar las lecturas de las pinturas de “Susana y los viejos” y “Judith y 
Holofernes”— sí cuestiona, en líneas generales, las lecturas que habían predominado 
sobre la obra de la autora en general. Critica, así, que estas habrían estado basadas 
en la conceptualización de un “sujeto femenino” abstracto, no contextualizado ni 
aterrizado en términos de historia, sociedad, raza y clase. En este sentido, el uso de 
la categoría de “mujer” que se habría elaborado para articular los análisis presentaba 
profundas limitaciones analíticas (Pollock, 1999). 

Años después de esta primera publicación, nuevos trabajos emergerían en estas 
direcciones. Algunos de estos trabajos “críticos” a los previos comparten un recurso 
argumentativo, al proponer prestar atención a un aspecto particular del contexto en el 
que Gentileschi elaboró su obra al que otros no habrían prestado atención suficiente: 
el hecho de que no había sido la primera ni la única artista que había elaborado un 
autorretrato que resaltara su carácter de mujer artista. 

Babbette Bohn comienza bosquejando algunas de estas críticas en “Female self-
portraiture in early modern Bologna”, publicado en 2004 en la revista “Renaissance 
Studies”. En este artículo, la autora cuestionaba la cantidad de autorretratos que la 
historia del arte había atribuido a Gentileschi, por considerarla exagerada y basada 
en juicios apresurados, poco fundamentados. Según la autora, casi tres cuartos de 
toda su obra habían sido catalogados dentro de tal género, bajo lecturas que habrían 
pasado por alto, por un lado, la influencia de su padre y maestro —quienes no 
poseían autorretratos registrados— como las fuentes que constituían las cartas que 
ella misma escribía, las que demostrarían una interpretación diferente de la artista 
respecto a sus propios trabajos.

4	  Y son, en mi opinión, aún las miradas dominantes sobre este y otros de los trabajos de Gentileschi. 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



91

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

Bohn no consideraba este patrón como un problema de rigurosidad en las 
interpretaciones hacia la obra de Gentileschi, solamente. Más bien lo leía, con 
preocupación, como un síntoma de una manera de interpretar el trabajo hecho por 
mujeres que tendía a “autobiografizar” sus trayectorias y trabajo. En esta línea, la 
autora afirmaba que el caso debía permitir repensar los supuestos y asunciones con 
los que las interpretaciones se realizan, y recordar “[...] la importancia de considerar 
cuestiones de intención artística, recepción y contexto cultural antes de identificar 
imágenes de artistas masculinos o femeninos como autorretratos” (Bohn, 2004, p. 
241) (traducción propia). 

Emilia Montaner mantenía una línea afín en el artículo “La alegoría de la pintura como 
metáfora de la mujer artista”, publicado como parte del libro “Palabras, símbolos 
y emblemas: las estructuras gráficas de la representación” en 2013. La apuesta de 
Montaner marca una diferencia particularmente marcada respecto a la idea de la 
excepcionalidad de la obra, bosquejada por las interpretaciones previas. La autora, 
pues, ubica la pintura de Gentileschi en la que habría sido, argumenta, una tendencia 
relativamente generalizada en el trabajo de las mujeres artistas del siglo XVI: la de 
elaborar autorretratos que hicieran alusiones a su oficio. Así, considera a la propuesta 
de Gentileschi como parte de un grupo mucho más amplio, que también merecería 
ser analizado. Presenta, entonces, los trabajos de Angelina Kauffman, Catalina van 
Hemessen y Sofonisba Anguisola, también autorretratos con la posibilidad de ser 
analizados como formas de protesta frente a las restricciones temáticas a las que se 
imponía a las mujeres artistas: 

Al ser prácticamente impensable e impropio de su sexo adiestrarse en el dibujo del 
desnudo con modelos vivos y mucho menos, desplazarse del hogar familiar para 
tomar apuntes del natural o del paisaje de los alrededores, complicada resultaba 
su dedicación a temas de historia o a ciclos mi- tológicos. La pintura al fresco o 
la protección de un mecenas era «cosa de hombres» y la ejecución de los grandes 
cuadros de altar tan queridos por la Contrarreforma, constituía casi una singularidad 
[...]. Como he señalado, al negárseles este cúmulo de posibilidades, no les quedaba 
otro remedio que dedicarse a la producción de retratos, de cuadritos piadosos, de 
escenas de género, de pájaros o flores, de maternidades, de niños y cunas. No puede 
extrañar, pues, que la boga de los autorretratos facilitase a las jóvenes artistas la 
ocasión de asomarse a la posteridad para hacer patente su protesta ante esta ingrata 
situación (Montaner, 2013, p. 388-389)

Manteniendo su esfuerzo por “descentrar” el trabajo de Gentileschi, menciona la 
existencia de otra alegoría de la pintura que podría, también, haber sido un retrato 
a la vez: la de Elisabetta Sirani, hecha en 1658. Dedica algunos párrafos a analizar 
los atributos alegóricos de su obra, a la vez que se permite dar el beneficio de la 
duda a la asumida intención de esta artista por representar una alegoría de la pintura 
—“[...] Cabe preguntarse si en realidad Elisabetta tuvo la intención de componer 
una obra de un sofisticado alegorismo o si, por otra parte, simplemente pretendía 



92

autorretratarse revestida con los atributos usualmente adjudicados a la pintura” 
(Montaner, 2013, p. 391)—. Resalta, en este cuadro, la presencia de elementos que 
complejizan la representación de una supuesta alegoría, que sostendrían y reforzarían 
la representación noble del oficio de la artista: 

Si no parece demostrar la Sirani ningún interés en descubrir al espectador la obra 
que está elaborando, por el contrario actitudes, gestos o referencias naturalistas están 
cuidadosamente diseñados para ofrecer una formulación muy personal de la nobleza 
de su oficio. Corona a la alegoría con una guirnalda de laurel, signo de victoria 
y eternidad comunmente atribuído a la poesía, para evocar el simil horaciano ut 
pictura poesis, una de las analogías más glosadas por el pensamiento humanista. Una 
esculturilla clásica alude a la admiración y conocimiento de la antigüedad; libros, 
pluma y tintero, puestos en lugar destacado bajo los que ha fijado su nombre y fecha 
de ejecución, sirven para destacar el componente intelectual de la pintura a la vez 
que las aficiones culturales de la propia autora. Educada en el ambiente refinado de 
la Bolonia del seiscientos, dotada de un vivo ingenio y de una excelente memoria, 
según palabras de Malvasía (1678: II, 389-399), sabía esculpir, grabar y tocar el 
harpa con maestría (Montaner, 2013, p. 392)

Montaner, en este sentido, no considera que el trabajo de la artista hubiera sido 
uno particularmente disruptor o reivindicativo, como sí lo sugerían las intérpretes 
anteriores. Argumentaba, incluso, que ella no habría tenido siquiera la necesidad de 
afirmar su estatus personal, considerando la elevada posición en la que se encontraba 
dentro del panorama artístico de su época. La autora cuestiona, incluso, que el cuadro 
constituyera una alusión a la alegoría de Ripa: 

No necesitaba Artemisia, primera mujer en ser recibida en la academia del Disegno 
de Florencia, darse a conocer al público exponiendo un muestrario de sus trabajos. 
A juzgar por la mínima existencia de elementos significativos, tampoco parece 
interesada en construir una alegoría de la pintura aunque así haya sido estimado 
por los historiadores. De los atributos con los que Ripa presenta a dicha alegoría 
únicamente reproduce, y poco visibles por estar inmersos en la penumbra, la cadena 
de oro y la máscara con la palabra «imitatio», tal y como era entendida por los 
críticos humanistas (Montaner, 2013, p. 390).

De esta manera, la autora ofrece una interpretación inversa a las precedentes: si 
Garrard hacía esfuerzos por desarrollar los pesos involucrados en el hecho de que 
Gentileschi “jugara” con la representación de la alegoría de la pintura, estableciendo 
un acuerdo sobre el cual se construirían interpretaciones posteriores, Montaner 
cuestionaba esta idea en sí misma. 

En suma, estas lecturas propusieron revisar muchas de las ideas propuestas y 
argumentadas en los trabajos previos, desde su mencionada “excepcionalidad” hasta 
el discurso que, hasta el momento, se argumentaba que el cuadro sostenía. De la 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



93

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

misma manera, consideraron pertinente revisar algunas de las asunciones sobre las 
que se habían basado los estudios, como el hecho mismo de que el trabajo fuera 
considerado una representación de la alegoría de la pintura.
 

Conclusiones y reflexiones finales 
Se ha buscado exponer5 que “La Pittura” fue predominantemente leída como un 
trabajo que condensaba múltiples acciones y que era, por lo tanto, una enunciación 
excepcional dentro de su contexto de origen. En los análisis, resalta el énfasis 
brindado a la agencia y capacidad de decisión de la artista: sus decisiones en el 
cuadro son interpretadas como declaraciones fuertes, como tomas de posición frente 
a debates contemporáneos. 

Esto forma parte de una línea más amplia de interpretaciones hacia su trabajo, en la 
que se brinda gran importancia a observar la posición del género en las decisiones de 
la artista, evidenciadas en las direcciones asumidas en su obra. Estas miradas, cabe 
resaltar, no carecen de sustento: estos trabajos están profundamente documentados, y 
han formado un corpus coherente de argumentación que, no sin razón, ha terminado 
por conformar las miradas hegemónicas sobre su vida y obra. 

Fue, sin embargo, aproximadamente a partir de inicios del siglo XXI que estas 
lecturas serían matizadas e, incluso, cuestionadas de base, como se ha buscado 
mostrar en este trabajo. Si bien estas críticas no se alejaron radicalmente de las bases 
feministas sobre las que se había construido el análisis hasta el momento, pusieron 
“sobre la mesa” preguntas sobre la rigurosidad de las reflexiones y los prejuicios 
detrás de las mismas, que podrían haber estado nublando aquellas miradas previas.

Creo que la revisión desarrollada permite formular algunas ideas que trascienden a 
los debates en torno a este cuadro, a las discusiones en torno a Gentileschi y a los de 
la historia del arte, incluso. El poner en perspectiva las ideas y argumentos emergidos 
en torno al cuadro permite notar que no solamente corresponden a desarrollos propios 
y específicos de este debate, sino también a discusiones más amplias posicionadas 
dentro de los enfoques que apuestan por utilizar el género como una categoría central 
de análisis —aplicados, por supuesto, a la historia del arte—. Las posturas críticas 
expuestas proponían exigencias similares a las que se formularon en otras disciplinas 
y campos: cuestionar la utilidad y rigurosidad de utilizar al género como la dimensión 
principal de análisis, proponer miradas interseccionales que no lo asuman como 
aislado de otras dimensiones —como la clase y la raza— e, incluso, repensar el 
concepto de “mujer” como sujeto universal. 

En un contexto como el mencionado, una obra como “La Pittura” se convierte, en 
tanto representación y obra de una mujer, en un potencial —y efectivo, como se ha 

5	  A través de limitados ejemplos, dadas las intenciones de mantener el texto como uno breve. 



94

buscado mostrar— campo de discusión y pugna tanto teórica como metodológica, en 
el cual el género como categoría analítica es objeto de revisiones y reinterpretaciones 
—la obra de Garrard (1980) era publicada apenas seis años antes del famoso artículo 
de Joan W. Scott (2002) sobre el género como categoría de análisis histórico—. Las 
lecturas sobre una obra del siglo XVII, así, se convierten en un terreno especial para 
observar los giros en las discusiones sobre el lugar de esta categoría en los análisis a 
lo largo de las últimas cuatro décadas.

Creo que el caso de “La Pittura”, en particular, permite pensar también en la 
amplitud de posibles interpretaciones de las que una sola obra puede ser objeto. 
Invita a recordar que los análisis nunca son neutros, y no pueden pretender serlo: 
se formulan dentro de contextos ideológicos e intelectuales específicos, dentro de 
intereses también particulares a los contextos en los que emergen. Los primeros 
análisis de la obra de Gentileschi emergían en un momento en el que la teoría de 
género comenzaba a ser difundida dentro de las investigaciones, y se proponían 
desde el objetivo explícitamente feminista de rescatar a la figura de la artista del 
infraanálisis y de las interpretaciones misóginas. No puede comprenderse las 
direcciones asumidas por sus interpretaciones sin observar, también, este panorama. 

Una figura y trabajo tan complejos exige múltiples herramientas y marcos para ser 
interpretados. Será labor de quienes asuman el reto de hacerlo en el futuro el evaluar 
qué tanto falta por decir, o qué aún se debe repensar. Lo revisado, sin embargo, 
permite ir formulando algunas preguntas: ¿qué orientaciones hubieran asumido los 
autores si hubieran interpretado el cuadro décadas antes? ¿qué otras dimensiones 
del análisis podrían estar oscurecidas por el énfasis otorgado al género de la artista? 
¿podría ofrecer lecturas distintas una mirada explícitamente relacional del género? 
¿qué es lo que falta, aún, decirse sobre la obra de Gentileschi, a la luz de las críticas 
más recientes? Espero, más allá de ello, que el breve esfuerzo por analizar lo ya dicho 
haya permitido pensar un poco en la complejidad existente dentro de las miradas 
hechas a una sola obra, y en la que aún queda por construir. 

HUANCA / ¿Alegoría, retrato, manifiesto? Una revisión de las lecturas..., pp. 77-95



95

CUERPO ARTE Y MEMORIA/N° 22, 2025

Referencias bibliográficas

Bissell, R. W. (1968). Artemisia Gentileschi-A New Documented Chronologby. The Art 
Bulletin, 50(2), 153–168. https://doi.org/10.2307/3048529

Bohn, B. (2004). Female self-portraiture in early modern Bologna. Renaissance Studies, 
18(2), 239–286. http://www.jstor.org/stable/24413408

Conn, V. (2015) The Personal is the Political: Artemisia Gentileschi’s Revolutionary The 
Personal is the Political: Artemisia Gentileschi’s Revolutionary Self-Portrait as the Allegory 
of Painting Self-Portrait as the Allegory of Painting. Kaleidoscope, volumen 8, 23-29. https://
uknowledge.uky.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1197&context=kaleidoscope

Gámez, J. (2019). Artemisia Gentileschi: drama, venganza y feminismo en su obra. Asparkía, 
34, 109-133. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6988197

Garrard, M. D. (1980). Artemisia Gentileschi’s Self-Portrait as the Allegory of Painting. The 
Art Bulletin, 62(1), 97–112. https://doi.org/10.2307/3049963

Garrard, M. (2020) Artemisia Gentileschi and Feminism in Early Modern Europe. Reaktion 
Books

Gentileschi, (circa. 1638-1639). “La Pittura” [pintura al óleo]

Levey, M. (1962). Notes on the Royal Collection - II Artemisia Gentileschi’s “Self-Portrait” 
at Hampton Court. The Burlington Magazine, 104(707), 79–81. http://www.jstor.org/
stable/873600

Montaner, E. (2013). La alegoría de la pintura como metáfora de la mujer artista. En Turpin 
Editores (Eds.), Las estructuras gráficas de la representación. Palabras, símbolos, emblemas, 
387-397. 

Panofsky, E. (1983). Iconografía e iconología. Introducción al estudio del arte del 
Renacimiento. En El significado en las artes visuales (pp. 45–75). Alianza Editorial.

Pollock, (1999). Differencing the Canon: Feminist Desire and the Writing of Art’s Histories. 
Routledge

Ripa, C (1603). “Alegoría de la pintura” [grabado]

Ripa, C. (2007). Iconologia overo Descrittione dell’Imagini universali. Editorial Akal

Ramírez, M. (2020). Artemisia Gentileschi y la “sexualización” de su obra. Calle 14: revista 
de investigación en el campo del arte, 322-337

Scott, J. (2002). El género: una categoría útil para el análisis. Op. Cit. Revista Del Centro 
De Investigaciones Históricas, (14), 9–45. https://revistas.upr.edu/index.php/opcit/article/
view/16994

Vidal, F. (2019). Artemisia Gentileschi y su visión de la mujer [trabajo de fin de grado para 
optar el grado en Historia del Arte]. Universidad Complutense de Madrid. https://www.
academia.edu/44343140/Artemisia_Gentileschi_y_su_visi%C3%B3n_de_la_mujer


