CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

¢Alegoria, retrato, manifiesto? Unarevision
de las lecturas hechas a “La Pittura”, de
Artemisia Gentileschi

Grecia Huanca Lara

Bachiller en Antropologia por la Pontificia Universidad Catélica del Pera (PUCP).
e-mail: gresof.hl@gmail.com

Resumen

El articulo propone una revision historiografica de las interpretaciones que han
surgido sobre la obra “La Pittura”, de Artemisia Gentileschi. Se argumenta que
las lecturas sobre esta pintura han estado marcadas por dos enfoques principales:
uno que resalta la excepcionalidad y agencia de la artista y otro que propone una
descentralizacion critica de dicha excepcionalidad. A partir del analisis de estas
perspectivas, se argumenta que la obra se ha convertido en un terreno fértil para
debatir sobre autorrepresentacion, género y agencia femenina en el arte barroco.

Palabras clave

Artemisia Gentileschi, “La Pittura”, autorretrato, arte barroco, estudios de género.

77



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

Allegory, portrait, manifesto? A review of
interpretations of Artemisia Gentileschi’s
“La Pittura”

Grecia Huanca Lara

Bachelor’s degree in Anthropology from the Pontifical Catholic University of Peru
(PUCP). e-mail: gresof.hl@gmail.com

Abstract

The article examines the main interpretive trends that have emerged around
Artemisia Gentileschi’s La Pittura. It argues that interpretations of this painting have
been shaped by two main approaches: one that highlights the artist’s exceptionality
and agency, and another that proposes a critical decentralization of that very
exceptionality. Through the analysis of these perspectives, the study contends that
the painting has become a fertile ground for debate on self-representation, gender,
and female agency in Baroque art.

Keywords

Artemisia Gentileschi, “La Pittura”, self-portrait, baroque art, gender studies.

78



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

“La Pittura” o “Autorretrato como alegoria de la pintura”, un 6leo sobre lienzo, fue
encontrada por primera vez entre un conjunto de otros varios trabajos alegoricos de
la coleccion personal del rey Carlos I de Inglaterra, en donde podia ser hallada para
1649 (Garrard, 1980). Aparecia en el inventario de la coleccion real del mencionado
afio, junto a otras dos “alegorias de la pintura” (Garrard 2020, p. 221). El que podria
ser considerado, a simple vista, el cuadro de una mujer pintando sobre un lienzo
fuera del encuadre, se convertiria en un campo diverso de lecturas e interpretaciones
que, desde que comenzaran a ser hechas —hace poco mas de seis décadas—, articula
lecturas que sintetizan nociones sobre el género, la agencia y sus dinamicas que le
trascienden. Este texto pretende bosquejar algunas de estas ideas.

Figura 1. Autorretrato como alegoria de la pintura, dleo sobre lienzo, 98,6 cm x 75,2 cm.
Coleccion Real.

Artemisia Gentileschi, la artista detras del trabajo, ha sido una de las figuras mas
analizadas en la historia del arte barroco. Su vida, la forma en la que influenci6 su
trabajo, sus tematicas y su maestria han llamado la atencion de estudiosos desde que
comenzara a ser asumida como objeto de estudio, principalmente desde la academia
feminista (Vidal, 2019). Si bien “La Pittura” ha asumido menores atenciones que
otros de sus trabajos —como sus famosas representaciones de mujeres biblicas— el
tipo de discusiones que articula hacen relevante una revision de las formas en las
que ha sido mirada y analizada. La cuestion de la autorrepresentacion, el lugar de la

79



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

dimension del género y la agencia de la artista son, pues, solamente algunas de las
tematicas que emergieron a partir de su analisis.

El presente articulo, por ello, pretende identificar y analizar las tendencias principales
que han emergido en las lecturas y miradas de esta obra, desde la primera vez que se
publicara sobre ella, en 1962 —a través del inventario de la Coleccion Real de Carlos
I que publicaria Michael Levey—. A través de la revision de estas ideas, argumentaré
que es posible identificar en ellas, al menos, dos lineas principales: una distinguida
por destacar la excepcionalidad de la propuesta de Artemisia —inaugurada por la
produccion Mary Garrard, la estudiosa mas conocida de la artista— y otra enfocada
en, mas bien, descentralizarla. Como buscaré¢ demostrar, los didlogos! articulados
en torno a este trabajo evocan discusiones mas amplias sobre el uso del género
como categoria de analisis. Permiten, por lo tanto, pensar en los lugares y roles de la
representacion y la reivindicacion en el discurso académico.

La artista

La atencién puesta sobre Gentileschi se ha debido, en buena medida, al interés
generado en su vida personal. Considero relevante, por ello, plantear un bosquejo
de sus lineas mas destacadas, y de los eventos que, no sin razon, han sido los
mas atendidos por los estudiosos: estos sucesos fueron, luego, asumidos como
fundamentales para la interpretacion de su obra.

La artista nacié en Roma, el 8 de julio de 1593, y fallecié en Napoles, 59 afios
después (Ramirez 2020). Su padre fue Orazio Gentileschi, uno de los artistas mas
reputados del momento en la escena romana. El seria, entonces, quien iniciaria a
Gentileschi en la pintura. Ella destacaria como la tnica de sus hijos con talentos
notables para el dibujo (Gamez 2019). Su destreza llevaria a Orazio a afirmar que
“quiza ni siquiera los principales maestros de esta profesion saben tanto como ella”
(en Gamez 2019, p. 113). Gentileschi se formaba, asi, en un momento en el que “la
técnica barroca llevaba ya afios establecidas gracias, en mayor medida, a la paleta
clasicista de Annibale Carraci, y al naturalismo de Caravaggio” (Gamez, 2019). La
influencia de este Gltimo en el trabajo de la artista seria importante: su padre, quien
habia trabajado directamente con ¢él, la transmitiria de tal manera que formaria parte
importante de su estilo personal.

Orazio, consciente del potencial de la joven, decidi6 contratar a Agostino Tassi —
un amigo suyo— para que le ensehara sobre perspectiva. Su vida seria entonces
marcada por un evento profundamente violento: Tassi viold a Gentileschi en 1611,
cometiendo asi el delito de estupro (Gamez 2019, p. 114) (Lopez2012, p. 86). Supadre
denunciaria el hecho un afio después. Los registros indican que, en los tribunales, la
artista fue, nuevamente, violentada: los testigos falsos de Tassi le habrian acusado de

! Para fines del articulo me restrinjo a la consideracién de publicaciones académicas.

80



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

“provocadora, mentirosa y promiscua” (Lopez 2012, p. 87). Fue también sometida a
procesos violentos —torturas y examenes ginecologicos—, como parte del proceso
judicial por el que tuvo que atravesar. Tassi recibiria una pena ligera, que no llegé a
cumplir en su totalidad (Lopez 2019).

Varios estudiosos de la vida y el trabajo de Gentileschi consideran que este habria
sido un momento critico para la orientacion que adquiriria su obra. Gadmez sintetiza
esta mirada en un fragmento: “el suceso de la violacion marco tragicamente no solo
su personalidad y proceder actitudinal, sino su método figurativo y eleccion de temas
iconograficos” (2019, p. 115). La eleccion de sus temas predilectos habria sido, de
acuerdo con estos autores, una respuesta a la violencia a la que fue sometida. Sus
pinturas serian una reivindicacion de si misma a través de las representaciones.
Como sefiala, pues, Ramirez, “sus figuras preferidas fueron las de mujeres heroicas,
redentoras, valientes” (2020, p.329). Ejemplos de ello son sus famosas obras “Judith
decapitando a Holofernes” y “Susana y los viejos”—la cual elabor6 cuando tenia
solamente 17 afios—.

A pesar de la dificultad de las circunstancias que tuvo que atravesar, podria afirmarse
que su carrera fue fructifera, y que pudo ver en vida su esfuerzo materializado en
€xito y reconocimiento. No solamente fue capaz de vivir de su trabajo como artista?,
sino que también logrd ser la primera mujer admitida en la Academia Florentina del
Dibujo, en 1616. Conseguiria, ademas, amistar con destacadas figuras de la época,
como el conocido Galileo Galilei (Ramirez, 2020).

“La Pittura” como retrato e iconografia

La pintura (Figura 1) presenta, en un plano de tres cuartos, a una mujer retratada
de perfil, desde el costado izquierdo. Mantiene el torso inclinado y la mirada fija en
un lugar fuera del marco. La postura ladeada, la posicion de sus extremidades, la
expresion absorta en la labor y, finalmente, las herramientas que sostienen ambas de
sus manos sugieren a los observadores que se encuentra frente a un lienzo, pintando.

Su mano izquierda —aquella que se encuentra mas cercana al espectador— porta
una paleta de pintar cubierta de pequefios cumulos de pintura —probablemente
6leos—, a la vez que cortas varas de madera que aparentan ser pinceles. Su mano
derecha, por otro lado, sostiene un pincel. La posicion en la que se encuentra y la
actitud que muestra sugieren que estaria a punto de iniciar o de hacer algiin cambio o
afladidura en una obra en curso. La artista, si bien absorta en su labor, no se muestra
tensa: su expresion no muestra cefios o bocas fruncidas. Su cabello, ademas, muestra
mechones que escapan al mofio en el cual esta recogido. Viste un vestido verde,
con brillos rojizos, debajo de un mandil color café. De su cuello cuelga una cadena
dorada, con un rostro como pendiente en medio de la misma.

2 Conel que pudo mantener a su descendencia, que habria consistido de, al menos, una hija (Ramirez, 2020)

81



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

La artista parece encontrarse en un cuarto oscuro, iluminado de modo que refleja luz
en el rostro y el frente de su cuerpo desde un punto elevado respecto a la mujer que
protagoniza el cuadro. La influencia de Caravaggio deja verse en la iluminacion:
como identifica Virginia Conn, a pesar de que el tenebrismo en esta pintura no resulta
tan marcado, puede observarse con “claridad” como sus herramientas de trabajo
emergen de las sombras que las rodean (2015, p.25)

Multiples elementos permiten identificar a la mujer descrita como la “Alegoria
de la Pintura”. La ya citada Conn considera que, en la época estos, por ser de
conocimiento comun, podrian haber sido facilmente reconocidos por los espectadores
contemporaneos, fuesen o no artistas. Esta figura, pues, aparecia en un influyente
libro para los artistas durante los siglos XVII y XVIII: la obra “Iconologia” de
Cesare Ripa, escrita en 1593. El libro contenia descripciones e informacion sobre
como se debia representar a disciplinas, conceptos e ideas abstractas, entre las cuales
se encontraba la pintura (Conn 2012, p. 25).

La alegoria de la pintura de Ripa (Figura 2) estaba construida por la imagen de una
mujer, vestia elementos y atributos que cumplian la funcion de representar distintos
aspectos de la pintura como practica. De acuerdo con instrucciones sefaladas por
Ripa en el escrito, los tonos cambiantes de su vestido verde aludian a la capacidad
de los artistas para controlar el uso de los colores, mientras que la mascara que
colgaba de la cadena de oro utilizada en el cuello de la figura serviria para demostrar

Figura 2: Alegoria de la pintura (Ripa, 1603).

82



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

su capacidad para imitar y representar lo que observaba en el mundo. También tenia
una mordaza sobre la boca, la que simbolizaria la limitacion a la que los artistas
estarian sometidos, al estar impedidos de usar la expresion verbal. Por otro lado, sus
cabellos debian estar desordenados, en representacion del temperamento frenético
que supuestamente caracterizaban a los artistas. No debian faltar, evidentemente,
varios pinceles, las herramientas propias de su trabajo.

Gentileschi, como se puede apreciar, no habria representado a la alegoria de forma
idéntica a la que propuesta por Ripa en su “Iconologia”. La artista demostraba, asi,
su agencia al decidir los elementos con los que representaria a su version de “La
Pintura”. Si bien la mujer retratada en el lienzo posee los caracteristicos vestidos
verde, cadena en el cuello y peinado desordenado, carece visiblemente de la mordaza
que Ripa si incluye en la propuesta. Estas libertades serian, luego, objeto de la
atencion de los analistas.

Antes de los analisis: el inventario de Michael Levey y la
cronologia de Ward Bisell

Las dos primeras menciones del trabajo, hechas en el transcurso de la década de 1960
por Michael Levey y Ward Bisell, no tuvieron pretensiones analiticas profundas.
Se limitaron, mas bien, a caracterizar brevemente la obra, e identificarla como un
trabajo de Gentileschi. Con su trabajo, asi, se inauguraba el estudio especifico sobre
la obra, y se establecieron las bases para que luego se prestaran mayores atenciones
a su potencial como objeto de andlisis.

Michael Levey, en 1962, publicaba “Notes on the Royal Collection - II Artemisia
Gentileschi’s “Self-Portrait” at Hampton Court”, como parte de un inventario de
obras encontradas dentro de la coleccidon personal de Carlos I. El autor argumento,
en este texto, que la pintura era una obra de Gentileschi —al identificar su supuesta
firma, a través de siglas— y, al mismo tiempo, un autorretrato de la misma artista,
una interpretacion que seria generalmente aceptada a partir de entonces. Si bien el
conocimiento de la Iconologia de Ripa permitia argumentar que la obra de Gentileschi
era una representacion alegorica, la identificacion de la misma como un autorretrato
no podia ser hecha a través de un proceso similar. Levey sugeria que era posible
identificar los rasgos de la artista al compararlos con dos representaciones distintas
de ella, ambos trabajos del siglo XVII: un retrato suyo en un medallén, por un lado
y, por el otro, en uno hecho por el dibujante y grabador David Jeréme.

Luego de este importante primer paso —el reconocimiento del trabajo y su
identificacion como autorretrato—- Ward Bisell le dedicaria algunas pocas lineas,
afios después, en su conocida cronologia, “Artemisia Gentileschi-A New Documented
Chronology” (1986). El autor, en este trabajo, reconocia la identificacion de Levey y
la extendia con nuevas fuentes. Alude, asi, a la correspondencia entre la artista y el
conocido mecenas Cassiano dal Pozzo, para argumentar que el cuadro seria una de
las comisiones que el tltimo le habria hecho en 1630.

83



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

“La Pittura” como discurso multiple, original y generizado:
la lectura de Mary Garrard

Luego de que los primeros trabajos se limitaran a sustentar el origen y los rasgos
basicos de la obra, pasarian algunas décadas para que esta comenzara a ser asumida
como objeto de interpretaciones: seria en la década de 1980 que, desde el trabajo
de historiadoras del arte feministas, tanto la artista como su obra comenzaria a
ser puesta bajo los lentes analiticos de la emergente teoria feminista y de género
(Ramirez, 2020).

El inicio de los analisis de este trabajo estuvo marcado por el trabajo de una autora
en particular: Mary Garrard, una historiadora del arte cuya propuesta constituia una
respuesta a tendencias que consideraba injustas para la representacion y estudio de
Gentileschi en los afios en los que desarrollo su trabajo. Considero que estas lecturas
destacan por resaltar tres dimensiones particulares de la pintura: la originalidad
excepcional de la propuesta, el rol fundamental del género en su construccion y la
agencia o poder de decision de la artista. En otras palabras, estas miradas enfocaron
sus atenciones en analizar las multiples formas en las que la creacion del cuadro
constituia una particularidad dentro de la obra producida en aquellos afios —por el
discurso publico y privado que encarnaba—, las formas en las que su autora hacia
manejos de su propio género para construirlo y la toma de decisiones que articuld
para construir su propio discurso.

Mary Garrard fue pionera en asumir el analisis de “La Pittura”, al ofrecer el primer
analisis iconografico e iconologico —en términos panofskianos*— de la obra. En
1980, nueve afos antes de la publicacion de “The image of the Female Hero in Italian
Baroque Art” —su obra mas conocida, considerada uno de los mas importantes
trabajos escritos sobre su obra—, publico el articulo “Artemisia Gentileschi’s Self-
Portrait as the Allegory of Painting” en The Art Bulletin. Este seria el analisis mas
erudito y exhaustivo que, considero, se ha hecho de “La Pittura”. Su impacto seria
tal que ninguno de los trabajos posteriores podria evitar al menos una mencion a
los precedentes establecidos por esta autora. En este trabajo —como su titulo
indica— asume como base la idea, sustentada por Levey, de que el cuadro constituia
un autorretrato. Sobre dicho sustento, la autora elabora una revision exhaustiva de
trabajos de la época que también defendian el estatus del arte, asi como de otras
representaciones alegoricas, para ponderar el valor y el aporte que constituiria el
trabajo de Gentileschi. Considero relevante dedicar algunas lineas a desarrollar sus
argumentos y reflexiones principales.

Garrard partia de interpretar el contexto de emergencia de la obra de una manera
distinta a la que Levey y Bisell habian hecho. Consideraba que, a pesar de los
argumentos que, presentados por estos autores, sostendrian la teoria del encargo,

3 Deacuerdo al método de andlisis de Erwin Panofsky (1983).

84



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

existiria ain falta de evidencia para determinar que esta fuera cierta. Apuntaba, pues,
a que no habia evidencia de que la pintura alguna vez fuera parte de la coleccion de
Cassiano dal Pozzo, y que no existian pruebas de que hubiera sido pintada para algun
otro mecenas. Frente a este vacio, Garrard consideraba que:

“un estudio detallado de la pintura de Artemisia en relacion a la descripcion de Ripa
de la Pittura revela que la artista hizo un uso intencional y selectivo de su texto,
extrayendo de ¢l precisamente aquellos rasgos de mayor interés filosofico para los
artistas” (Garrard, 1980, p. 107) (traduccion propia).

La autora, en segundo lugar, defendia la importancia del cuadro dentro de su
contexto, al asumirlo como un manifiesto por elevar al arte como disciplina en
un momento en el que ello era de particular interés para el gremio. La decision
de Gentileschi de elaborar una version propia de la alegoria de “La Pintura” se
ubicaba en un contexto critico para el gremio de artistas y para la disciplina de la
pintura en si misma. Este seria, en otras palabras, aquellos afos sobre los cuales
Larry Shiner escribia en “La invencion del arte: una historia cultural” (2004). En
esta conocida obra, su autor argumentaba que el concepto de “arte” que sostiene la
sociedad occidental contemporanea se consolidé como tal hace apenas doscientos
afos. Ello habria sido el resultado de un proceso que involucro transformaciones en
el sistema de significados, valoraciones, practicas, agentes e instituciones que habria
constituido el “sistema de las artes” —como ¢l denomina a este conjunto— anterior,
mantenido y sostenido durante mas de dos mil afos antes (Shiner, 2004, p. 21).
Los protagonistas de este panorama eran, entonces, los artistas y teoricos del arte,
quienes hacian esfuerzos —desde sus respectivos ambitos— para hacer reconocer a
la pintura como un arte noble e intelectual.

Los artistas, interesados como lo estaban en el objetivo de convertir a las artes en
disciplinas asumidas como “nobles” e intelectuales” por estar en juego su propio
estatus individual, desarrollaban temas que contribuyeran a estos valores. Garrard
identifico dos maneras en las cuales habria sido comun el hacer propaganda a
estas ideas: a través de la practica del autorretrato y a través de la representacion
del arte como una personificacion (1980, p. 98-103). El autorretrato, por un lado,
contribuia a elevar el estatus de la pintura en su dimension individual, al elevar a
su propio hacedor. Un autorretrato, pues, equiparaba al pintor con los nobles a los
que usualmente representaban, como parte de su trabajo. Explicar la relevancia de la
representacion de personificaciones, por el otro, requiere pensar en su funcion dentro
de su contexto.

La existencia de una personificacion de la pintura contribuia e indicaba a su vez
que esta debia ser reconocida como un arte, de acuerdo con la tradicion de perso-
nificar disciplinas asumidas como intelectuales y elevadas. Dentro de la tradicion
romana, las “artes tradicionales” —el Trivium (la retorica, la dialéctica y la
gramatica) y el Quadrivium (la aritmética, la geometria, la musica y la astrologia)
eran algunas de las mas conocidas y representadas. Este tipo de representaciones

85



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

se encontraban fuertemente generizadas: eran ilustradas, predominantemente, como
figuras femeninas.

El género de estas personificaciones era importante para entender como es que las
disciplinas a las que hacian referencia eran valoradas. Aquellas disciplinas que
no eran consideradas y apreciadas de la misma manera que las “artes” —como
las consideradas “artesanias”— eran representadas, mas bien, a través de figuras
masculinas. Los que eran retratados eran, pues, practicantes “reales” de las actividades
simbolizadas: resultaba comin que un varon fuese encontrado practicando tales
disciplinas. En tanto estas, segin se asumia, no demandaban esfuerzos espirituales
o intelectuales, no debian representarse a través de entidades abstractas o distantes
de la realidad. Por el contrario, las representaciones de las disciplinas “elevadas” si
debian hacerlo, y lo hacian a través de su representacion como mujeres: su imagen,
en tanto seria poco comun de ser observada dentro de estas respectivas practicas,
contribuia a la idea de que los conceptos representados pertenecian a otro nivel de
abstraccion y distancia de la préctica terrenal; a una practica, pues, “elevada”.

En este contexto, asumir este tipo de defensa de la pintura como arte significaba
sacrificar inevitablemente, para los artistas varones, una forma especial de elevarse a
si mismos como pintores nobles. No podian, pues, pintarse a si mismos como la figura
alegorica de la pintura —como si podia hacer la artista—. Por otro lado, la inclusién
de detalles que indicaran su posicion de nobleza (como la mencionada cadena de
oro) no permitian saber inmediatamente que la persona retratada fuera pintora, ya
que las distinciones otorgadas por los nobles no eran solamente entregadas a ellos.
Ademas, si es que el artista intentaba solucionar ello representdndose con materiales
de taller que lo identificaran como tal, hacia referencia a la labor manual de los
artistas —el trabajo en el taller, con las pinturas—, lo que desplazaba el mensaje que
se queria brindar al apelar al aspecto practico y “poco intelectual” de la practica de
la pintura (1980, p. 104).

Habia habido algunos esfuerzos destacados por minimizar este efecto, como el elevar
la practica en el taller a un estatus intelectual al mostrarlo como un lugar de estudio,
debate y practica. No obstante, estos no podian contra la preferencia que habria en el
siglo XVII habria predominado, segun Garrard, hacia las representaciones que eran
capaces de simplificar y compactar ideas grandes y abstractas en imagenes sencillas
(1980, p. 106). La autora resumia con destreza la situacion con las siguientes
palabras: “[...] mientras la inclusion de los atributos de los artistas tendia a minimizar
el mensaje que afirmaba que era una ocupacion noble, el uso de la personificacion
alegorica excluia el retrato del artista como individuo” (traduccion propia) (Garrard,
1980, p. 104).

Garrard resaltaba, por otro lado, la forma en la que la obra hacia una articulacion
especial de las voces que debatian acerca de los aspectos teoricos y practicos del arte,
asi como de la importancia de cada uno de ellos. Teoricos como Zuccaro y Lorenzo

86



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

habian elaborado ideas sobre la diferencia entre el “disegno interno” y el “disegno
externo” del artista: la idea y la concrecion de la misma, respectivamente (Garrard
1980, p. 108). Estos habrian estado retratados en las imagenes desde la misma obra
de Ripa. La forma en la que ¢l habia decidido representar, pues, a “La Pintura”
ya asumia una posicion especifica respecto a su vision. Al brindarle materiales
de trabajo a su alegoria, el autor de la “Iconologia” recordaba a los espectadores
que, si bien la pintura exigia esfuerzo intelectual, no podia negarse su base en lo
material. A diferencia de otros artistas, como los poetas, los pintores hacian su arte
con pigmentos y pinceles, a la vez que trabajaban inspirandose en los efectos visibles
de la naturaleza.

De acuerdo con Garrard, las posiciones de las extremidades de Gentileschi podrian
ser interpretadas como referencias a estas ideas. El brazo que mantiene elevado para
plasmar su pincel haria referencia, por un lado, a las “elevadas aspiraciones de la
pintura”, mientras que no perdia contacto con el aspecto material de la disciplina
al mantener su otra mano sobre la paleta y los demas pinceles. La historiadora del
arte nos invita a observar, asi, que estos elementos forman lineas paralelas entre si.
Gentileschi, entonces, “no separa, sino que integra ambos conceptos”, al sintetizarlos
en una misma figura—Ia figura de la artista— (1980, p. 108-109). La misma Garrard
afirmaria luego, afios después (2020), que el lienzo sin mostrar hacia referencia a la
“tabula rasa” en la que consistia la teoria del arte para el momento en que el cuadro
era pintado.

El impacto del trabajo de Garrard derivaria en que su corpus de ideas constituyera
la base para la mayor parte de los analisis posteriores. Victoria L. Conn, también
una de las escritoras mas prolificas sobre el trabajo de Gentileschi, ha desarrollado
buena parte de sus propias visiones en torno a dichas lineas. Sus publicaciones,
relativamente recientes —publico sus trabajos sobre el cuadro en los tltimos diez
anos— dialogan constantemente con los principales argumentos de Garrard —la
excepcionalidad de la obra, el rol del género en su construccion y la agencia de la
artista—, y los desarrollan aun mas.

Conn destaca particularmente los “juegos” que la artista habria hecho con la posicion
de su propio género y las decisiones artisticas asumidas en este trabajo suyo. El
género de la artista, pues, permitia articular otras consecuencias ademas del ya
potente acto de retratarse a si misma a la vez que como una alegoria de la pintura.
El potencial de ello radicaria en la posicion particular con la que Gentileschi habia
decidido retratarse: en movimiento, en ejecucion de su trabajo. Esto, como ya habia
observado esta autora (2015, p. 25), contrastaba con la forma en la que “La Pintura”
de Ripa era presentada (como se observa en el [lustracion 4): si bien esta tenia a su
mano los materiales necesarios para hacer arte, se mantenia mas bien quieta y pasiva,
en una posicion lo suficientemente solemne como para ser considerada propia de una
representacion alegorica.

87



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

Si asi lo hubiera deseado, Gentileschi hubiera podido reproducir la mencionada
pose, sin perder asi el peso de la asociacion de ella misma con “La Pintura” como
concepto alegorico. La artista, no obstante, habia decidido retratarse a si misma en
medio del trabajo, profundamente concentrada en su labor. Conn compara el efecto
visual que esto brinda con una “action-shot”, una “toma en accion” que permite
que los espectadores veamos a la artista “en su estado natural”. De esta manera,
Gentileschi “demuestra que es mas que una figura decorativa para representar al
concepto del arte” (2015, p. 24). Esta decision, entonces, resaltaba por su diferencia
en un contexto en el cual las mujeres se encontraban, generalmente, excluidas de los
espacios de produccion y difusion de arte (Conn 2015, p. 24).

Cabe recordar, en este punto, otra de las libertades que Gentileschi habria tomado al
representarse como la imagen alegorica de la pintura: no se habria retratado, pues,
con la mordaza, sino que deja libre a la vista su boca y la expresion que esta genera.
Conn interpreta esta acciéon como una toma de posicion de la artista como tal,
quien, asi, manifestaba su rechazo a ser “silenciada”. Este hecho podria encontrar
un eco en la conocida seguridad que poseia respecto a su capacidad artistica —Ia
que también refleja en la expresion que muestra en su retrato— (2015, p. 27). La
opinion de Mary Garrard también constituye una postura afin. Esta autora considera,
por su parte, que con esta decision Gentileschi parecia combatir los estereotipos
miso6ginos que asumian a las mujeres como sujetos no intelectuales (1980, p. 108).
Al vincular —dada la presencia de los significados ya expuestos— la accion con la
intelectualidad, la autora también establecia en su cuadro su postura respecto a un
debate en curso.

Larry Shiner, el conocido y ya mencionado autor de uno de los libros mas destacados
sobre la historia del arte, fue otro de quienes elabor6 analisis sobre la obra, y dirigio
sus lecturas en una direccion similar. El autor utilizo el cuadro para inaugurar el
cuarto de los capitulos de su ya mencionado trabajo, “La invencién del arte” (2004).
Lo consideraba, pues, ttil para desarrollar sus explicaciones sobre la transicion entre
el antiguo y el nuevo sistema de las artes, términos bajo los cuales entendia —entre
otras dimensiones del fenomeno— a las transiciones y disputas en torno al estatus de
la disciplina de la pintura y, por supuesto, de los pintores.

En su valoracion del trabajo de Gentileschi, el autor considera relevante compararlo
con el famoso trabajo de Veldsquez, “Las Meninas” (1656). Esta obra, pues, también
soleria ser de las mas aludidas en los analisis de los mencionados procesos. En
este trabajo, el pintor se “ennoblece” al retratarse, no solamente con vestimentas
sofisticadas y la cruz de la Orden de Santiago en el pecho, sino junto a la nobleza
en si misma —la infanta, el rey y la reina—. Shiner sugiere que la ausencia que
esta representacion sostiene es la de elementos que recuerden el cardcter manual
de la pintura como actividad. Gentileschi, por el contrario, llenaria ese vacio, al
encargarse de darle a tal aspecto la mayor de las fuerzas en su propia apuesta.

88



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

En sintesis, el analisis desarrollado por estas autoras defiende que, si bien al
representar a la pintura como una personificacion alegorica Gentileschi contribuia
a los esfuerzos de sus coetaneos por elevar a la pintura como un arte, su género
le permitia evitar, a su vez, el usual sacrificio de la legitimacion individual por la
representacion del concepto abstracto. Gentileschi misma, al igual que la alegoria de
“La Pintura” a la cual pintaba, era una mujer. Podia, entonces, elaborar una poderosa
y concreta asociacion entre ella, como artista, y el elevado concepto de pintura al
unificar ambas. La artista habria hecho ello al pintarse a si misma con los atributos
que identificaban a un concepto —abstracto, no humano—. Estas lecturas se alinean
con una vision de la artista como una “feminista adelantada a su tiempo” (ver Gamez,
2019; Garrard, 2020). Por estas razones, el trabajo bajo andlisis consistiria en una
manifestacion personal y publica excepcional para su tiempo, y una muestra de la
genialidad de la artista.

Lamiraday los énfasis que Garrard y estas autoras propusieron no se habrian dirigido
hacia estas conclusiones sin razon: estos habrian sido, mas bien, una respuesta frente
a las formas en las que se habian formulado aquellas lecturas de la vida y la obra de
la artista en afos anteriores. Durante muchas décadas, pues, la vida de Gentileschi
habria sido, como referia la misma Garrard (1989), objeto de una gran negligencia
académica. La autora consideraba, pues, que su importancia habia sido pasada por
alto en las investigaciones: sobre ella se habia escrito poco, no aparecia resefiada en
las biografias de artistas a lo largo del siglo XVII, aparecia muy escasamente en los
siglos posteriores y los estudios serios sobre ella aparecerian recién en las primeras
décadas del XX. La investigadora enuncia contundentemente su lectura sobre la
razdn de estas omisiones: “la conclusion es, creo, inescapable: Artemisia Gentileschi
ha sido ignorada por haber sido ella mujer” (Garrard, 1989, p. 4) (traduccién propia).

El primer esfuerzo dedicado a prestar atencion a la artista desde la academia no habria
propuesto, tampoco, una lectura que respetase las formas en las que la artista se
referia a si misma, o evaluara su trabajo y sus aportes por sobre especulaciones sobre
su vida personal. Este habia sido desarrollado por Roberto Longhi, en 1916, con el
ensayo “Gentileschi: padre e figlia”. Como su titulo indica, el texto pretendia poner
en perspectiva la obra de ambos Gentileschi, desde sus influencias técnicas hasta su
genialidad particular. Como Florencia Vidal (2019) destaca, en este trabajo el autor
dejaba entrever sus propios prejuicios misoginos hacia la artista: resaltaba, pues, el
caracter supuestamente promiscuo de Gentileschi, y hacia referencia a ella con su
apellido de casada, con el cual ella jamas se habia hecho, en vida, llamar (Vidal, 2019).

Matizando “La Pittura’: lecturas criticas al canon

En medio y de manera paralela a la produccion anterior, a inicios del siglo XXI voces
divergentes a las descritas comenzaron a emerger. Estas destacaron respecto a las
anteriormente descritas, en buena medida, por sostener criticas fundamentales a las
ideas que conformaban la base de los analisis previos. Si bien, en los afios siguientes

89



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

—y hasta hoy—, lecturas afines a las ideas de Garrard continuaron emergiendo
en los escritos y referencias a “La Pittura™, creo relevante prestar atencion al
surgimiento de estas miradas: estas propusieron repensar asunciones y construir
nuevos discursos que, sin alejarse de enfoques sensibles al género, consideraron
construir sus interpretaciones poniendo en cuestion la centralidad de la dimension
del género en sus analisis, consideraciones del estatus y prestigio de la artista y la
consideracion de trabajos de otras artistas contemporaneas.

El trabajo de Griselda Pollock puede haber sido uno de los primeros en asumir
estas orientaciones. En 1999 publicaba “Differencing the Canon: Feminist Desire
and the Writing of Art’s Histories”, un libro en el cual articul6 una critica hacia las
historiadoras del arte que, al escribir desde el feminismo, terminaban por elaborar
grandes celebraciones, poco criticas, del trabajo de las mujeres artistas. Cuestionaba,
asi, los analisis basados en visiones dicotomicas del género (“hombre/mujer”), y la
ausencia de otras dimensiones como la raza y la clase en ellos. Dedicaria el quinto
capitulo a analizar la posicion que el trabajo sobre Artemisia Gentileschi habia
asumido en este debate. Si bien no aborda directamente a “La Pittura” —se enfoca,
mas bien, en analizar las lecturas de las pinturas de “Susana y los viejos” y “Judith y
Holofernes”— si cuestiona, en lineas generales, las lecturas que habian predominado
sobre la obra de la autora en general. Critica, asi, que estas habrian estado basadas
en la conceptualizacion de un “sujeto femenino” abstracto, no contextualizado ni
aterrizado en términos de historia, sociedad, raza y clase. En este sentido, el uso de
la categoria de “mujer” que se habria elaborado para articular los analisis presentaba
profundas limitaciones analiticas (Pollock, 1999).

Anos después de esta primera publicacion, nuevos trabajos emergerian en estas
direcciones. Algunos de estos trabajos “criticos” a los previos comparten un recurso
argumentativo, al proponer prestar atencion a un aspecto particular del contexto en el
que Gentileschi elaboré su obra al que otros no habrian prestado atencion suficiente:
el hecho de que no habia sido la primera ni la tnica artista que habia elaborado un
autorretrato que resaltara su caracter de mujer artista.

Babbette Bohn comienza bosquejando algunas de estas criticas en “Female self-
portraiture in early modern Bologna”, publicado en 2004 en la revista “Renaissance
Studies”. En este articulo, la autora cuestionaba la cantidad de autorretratos que la
historia del arte habia atribuido a Gentileschi, por considerarla exagerada y basada
en juicios apresurados, poco fundamentados. Segtn la autora, casi tres cuartos de
toda su obra habian sido catalogados dentro de tal género, bajo lecturas que habrian
pasado por alto, por un lado, la influencia de su padre y maestro —quienes no
poseian autorretratos registrados— como las fuentes que constituian las cartas que
ella misma escribia, las que demostrarian una interpretacion diferente de la artista
respecto a sus propios trabajos.

4 Y son, en mi opinion, atin las miradas dominantes sobre este y otros de los trabajos de Gentileschi.

20



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

Bohn no consideraba este patron como un problema de rigurosidad en las
interpretaciones hacia la obra de Gentileschi, solamente. Mas bien lo leia, con
preocupacion, como un sintoma de una manera de interpretar el trabajo hecho por
mujeres que tendia a “autobiografizar” sus trayectorias y trabajo. En esta linea, la
autora afirmaba que el caso debia permitir repensar los supuestos y asunciones con
los que las interpretaciones se realizan, y recordar “[...] la importancia de considerar
cuestiones de intencion artistica, recepcion y contexto cultural antes de identificar
imagenes de artistas masculinos o femeninos como autorretratos” (Bohn, 2004, p.
241) (traduccion propia).

Emilia Montaner mantenia una linea afin en el articulo “La alegoria de la pintura como
metafora de la mujer artista”, publicado como parte del libro “Palabras, simbolos
y emblemas: las estructuras graficas de la representacion” en 2013. La apuesta de
Montaner marca una diferencia particularmente marcada respecto a la idea de la
excepcionalidad de la obra, bosquejada por las interpretaciones previas. La autora,
pues, ubica la pintura de Gentileschi en la que habria sido, argumenta, una tendencia
relativamente generalizada en el trabajo de las mujeres artistas del siglo XVI: la de
elaborar autorretratos que hicieran alusiones a su oficio. Asi, considera a la propuesta
de Gentileschi como parte de un grupo mucho mas amplio, que también mereceria
ser analizado. Presenta, entonces, los trabajos de Angelina Kauffman, Catalina van
Hemessen y Sofonisba Anguisola, también autorretratos con la posibilidad de ser
analizados como formas de protesta frente a las restricciones tematicas a las que se
imponia a las mujeres artistas:

Al ser practicamente impensable e impropio de su sexo adiestrarse en el dibujo del
desnudo con modelos vivos y mucho menos, desplazarse del hogar familiar para
tomar apuntes del natural o del paisaje de los alrededores, complicada resultaba
su dedicacion a temas de historia o a ciclos mi- tologicos. La pintura al fresco o
la proteccion de un mecenas era «cosa de hombres» y la ejecucion de los grandes
cuadros de altar tan queridos por la Contrarreforma, constituia casi una singularidad
[...]. Como he senalado, al negarseles este cimulo de posibilidades, no les quedaba
otro remedio que dedicarse a la produccion de retratos, de cuadritos piadosos, de
escenas de género, de pajaros o flores, de maternidades, de nifios y cunas. No puede
extrafiar, pues, que la boga de los autorretratos facilitase a las jovenes artistas la
ocasion de asomarse a la posteridad para hacer patente su protesta ante esta ingrata
situacion (Montaner, 2013, p. 388-389)

Manteniendo su esfuerzo por “descentrar” el trabajo de Gentileschi, menciona la
existencia de otra alegoria de la pintura que podria, también, haber sido un retrato
a la vez: la de Elisabetta Sirani, hecha en 1658. Dedica algunos parrafos a analizar
los atributos alegoricos de su obra, a la vez que se permite dar el beneficio de la
duda a la asumida intencion de esta artista por representar una alegoria de la pintura
—[...] Cabe preguntarse si en realidad Elisabetta tuvo la intencién de componer
una obra de un sofisticado alegorismo o si, por otra parte, simplemente pretendia

91



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

autorretratarse revestida con los atributos usualmente adjudicados a la pintura”
(Montaner, 2013, p. 391)—. Resalta, en este cuadro, la presencia de elementos que
complejizan la representacion de una supuesta alegoria, que sostendrian y reforzarian
la representacion noble del oficio de la artista:

Si no parece demostrar la Sirani ningin interés en descubrir al espectador la obra
que esta elaborando, por el contrario actitudes, gestos o referencias naturalistas estan
cuidadosamente disenados para ofrecer una formulacion muy personal de la nobleza
de su oficio. Corona a la alegoria con una guirnalda de laurel, signo de victoria
y eternidad comunmente atribuido a la poesia, para evocar el simil horaciano ut
pictura poesis, una de las analogias mas glosadas por el pensamiento humanista. Una
esculturilla clasica alude a la admiracion y conocimiento de la antigiiedad; libros,
pluma y tintero, puestos en lugar destacado bajo los que ha fijado su nombre y fecha
de ejecucion, sirven para destacar el componente intelectual de la pintura a la vez
que las aficiones culturales de la propia autora. Educada en el ambiente refinado de
la Bolonia del seiscientos, dotada de un vivo ingenio y de una excelente memoria,
segln palabras de Malvasia (1678: 11, 389-399), sabia esculpir, grabar y tocar el
harpa con maestria (Montaner, 2013, p. 392)

Montaner, en este sentido, no considera que el trabajo de la artista hubiera sido
uno particularmente disruptor o reivindicativo, como si lo sugerian las intérpretes
anteriores. Argumentaba, incluso, que ella no habria tenido siquiera la necesidad de
afirmar su estatus personal, considerando la elevada posicion en la que se encontraba
dentro del panorama artistico de su época. La autora cuestiona, incluso, que el cuadro
constituyera una alusion a la alegoria de Ripa:

No necesitaba Artemisia, primera mujer en ser recibida en la academia del Disegno
de Florencia, darse a conocer al publico exponiendo un muestrario de sus trabajos.
A juzgar por la minima existencia de elementos significativos, tampoco parece
interesada en construir una alegoria de la pintura aunque asi haya sido estimado
por los historiadores. De los atributos con los que Ripa presenta a dicha alegoria
unicamente reproduce, y poco visibles por estar inmersos en la penumbra, la cadena
de oro y la mascara con la palabra «imitatio», tal y como era entendida por los
criticos humanistas (Montaner, 2013, p. 390).

De esta manera, la autora ofrece una interpretacion inversa a las precedentes: si
Garrard hacia esfuerzos por desarrollar los pesos involucrados en el hecho de que
Gentileschi “jugara” con la representacion de la alegoria de la pintura, estableciendo
un acuerdo sobre el cual se construirian interpretaciones posteriores, Montaner
cuestionaba esta idea en si misma.

En suma, estas lecturas propusieron revisar muchas de las ideas propuestas y
argumentadas en los trabajos previos, desde su mencionada “excepcionalidad” hasta
el discurso que, hasta el momento, se argumentaba que el cuadro sostenia. De la

92



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

misma manera, consideraron pertinente revisar algunas de las asunciones sobre las
que se habian basado los estudios, como el hecho mismo de que el trabajo fuera
considerado una representacion de la alegoria de la pintura.

Conclusiones y reflexiones finales

Se ha buscado exponer® que “La Pittura” fue predominantemente leida como un
trabajo que condensaba multiples acciones y que era, por lo tanto, una enunciacioén
excepcional dentro de su contexto de origen. En los analisis, resalta el énfasis
brindado a la agencia y capacidad de decision de la artista: sus decisiones en el
cuadro son interpretadas como declaraciones fuertes, como tomas de posicion frente
a debates contemporaneos.

Esto forma parte de una linea mas amplia de interpretaciones hacia su trabajo, en la
que se brinda gran importancia a observar la posicion del género en las decisiones de
la artista, evidenciadas en las direcciones asumidas en su obra. Estas miradas, cabe
resaltar, no carecen de sustento: estos trabajos estan profundamente documentados, y
han formado un corpus coherente de argumentacidon que, no sin razén, ha terminado
por conformar las miradas hegemonicas sobre su vida y obra.

Fue, sin embargo, aproximadamente a partir de inicios del siglo XXI que estas
lecturas serian matizadas e, incluso, cuestionadas de base, como se ha buscado
mostrar en este trabajo. Si bien estas criticas no se alejaron radicalmente de las bases
feministas sobre las que se habia construido el analisis hasta el momento, pusieron
“sobre la mesa” preguntas sobre la rigurosidad de las reflexiones y los prejuicios
detras de las mismas, que podrian haber estado nublando aquellas miradas previas.

Creo que la revision desarrollada permite formular algunas ideas que trascienden a
los debates en torno a este cuadro, a las discusiones en torno a Gentileschi y a los de
la historia del arte, incluso. El poner en perspectiva las ideas y argumentos emergidos
en torno al cuadro permite notar que no solamente corresponden a desarrollos propios
y especificos de este debate, sino también a discusiones mas amplias posicionadas
dentro de los enfoques que apuestan por utilizar el género como una categoria central
de analisis —aplicados, por supuesto, a la historia del arte—. Las posturas criticas
expuestas proponian exigencias similares a las que se formularon en otras disciplinas
y campos: cuestionar la utilidad y rigurosidad de utilizar al género como la dimension
principal de analisis, proponer miradas interseccionales que no lo asuman como
aislado de otras dimensiones —como la clase y la raza— e, incluso, repensar el
concepto de “mujer” como sujeto universal.

En un contexto como el mencionado, una obra como “La Pittura” se convierte, en
tanto representacion y obra de una mujer, en un potencial —y efectivo, como se ha

5 Através de limitados ejemplos, dadas las intenciones de mantener el texto como uno breve.

93



HUANCA / ;Alegoria, retrato, manifiesto? Una revision de las lecturas..., pp. 77-95

buscado mostrar— campo de discusion y pugna tanto tedrica como metodologica, en
el cual el género como categoria analitica es objeto de revisiones y reinterpretaciones
—1la obra de Garrard (1980) era publicada apenas seis afios antes del famoso articulo
de Joan W. Scott (2002) sobre el género como categoria de analisis historico—. Las
lecturas sobre una obra del siglo X VII, asi, se convierten en un terreno especial para
observar los giros en las discusiones sobre el lugar de esta categoria en los analisis a
lo largo de las ultimas cuatro décadas.

Creo que el caso de “La Pittura”, en particular, permite pensar también en la
amplitud de posibles interpretaciones de las que una sola obra puede ser objeto.
Invita a recordar que los analisis nunca son neutros, y no pueden pretender serlo:
se formulan dentro de contextos ideoldgicos e intelectuales especificos, dentro de
intereses también particulares a los contextos en los que emergen. Los primeros
analisis de la obra de Gentileschi emergian en un momento en el que la teoria de
género comenzaba a ser difundida dentro de las investigaciones, y se proponian
desde el objetivo explicitamente feminista de rescatar a la figura de la artista del
infraandlisis y de las interpretaciones misoginas. No puede comprenderse las
direcciones asumidas por sus interpretaciones sin observar, también, este panorama.

Una figura y trabajo tan complejos exige multiples herramientas y marcos para ser
interpretados. Sera labor de quienes asuman el reto de hacerlo en el futuro el evaluar
qué tanto falta por decir, o qué aun se debe repensar. Lo revisado, sin embargo,
permite ir formulando algunas preguntas: ;qué orientaciones hubieran asumido los
autores si hubieran interpretado el cuadro décadas antes? ;qué otras dimensiones
del analisis podrian estar oscurecidas por el énfasis otorgado al género de la artista?
(podria ofrecer lecturas distintas una mirada explicitamente relacional del género?
(qué es lo que falta, aun, decirse sobre la obra de Gentileschi, a la luz de las criticas
mas recientes? Espero, mas alla de ello, que el breve esfuerzo por analizar lo ya dicho
haya permitido pensar un poco en la complejidad existente dentro de las miradas
hechas a una sola obra, y en la que aun queda por construir.

94



CUERPO ARTE Y MEMORIA/N® 22, 2025

Referencias bibliograficas

Bissell, R. W. (1968). Artemisia Gentileschi-A New Documented Chronologby. The Art
Bulletin, 50(2), 153—168. https://doi.org/10.2307/3048529

Bohn, B. (2004). Female self-portraiture in early modern Bologna. Renaissance Studies,
18(2), 239-286. http://www.]stor.org/stable/24413408

Conn, V. (2015) The Personal is the Political: Artemisia Gentileschi’s Revolutionary The
Personal is the Political: Artemisia Gentileschi’s Revolutionary Self-Portrait as the Allegory
of Painting Self-Portrait as the Allegory of Painting. Kaleidoscope, volumen 8, 23-29. https://
uknowledge.uky.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1197&context=kaleidoscope

Gamez, J. (2019). Artemisia Gentileschi: drama, venganza y feminismo en su obra. Asparkia,
34, 109-133. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6988197

Garrard, M. D. (1980). Artemisia Gentileschi’s Self-Portrait as the Allegory of Painting. The
Art Bulletin, 62(1), 97-112. https://doi.org/10.2307/3049963

Garrard, M. (2020) Artemisia Gentileschi and Feminism in Early Modern Europe. Reaktion
Books

Gentileschi, (circa. 1638-1639). “La Pittura” [pintura al 6leo]

Levey, M. (1962). Notes on the Royal Collection - II Artemisia Gentileschi’s “Self-Portrait”
at Hampton Court. The Burlington Magazine, 104(707), 79-81. http://www.jstor.org/
stable/873600

Montaner, E. (2013). La alegoria de la pintura como metafora de la mujer artista. En Turpin
Editores (Eds.), Las estructuras graficas de la representacion. Palabras, simbolos, emblemas,
387-397.

Panofsky, E. (1983). Iconografia e iconologia. Introduccion al estudio del arte del
Renacimiento. En El significado en las artes visuales (pp. 45-75). Alianza Editorial.

Pollock, (1999). Differencing the Canon: Feminist Desire and the Writing of Art’s Histories.
Routledge

Ripa, C (1603). “Alegoria de la pintura” [grabado]
Ripa, C. (2007). Iconologia overo Descrittione dell Imagini universali. Editorial Akal

Ramirez, M. (2020). Artemisia Gentileschi y la “sexualizacion” de su obra. Calle 14: revista
de investigacion en el campo del arte, 322-337

Scott, J. (2002). El género: una categoria util para el analisis. Op. Cit. Revista Del Centro
De Investigaciones Historicas, (14), 9—-45. https://revistas.upr.edu/index.php/opcit/article/
view/16994

Vidal, F. (2019). Artemisia Gentileschi y su vision de la mujer [trabajo de fin de grado para
optar el grado en Historia del Arte]. Universidad Complutense de Madrid. https://www.
academia.edu/44343140/Artemisia_Gentileschi_y su visi%C3%B3n_de la mujer

95



