

Con el presente glosario queremos brindar a la atención de los estudiosos de curanderismo una recolección e interpretación de términos rituales y de uso común entre las comunidades andinas y los curanderos de la sierra del departamento de Piura. La zona objeto de nuestras investigaciones incluye las provincias de Ayabaca y Huancabamba, desde la frontera con el Ecuador (Río Espíndola) hasta la ciudad de Huancabamba. Hemos preferido concentrar nuestra atención en las comunidades culturalmente y geográficamente más aisladas que presentan una deculturación menos avanzada y que permiten el estudio de sobrevivencias, aún reconocibles bajo el superficial sincretismo religioso, de estructuras más antiguas de la teoría y práctica médica indígena. Objeto de especial cuidado ha sido para nosotros la provincia de Ayabaca por su posición fronteriza y porque faltan investigaciones antropológicas sistemáticas de la cultura de su gente. A lo largo de diecisiete años, con la permanencia de dos años seguidos en el campo y numerosas campañas de investigación sistemática de esta olvidada provincia serrana, ilustre por las reliquias de su pasado histórico y el interés de su cultura campesina de hoy, hemos logrado componer un cuadro lo suficientemente claro del fenómeno curanderil. Estamos, desde luego, todavía muy lejos de haber acabado con nuestra tarea pero seguros de poder contar con una documentación considerable, de poder comparar nuestras opiniones e interpretaciones científicas con las opiniones e interpretaciones de los depositarios legítimos del antiguo chamanismo autóctono: los maestros curanderos de hoy. Hemos discutido cada palabra de este glosario con una vasta gama de maestros y hemos comparado el uso de cada término con los contextos rituales donde se encuentra usado, documentando la extensión de su área semántica; las variables de su uso; las variantes dialectales y locales; su etimología (cuando ha sido posible); la comparación con términos parecidos del folklore de España señalando los etnemas de importación.

Hemos excluído de nuestro glosario los nombres indígenas de la compleja y semi-inexplorada fitoterapia curanderil por dos razones legíti-

mas: por no tener espacio suficiente en una publicación de este tipo; por no poder ofrecer la clasificación botánica de la cual se está ocupando la Cátedra de Fitofarmacia de la Universidad de Nápoles con la presencia de un experto en nuestro grupo de investigaciones de campo.

La publicación del presente glosario, que tenemos el honor de editar, por primera vez, en el Perú, en nuestras intenciones precede una serie de trabajos sobre los varios aspectos del curanderismo andino piurano.

ABROCHAR: es sinónimo de amarrar (v.), atar (v.), ligar (v.) y se refiere principalmente a las prácticas de magia amorosa, o guayanche (v.). Se usa con menor frecuencia para indicar los hechizos, o ligaduras de los maleros, y en ese sentido se encuentra en las fórmulas de conjuro contra los enemigos: v. desabrochar. El efecto de abrochar es la abrochadura.

ACLARAR: se refiere a las operaciones mágico-terapéuticas ejecutadas a fin de liberar una persona, lugar, objeto de contagios (v.), envidias (v.), malas intenciones. Cuando una persona está hechizada el curandero dice que "se ve muy oscura", siendo la oscuridad equivalente simbólica del mal. Aclarar la suerte es sinónimo de levantar la suerte (v.). Las operaciones rituales usadas para aclarar son, esencialmente: shingadas (v.); limpias (v.); florecimientos (v.) y los baños a los lagos de la cordillera. Aclarar se le dice también al San Pedro en las fórmulas: "aclara mi vista", "aclara mi mente, mis sentidos". En esta acepción es sinónimo de alumbrar y despejar (v.).

ACHUMA: v. huachuma.

ACHUMADO: dial. achumau, en la zona de frontera entre Perú y Ecuador quiere decir "embriagado" y se usa también para indicar el efecto del cactus psicótropo huachuma (v.).

ADIVINO: es sinónimo de *maestro* o *curandero*. Se usa normalmente en referimiento a las funciones principales del curandero que son:

- a) la diágnosis chamánica de las enfermedades;
- b) la investigación del pasado y predicción del futuro;
- c) la ubicación de personas objetos etc. alejados y ocultos en el espacio y en el tiempo.

Estas funciones son desarrolladas por medio de la ingestión de drogas psicótropas que permiten la vista, calidad peculiar del maestro.

AFLOJAR: es sinónimo de "soltar", "liberar", "dejar ir" muy usado en las fórmulas de llamada de la sombra (v.) para la cura del susto, cuando se pide al gentil, o a encantos de rios, huacas y cerros, de restituir la sombra del enfermo. Se usa también en operaciones de santiguación (v.), limpias (v.) y despacho (v.) para indicar la expulsión de los males fuera del cuerpo. Aflojar el estómago es el resultado catártico de la ingestión de purgas (v.) y del S. Pedro que puede tener un efecto laxante o emético.

AGARRAR: se usa para expresar el efecto de las drogas cuando ese empieza a manifestarse produciendo visiones. Es condición indispensable para que se aclare la vista.

AGUA BENDITA: se le atribuye poder apotropáico y es ingrediente usado a menudo para la preparación de seguros (v.). Se usa agua bendita en la Semana Santa.

AGUA CANANGA: preparación peruana de "agua de kanazawa". Se usa en muchas operaciones rituales.

AGUA DE AZAHARES: de preparación industrial, es una de las aguas del susto, sirve para refrescar después de las purgas. Destilado de flores de naranjo, Citris sp.

AGUA DE CAL: "agua de caliz", agua que haya estado en contacto con el caliz de misa. Apotropáica.

AGUA DE LAVADO: agua del lavado de partes genitales para preparación de filtros en la magia amorosa.

AGUA DEL GUAYANCHE: hay varios manantiales a cuyas aguas se atribuyen poderes para la magia amorosa, guayanche. En localidad Huancacarpa, en los altos de Huancabamba, no lejos de grandes cuartos incaicos (POLIA: 1973), de una gran peña brota un chorro de agua llamada del guayanche, usada para frotarse las manos antes de saludar a la mujer querida, o para la preparación de filtros y seguros para el amor.

AGUA DE ROMERO: es una de las aguas del susto usadas para la cura de esta enfermedad. Se trata de la antigua preparación conocida con el nombre de "Agua de la Reina de Hungría", traída en el Perú en 1579 desde España por Alonso Gutiérrez, en cuya composición original se usaba romero (Rosmari-

nus officinalis) y Lavandula officinalis.

AGUA DE SUSTO: o del susto, es sinónimo de "Agua de los Carmelitanos Descalzos", o "Agua de Melisa", conocida desde comienzos del siglo XVII como "agua antihistérica" en cuya preparación entraba esencialmente la Melissa officinalis. El nombre de aguas del susto se refiere también al agua de azahares, agua de romero.

AGUA FLORIDA: "Agua de Florida", colonia preparada industrialmente en el Perú, uno de los principales y más apreciados perfumes usados por los curanderos probablemente a razón de su nombre que recuerda florecer. "Te doy Florida para que florezca tu vida" (maestro Celso Avendaño, Ayabaca, el mismo que usaba Agua Velva "para que vuelva" la persona o la sombra).

AGUA SERENADA: agua dejada en un vaso y expuesta al aire en la noche. Se le atribuyen calidades terapéuticas. El uso del agua serenada era conocido también y practicado por los árabes desde tiempos antiguos para la cura de "enfermedades de espanto". Se conocen copas de bronce o cobre, con frases del Corán, que se usaba llenar con agua añadiendo una llave de hierro y dejar al aire en la noche. Se les llama por los islamistas "copas del terror" (terror bowls). En la medicina popular europea se encuentra el uso de exponer agua a la luna y al aire de la noche.

AIRE: la palabra expresa, en forma simbólica, una fuerza sobrenatural, saludable o nefasta, que puede actuar por sí misma o siendo evocada por medio de fórmulas y ofrendas. A menudo el aire es sinonimo de espíritu o poder y, en el uso, se alterna a viento y soplo que de igual manera expresan el acción invisible, pero activa, de los espíritus y encantos. El vocablo está cargado por una significación mágica—como en el área semántica del quechua huaira— y resulta difícil distinguir cuando se refiere simplemente al aire atmosférico pues el aire, como el viento y el resuello, son vehículos de transmisión de poder y contagio (v.). El daño por aire es el hechizo transmitido invisiblemente por el malero y se refiere al vehículo de la transmisión (el aire) y a los espíritus auxiliares (aires) que él emplea. En la diágnosis el curandero distingue enfermedades de calor, o de frío contagiadas por aires calientes o frios.

AJUSTAR: arreglar la suerte y la salud por medio de talismanes (ajustes, seguros) o influyendo positivamente sobre la persona por medio de rituales.

AJUSTE: o seguro, es un talismán preparado por el maestro poniendo en un frasquito agua de los lagos sagrados; agua bendita; yerbas mágicas (yerba del oro; de la plata; del buen querer; del novio; del sol; de la luna; del tesoro; pegapega; paja del carpintero; toros curanderos; piri-piri ecc.); perfumes; mon-

tañesas (v.); miel; azúcar; vino blanco. La botella del ajuste, puesta en la mesa, recibe ofrendas y, al aurora, el ajuste viene citado (v. citar) por el maestro y luego bañado en las aguas del lago con el cual el maestro tenga compacto (v.). El ajuste sirve para proteger contra contagios y envidias y se usa sorbiendo su líquido por las narices; escupiéndolo sobre objetos y lugares; humedeciéndose la cara y las manos. El ajuste debe ser rellenado los días martes y viernes con nuevos perfumes mientras que éstos se consumen. Existen también ajustes exclusivamente preparados para el amor: v. huaminga.

ALFILETEAR: "hincar con alfileres o espinas". Se refiere a la operación mágica de traspasar con alfileres, o puntas, un *muñeco*, o imagen de la persona que se quiere *dañar*, en los puntos donde debe producirse el *daño*, o en el corazón y genitales si se trata de *guayanche*. Se usan alfileres de hierro para que se oxiden o también, en la provincia de Ayabaca, espinas de *San Pedro macho*, o *de burro*. V. *muñeco*.

ALIMENTAR: es sinónimo de ofrendar, en el preciso sentido de "nutrir una huaca" u objeto mágico (arte) de la mesa por medio de ofrendas. En Ayabaca hemos recogido la relación que sigue: "En el cerro Yantuma un campesino alimentaba una piedra huaca con la primera leche y con gotas de sangre de sus animales. La huaca protegía sus animales y no había pestes ni el ganado se despeñaba por los barrancos. Cuando el viejo se murió aparecieron dos animales: un águila y un puma. Estaban flaquísimos y el águila atacaba a la gente que pasaba por allí. No eran animales cualesquiera: eran los encantos de la huaca que no recibían pagos". Compárese con lo que Cristóbal de Molina, a fin del siglo XVI, refiere tratando del Taqui Onkoy sobre las huacas que, no recibiendo sacrificios, abandonadas, iban "flacas y muertas de hambre" y se vengaban con enfermedades contra los indios bautizados (Relación de las fábulas y ritos de los Incas, Lima, ed. 1916, p. 98).

ALIVIANAR: "quitar el peso" de malas influencias, o contagios.

ALMAS: se usa sólo para las almas de los muertos bautizados y nunca para indicar los no-bautizados, moros o gentiles, pues se dice espíritu del gentil. Almas benditas son las ánimas de los difuntos en gracia de Dios. Almas olvidadas son las ánimas que nadie recuerda en sus plegarias. Pueden manifestarse y pedir misas de rèquiem. Penas son las almas de los asesinados que esperan justicia y venganza; las almas de los suicidas o de quién ha muerto de muerte violenta y prematura. las almas de los insepultos.

ALUMBRAR: expresa el efecto de las sustancias psicótropas en la conciencia de quién las experimenta. La palabra se encuentra a menudo en las fórmulas propiciatorias que acompañan el corte del San Pedro a cuya vertú se pide

"que alumbre". Es sinónimo de "permitir una clara visión".

ALZAR: sinónimo de shingar (v.). El alzador es un ayudante que efectúa la shingada por cuenta del paciente que se encuentre débil o que no aguante esa operación dolorosa. En ese caso el maestro nombra alzador a uno de sus ayudantes. Existen también "profesionales" que cumplen con el oficio de alzadores en las mesadas de maestros importantes. Antes de shingar el alzador debe recordar la persona, es decir recitar fórmulas y cantos pronunciando el nombre del paciente, pues se trata de una verdadera "sostitución". Esas fórmulas con pocas variantes recitan: "Por tu nombre (N.N.), por tu rostro, tu sombra y lucero de este caballero. . ." Alzar se refiere al efecto de las shingadas que tienen el objeto de levantar los decaídos, quienes han sido afligidos por desgracias y hechizos.

AMANSADORA: la vara de chonta; hualtaco; ajo jaspe; ajosquiro; chiquir huandure, usada para amansar (v.) poderes y encantos.

AMANSAR: se dice de las operaciones rituales de propiciación por medio de ofrendas y recitación de fórmulas de *encantos* de lugares, objetos, plantas y de exorcización de sus posibles acciones negativas.

AMARRAR: es palabra muy usada en la magia amorosa (o guayanche) en las operaciones para unir en amor dos personas. El rito clásico se hace anudando dos pañuelos —uno del hombre y uno de la mujer— o dos prendas de vestir y dejándolos caer en las aguas de las lagunas. Amarrar se refiere igualmente a los hechizos de los maleros y a los ritos destinados a producir fracasos en el trabajo, amor, e impedir la potencia sexual y generativa en el hombre y la mujer.

AMARRE: "lazo mágico", cfr. amarrar y ligadura.

AMENAZAR: un enemigo -envidioso, malero- usando fórmulas de conjuro y acompañándose con los instrumentos rituales, espada o varas, agitados como para amenazar.

APAGAR LA VELACION: "apagar las velas", las lámparas de querosene y cualquier fuego con llama. El maestro ordena "apaguen la velación" después que se ha repartido la infusión del San Pedro y todos los participantes a la mesada hayan tomado. Hasta las primeras luces de la madrugada y hasta el momento de tomar el arranque (v.) ninguna llama deberá ser vista pues "la candela arranca el San Pedro", es decir destruye su virtud, apaga la vista y puede causar trastornos. la mayoría de los maestros acostumbran extender la mesa en las noches (especialmente de martes y viernes) afirmando seguir una

costumbre tradicional.

ARRANQUE: o corte, brebaje compuesto de agua de manantial; azúcar blanca; maíz blanco; pétalos de rosa blanca; lima; perfumes; sirve para cortar el efecto del San Pedro. El arranque es conocido también como refresco o fresquiada pues sirve para enfriar el calor (la propriedad psicotropa interpretada como calor que sube al cerebro) del San Pedro. Puede seguir al arranque una copa de caldo de pollo con azúcar, usada también para cortar el efecto de purgas.

ARROJAR: es sinónimo de "expulsar males" por medio de vómito y diarrea causados por la ingestión de purgas (v.) o del mismo San Pedro. Arrojar por arriba o por abajo es acción catártica pues libera de daños producidos por aire y por boca. A veces, rasgo característicamente chamánico, el maestro muestra pequeños objetos que se piensan expulsados del cuerpo: plumas; cristales; astillas; insectos; bocados de comida y otras cosas que han provocado el daño. Sigue una relación del maestro Celso Avendaño de Ayabaca: "Muchas veces a los pacientes se los ha hecho botar arañas, culebras, carne de gallina cruda, pata de patos, quesillos... he hecho botar guarapo y copas de cañazo preparados con uñas raspadas, ceniza de cigarro, agua de lavado de partes genitales...".

ARTES: el conjunto de objetos que forman la mesa. Todas las artes son receptáculos de poder y, bajo el efecto del San Pedro, el maestro las percibe como un conjunto de espíritus, ya que "la mesa, en virtud, se transforma todita e ya no es la que se ve sin virtud". (Maestro Avendaño). V. sombra.

ARTESANO: sinónimo de maestro o curandero.

ASENTADO: se dice de un daño o enfermedad añeja.

ASENTAMIENTO: golpear con fuerza la tierra con el pie pronunciando al mismo tiempo el nombre de la persona que se quiere atacar o de quién quiere uno defenderse por *envidiosa* o *de malo pensamiento*. La formula general es: "N.N. acá te has de quedar, todos los que me quieren mal acá se han de asentar". El *asentamiento* se hace mientras se *shinga* con "tabaco moro", o "del Inga". Es sinónimo de *enterrar*.

ASUSPENDER: es sinónimo de *levantar* (v.) en las fórmulas "vamos asuspendiendo suerte y salud. . ". Asuspender la matriz es operación mágica para la cual se usa el imán o la piedra imán y que tiene el objeto de cortar el flujo de las metrorragias. La mis ma expresión se refiere a las operaciones ejecutadas por maleros para impedir a la mujer de engendrar o para inducir frigidez.

ASUSTADO: que padece de susto (v.), que presenta la sintomatología del susto.

ASUSTAR: todo lo que produce el susto (v.) como objetos, animales, fenómenos atmosfericos etc. en su efecto sobre la persona.

ATACAR, ATAQUE: las operaciones por medio de las cuales el malero trata de apoderarse de la sombra de una persona o de golpearla, o de cortar o oscurecer (v.) el efecto del San Pedro, o de producir daño y hasta la muerte. El curandero, siendo atacado, puede contratacar con el poder de sus artes (v.) y de sus compactos o tratando de herir la sombra de su enemigo, visualizada por medio del San Pedro, con la espada o disparando especiales cartuchos preparados con sal bendita e hierbas apotropaicas, o con una bala de cruz (v.). A veces el ataque del malero se presenta como aparición teriomórfa (culebra-gente; león-gente, etc.) del mismo malero, otras veces en forma de ramalazo (v.), flechazo, o viento negro (v.).

ATRANCAR: producir trancas, impedir por medio de hechizos la suerte o el exito de comercios, amores, actividades. Es operación de maleros. Cfr. destrancar.

AUXILIO: "ayudante(s) "del curandero que asiste(n) el maestro en el curso de la mesada y de los varios rituales. El auxilio puede preparar el San Pedro y repartirlo; ayudar los pacientes en las shingadas; limpiar (v.); efectuar baños a las lagunas. El curandero, antes de poder ejercer su profesión, debe servir como auxilio a su maestro por un número de años juzgado conveniente por el mismo maestro que lo iniciará.

BALA (despacho con b.): v. despachar.

BALA DE CRUZ: es una bala preparada grabando con un cuchillo una cruz en el plomo y rezando el "credo al revés". Se usa dispararla contra las sombras de los maleros.

BALAZO: v. chispear.

BANCO CURANDERO: es sinónimo de mesa (v.).

BAÑAR: en las aguas de las lagunas de la cordillera los curanderos bañan objetos y pacientes para descargar, en el seno de las aguas, los males y los contagios (v.) y envidias (v.), para favorecer el amor, la cría, la suerte. A veces en las aguas de esos lagos son bañadas las imágenes de los santos para que hagan

llover. El baño es precedido por pagos (v.) a los encantos, citaciones (v.), shingadas para fortalecer y aspersión de siete copas de agua con formulas propiciatorias.

BARAJAR: consultar barajas, "ejercer cartomancia".

BOTADA: v. botar y despacho.

BOTAR: es sinónimo de arrojar (v.). Se usa también como sinónimo de despachar (v.).

BRAVO: se refiere al poder de cosas, lugares, huacas, espíritus peligrosos. Es el contrario de manso. V. amansar.

BRUJO: es sinónimo de *malero*, *hechicero*, *magicero*, *espirituista*, *diablero* y nunca se usa para dirigirse al maestro curandero que lo tomaría como ofensa grave pues su oficio se contrapone concientemente a las prácticas del *malero*.

CAIPAR: var. caipiar, en el uso se alterna a limpiar (v.) como caipiada se alterna a limpiada indicando los ritos de "desplazamiento" de los males por medio de la frotación del cuerpo del paciente con artes, cuyes, etc. La palabra puede derivar del quechua qapii, "empujar, o presionar con la mano"; qaywipayay, "mover continuamente".

CAJADURA: var. cajo, cfr. shucadura.

CALAVERA: considerada la sede preferencial del espíritu del muerto es objeto cargado de poder saludable o nefasto especialmente cuando se trata de una calavera de *gentil*. Hemos documentado los siguientes usos de calaveras en la sierra norteña:

- a) como talismanes, el espíritu del gentil cuida la casa y sus moradores espantando o shucando quienes se acerquen con malas intenciones. Para ese fin el espíritu del muerto debe ser propiciado con ofrendas de perfumes, flores, velas. Normalmente "la calavera misma indica" al maestro, por medio del San Pedro, a quién pertenecía en vida y el tipo de pagos.
- b) En la predicción del futuro: bajo el efecto del San Pedro la calavera "transmite lo que va a suceder" (maestro José Guarnizo, Huancabamba).
- c) En los ritos para las lluvias llamados gentil de verano y gentil de invierno (RAMIREZ: 1970, 66-67).

- d) Como recipiente para *shingar*: he documentado el uso en Samanga en 1987.
- e) Para producir daño se entierran calaveras en proximidad de la casa, o bajo el piso de la vivienda de la víctima.

CALIENTE: es la calidad (vertú) de aires y remedios que pueden curar enfermedades de frío y contagiar enfermedades de calor. La vertu de los alucinógenos es cálida, por ejemplo, y del arranque fría.

CANANGA: v. agua cananga.

CANDANGA: sinónimo de diablo.

CANDELILLO: "chispa", pequeña llama o luz subitánea y disminuta, como de luciérnaga, que revela la presencia de la sombra en las operaciones de citación; llamada de la sombra (v.) o sea en las evocaciones para fines terapéuticos o de hechicería. La manifestación de candelillo ocurre en los rituales de magia de amor cuando el enguanchador (v.) evoca la sombra de la persona que se quiere sujetar a la voluntad del enamorado para empomarla. V. empomar.

CAPILLA: o santuario. Cuarto preparado especialmente para celebrar rituales, a imitación de las capillas de iglesia, por algunos maestros de Huancabamba. En la capilla se encuentra la mesa (v.); imágenes de Jesús y de santos (Señor Cautivo de Ayabaca; Virgen del Cisne; S. Rosa de Lima; S. Antonio de Padua; S. Cipriano representado leyendo un libro mientras un diablo lo mira escondido a medias detrás de un árbol; S. Benito; S. Lino); cruces (de Chalpón; de Carávaca). Esas imágenes conviven con vasos y estatuillas antiguas (huacas curanderas); botellas con yerbas mágicas y/o terapéuticas; ex voto de pacientes; calaveras, etc..

CARBUNCLO: *encanto* del cerro Güitiligún de Huancabamba, en forma de tigrillo o puma, con una luz brillando en la frente, aparece en las noches de Viernes Santo. (RAMIREZ: 1970, 78).

CASARSE: es sinónimo de compactarse y casado (con una huaca, laguna, cerro) es sinónimo de compactado (v.).

CATIPAR: es sinónimo de rastrear (v.) por medio de drogas, barajas, etc. Del quechua qatipay: "andar en busca de", "seguir los rastros", "adivinar".

CAU: espíritu malo. V. mishulay.

CIMORA: existen varias especies de esta planta identificada por Friedberg (1959: 443) como pertenecientes a las *Iresinae (Amaranthaceae)*. Nunca he documentado el uso del término aplicado a compuestos alucinógenos a base de San Pedro y Daturas (CRUZ SANCHEZ: 1948) mientras he documentado el uso para indicar una Datura, la cimora o misha galga (v.). La planta shuca no se le hacen pagos al momento de recoger sus hojas.

CIMORILLA DOMINADORA: se usa para hacer daño mezclándola con viznaga (Ferocactus Wislizeni Britt. y Rose), corteza de ceibo, higirón, teche de lechero (planta), ají, pimienta negra, sal, ajo, alcohol y agua bendita. Se usa el compuesto soplándolo y citando el nombre de la víctima (información maestro José Guarnizo, Huancabamba).

CIRUJANO: se alterna a médico, el curandero.

CITADORA: vara de chonta usada para citar sombras.

CITAR: "llamar por nombre", "evocar" encantos, o sombras de personas por medio del poder del nombre y de artes (v.). Citar los encantos significa "evocar por medio de fórmulas y ofrendas los espíritus de cerros, lagunas, huacas "para que actúen curando o dañando siguiendo los pedidos del curandero o del malero. En la llamada de la sombra (v.), para la cura del susto, la citación es parte integrante del rito y así mismo en las citaciones o llamadas para la magia de amor (v. guayanche; empomar) donde se trata de sacar la sombra del cuerpo de la víctima para quitarle la voluntad. Cuando el objeto de la citación es inducir un daño por aire (v.) el malero, usando el nombre de la persona y objetos personales de aquella, o cabellos etc. "extrae" la sombra de la víctima fuera del cuerpo para golpearla con varas, espadas, etc. Una concha puede ser citada por el maestro de manera que cada shingada que con ella se efectúe valga, p.e., 10000 shingadas. Se habla, entonces, de un arte citado en 1000, 10000 (etc.) cuentas.

CLARIFICAR: "producir claridad" en sentido simbólico. Cfr. aclarar. Se usa con referimiento a las ofrendas de la madrugada cuando se efectúa el florecimiento (v.). En sentido más amplio significa "propiciar suerte".

COMPACTARSE: "estipular un pacto" entre el maestro y los encantos para que aquellos actúen como espíritus auxiliares de él.

COMPACTO: significa, al mismo tiempo, "pacto estipulado" entre el maestro y un *encanto* y "espíritu auxiliar", que, en virtud del *compacto*, asiste el maestro. Desde luego existen *compactos* buenos y malos de acuerdo al tipo de prácticas y de operadores.

COMPADRE: el ayudante principal del curandero.

COMPONER: "arreglar la suerte" por medio de florecimientos; ajustes; limpiadas; shingadas; baños.

CONCHEAR: equivale a "shingar", es término antiguo usado también para significar el ejercicio de las prácticas curanderiles.

CONTAGIO: influencia negativa que actúa autónomamente desprendiéndose de huacas, objetos, lugares o provocada en su acción por los maleros. Expresa el resultado del contacto, visible o invisible, con los poderes. Cfr. descontagiar.

CONTRA: "talismán"; "antídoto a maleficios", "compuesto de ingredientes varios que sirve de antídoto a alucinógenos"; en general "remedio". Tomar la contra equivale a "ingerir el antídoto".

CONTRARIO: se refiere al "enemigo" por antonomasia, el malero.

CORDON SANFRANCISCANO: cordón con nudos, bendito, que usan los franciscanos, usado para proteger y *limpiar* de *contagios*.

CORTAR: v. corte; v. oscurecer.

CORTE: es sinónimo de arranque (v.).

CRUZ DE CARABACA: cruz de dos brazos transversales derivante de la Cruz de Caravaca (Murcia) muy estimada en España como protección contra rayos, incendios y hechizos (OTERO PEDRAYO: 1979, 368).

CRUZADO: "hechizado", "embrujado", afligido por enfermedades y desgracias derivantes de envidia o daño.

CURANDERO: es el operador carismático que se distingue, por un lado, del yerbatero (el simple herbolario indígena) y, por el otro, se contrapone netamente al malero. Al curandero se requieren tradicionalmente especiales calidades de videncia, puestas en acto por medio de las drogas rituales, además del conocimiento de los ritos tradicionales y de la farmacopea.

El campo de acción del curandero es aquello del mundo mítico de las fuerzas (encantos) y la eficacia de su acción depende de su capacidad de reacción a las drogas psicótropas. En localidad Sicchipampa, Ayabaca, hemos recogido de la viva voz de una mujer del campo una significativa definición de curandero que subraya su calificación carismática: "El curandero es mishau

de nación", es decir que desde su nacimiento está por su naturaleza predispuesto a que se desarrollen en su persona los poderes de videncia propiciados por las drogas psicótropas (mishas). Para sus funciones de adivino: cfr. adivino. En su función de curandero el debe:

- a) Controlar el mundo de los *encantos* sea propiciando su favor, sea defendiendo la comunidad de los posibles *contagios*.
- b) Permitir la correcta relación ritual entre "este mundo" y el mundo de las fuerzas sobrenaturales, o encantos.
- c) Funcionar de barrera contra *envidias* y *maleros* que continuamente insidian la seguridad del vivir y el normal equilibrio de la vida.
- d) Asegurar una interpretación cultural indígena de las enfermedades.
- e) Ejecutar los ritos tradicionales para la curación de la enfermedades.

CURIOSO: indica el diletante, el "no-entendido", en general quién se dedica, a curar sin calificación carismática.

CHICOTE: (de huaca, de cerro), efecto del ataque de espíritus que puede producir enfermedades mentales transitorias, malestares físicos, o pérdida de la sombra

CHICUATERO: "que pertenece a Chicuate" o "que trabaja con los encantos de Chicuate", mítica ciudad perdida de los Incas ubicada, según las leyendas, en la cordillera de Huancabamba en lugar protegido por nieblas y encantos. Chicuatero es dicho de huacas o del mismo San Pedro. A veces se refiere al malero.

CHISPEAR: se dice del alejamiento mágico de fuerzas e influencias (contagios) que se logra frotando enérgicamente dos pedazos de pedernal (Silex Ignífera) hasta que de la piedra broten chispas, llamadas también balazos, que son "disparadas" contra poderes nefastos, envidiosos y maleros en acecho. Las dos piedras, piedras del relámpago, son tenidas en la mano derecha del operador y vienen frotadas cerca de la cara del paciente.

CHOLO VIEJO: o indio viejo, o cholo moro, es el Rey Inga. En general se refiere a los antepasados de antes de la conquista (gentiles, moros), espíritus que custodian huacas y ruinas, intrínsecamente peligrosos, propiciados con ofrendas (v. montañesas).

CHONTA: vara(s) mágica(s) de diferente tamaño de madera de *Chonta Bactris* e *Iriartea*, importada de la selva (de Bagua a Chiclayo) y vendida en los mercados de Chiclayo y, por vendedores ambulantes, en la feria del Señor

Cautivo de Ayabaca. Por su procedencia las varas de *chonta* son llamadas *jibareñas*. Es conocida la consideración gozada por la *chonta* entre los Jíbaros por sus poderes mágicos (KARSTEN: 1926) pues las "flechas" (tziazák) enviadas por los chamanes (tunchi) son de madera de chonta. Analogamente los curanderos serranos opinan que: "La chonta tiene su espíritu bravo. La chonta mulata y la chonta negra sirven para oscurecer al curandero, es decir que le corta la virtud del San Pedro ofuscándole con un color negro y puede llegar a arrancarla de manera que él no vea más. Los brujos de Sondor y de Salas oscurecen definitivamente a uno con la chonta. En mi mesa hay tres chontas: la blanca en el lado derecho; la mulata al centro; la negra siempre a la izquierda." (Maestro Celso Avendaño, Ayabaca).

Es significativa la relación funcional entre las tres variedades de chonta y las tres partes de la mesa (v.) del maestro en cuestión:

| tipo de chonta:                | chonta negra                         | chonta mulata                                          | chonta blanca                            |
|--------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| parte de la me-<br>sa:         | izquierda                            | centro                                                 | derecha                                  |
| nombre de la mesa:             | mesa negra o<br>curandera            | mesa mora o<br>paradora; le-<br>vantadora;<br>ganadera | mesa blanca o<br>criandera o<br>suertera |
| función de la chonta y de mesa | curar; atacar<br>los enemigos        | defender y<br>despachar                                | levantar la<br>suerte                    |
| tiempo:                        | primeras ho-<br>ras de la no-<br>che | horas centra-<br>les de la no-<br>che                  | última parte<br>de la noche,<br>aurora.  |

La vara de chonta negra es la defensa principal de los curanderos que la emplean en el curso de las ceremonias terapéuticas y cuando tienen que actuar en lugares donde hay encantos. Los espíritus tutelares de las chontas empleadas a protección de la mesa pueden presentarse, en la vista en virtud (v.), en forma masculina (Rey Inga, gentil, etc.) o femenina (Reina incáica, etc.). El espíritu de la chonta negra cura porque ataca los enemigos invisibles y al mismo tiempo, por el hecho de atacarlos, defiende maestro y pacientes. El éxito de la cura es directamente dependiente de la eficacia de la defensa y del ataque contra los encantos responsables de las enfermedades. Las varas de chonta, como todas las artes que componen la mesa, deben ser primeramente bañadas en las aguas de las lagunas de la cordillera y, especialmente, de la la-

guna con la cual el maestro tenga compacto. La vara mayor, o chonta defensa, la vara principal del curandero, a su muerte se transmite a su discípulo y sucesor. En falta de un continuador un maestro debe llevarla a la laguna donde el maestro haya tenido su compacto, o a la Gran Huaringa de Huancabamba, envolverla con cintas de lana de colores y hundirla en las aguas bajo un montón de piedras para que su poder, descontrolado, no sea causa de desgracias.

Las *chontas* negras son usadas igualmente por los *maleros* por análogas razones de ataque y defensa. Existen varas de *chonta*, especialmente labradas en su extremidad en forma de serpiente enroscada y de calavera, que son usadas a ese fin.

CHOSALONGO: nombre de una entidad (el chosalongo es un duende) que hemos oido mencionar únicamente en la zona de Samanguilla (Ayabaca) donde se cree que ese espíritu vive en las cuevas del Cerro del Huilco. El chosalongo, varón o hembra, puede shucar (v.).

CHUCAQUE: var. shucaque y chuchaque. V. shucaque.

CHUNGANA: var. chunguna. Sonaja usada por los curanderos. Su forma más antigua consistía en una calabaza pequeña (o un globo de metal hueco) con unas cuantas piedrecillas, o semillas, en su interior. En el curanderismo serrano la chungana sirve para:

- a) ahuyentar los espíritus malos, a tal fin se usan *chunganas* de timbre sordo y bajo;
- b) *jalar buenos compactos*, a tal fin se usan *chunganas* de timbre claro y brillante.

Las primeras hacen parte de la *mesa* de izquierda, *negra* o *curandera*; las segundas de la *mesa* de la derecha y central, *m. mora* y *m. suertera*.

CHUNUNA: entidad sobrenatural femenina, pequeña, generalmente de pelo rubio y ojos azules, que se manifiesta cerca de las aguas y de noche. Puede encantar a la persona con su belleza y la fascinación de su voz robándole la sombra o quitándole la memoria de pertenecer a los humanos. En este segundo caso la persona se pierde en las alturas, adquiere la capacidad de hablar con las plantas y los animales y muere cuando se muere el mundo (alturas de Cerro Negro, 1973). "La chununa (...) llama a los hombres en el campo, en el monte, los perturba, les daña el cerebro y ellos ya no están en su ser y en su verdad. El hombre se queda asustado y el maestro, el que toma San Pedro, tiene que curarlo". (Maestro Adriano Meléndres, San Juan, Huancabamba).

Chununa puede derivar del quechua chunniq: "que vive en lugares solitarios y silenciosos".

## CHUPADA: v. chupar.

CHUPAR: se refiere a las succiones terapéuticas que tienen lugar generalmente después de las limpias (v.). Es elemento cultural perteneciente a la fase la más antigua y originaria del curanderismo con evidentes relaciones con el chamanismo panamericano y asiático. La chupada se ejecuta para "extraer" el mal succionando con fuerza las partes enfermas del paciente o especiales partes de su persona. La "extracción" del mal se acompaña de la "fijación" del mismo en su "soporte" que el curandero tiene en la boca: perfumes; lima; agua bendita; miel; rosas y claveles blancos; agua de la Gran Huaringa; montañesas (v.) y especialmente el tabaco. Al arrojar de la boca el "soporte" saturado con el contagio extraído del cuerpo del enfermo se logra, analógicamente, la expulsión del contagio. Quién ejecuta la chupada normalmente es el mismo curandero pero no faltan especialistas, llamados chupadores, que desarrollan autónomamente su obra, o de acuerdo con el curandero. Hay dos maneras de efectuar la chupada: directamente, apoyando los labios sobre la piel, o por medio de una vara de madera (hualtaco, Loxopterigium Hualtango) succionando una extremidad de la misma y poniendo la otra en contacto con la persona. Cuando se trata de enfermedades de calor -y la casi totalidad de enfermedades de disturbios nerviosos son calificados como calientes— se usa la preparación del arranque (v.) para bajar el calor o refrescar siendo la virtud del arranque de tipo frio. La chupada se usa especialmente en la cura de enfermedades de daño, para eliminar contagios y shucaduras de huacas y en la cura del susto. La chupada debe ser precedida por una citación de los encantos y por varias shingadas. A continuación ofrecemos un ejemplo de chupada de una persona contagiada por huacas gentileñas a la cual asistimos en Hualcuy (Ayabaca) en 1973. El maestro es Santos Calle.

Santos clava en el suelo, frente a él, su espada mayor Juana Paula. Con la boca llena de tabaco moro en infusión alcohólica empieza a succionar la fontanela, la nuca, la frente, las sienes. Extrae la espada, escupe el tabaco hacia las Lagunas y dice: "Juana Paula, por aire y por tierra voy despachando todos los males a las honduras". Se llena nuevamente la boca y chupa la parte derecha del pecho, la escápula izquierda; la parte izquierda del pecho, la escápula derecha. Escupe y dice: "Por aire y por tierra voy despachando los males de (N.N.)". Se llena otra vez la boca con tabaco y succiona la parte interna del brazo derecho, el codo, el pulso al interior y al exterior, el pulgar y todos los dedos de la mano. Escupe y repite la fórmula. Otra vez se llena la boca y succiona la parte interior de la pierna izquierda, la rótula, el talón, el cuello del pie. Repite despacho y fórmula. Lo mismo hace en la pierna dere-

cha.

La fórmula que acompaña la chupada, recitada por Venceslao Calle (hermano de Santos) de Hualcuy es "Voy chupando nudo por nudo, vena por vena, coyuntura por coyuntura, hoja por hoja a millares, a toneladas de tabaco. Voy citando para descontagiar contagios de brujos, hechiceros, magiceros, oracioneros y espirituistas. Estoy despierto, cuando me llamen por aire estaré en la tierra. Cuando me citen por la tierra estaré en el aire. Cuando me citen en el aire estaré en el mar y cuando me citen en el mar estaré en las siete puntas del mundo. Ojos tengan y no me vean. Sentidos tengan y no me sientan. Manos tengan y no me agarren. Pies tengan y no me sigan. Aún bravos como leones sin defensa han de caer a mis pies (...) con mi buena vara gentileña y moriscana me voy parando y quitando todo contagio del cuerpo del señor (N.N.). Hombre he sido y hombre tengo que ser hoy también. Bien curado, bien florecido (golpea el suelo con el pie) y bien parado en buenas varas y chontas jibareñas. (Dirigiéndose a la mesa) Curarás y cortarás el camino y desarraigarás todo mal que venga por aire o por tierra". (1985).

DAÑADO: dial. dañau, "que ha sido hechizado", "embrujado", la víctima de un maleficio.

DAÑAR: "causar desgracia o enfermedades o fracasos por medio de hechicería". El daño puede ser inducido por aire o por boca. En el primer caso el malero actúa por medio de rituales mágicos que, en sus principales variantes, son los siguientes:

- a) citación y llamada de la sombra de la víctima con el objeto de entregarla al poder de encantos malos, para herirla con espadas etc.;
- b) dedicación de prendas de vestir a lagos maléficos (p.e. la Laguna de la Sierpe, en las Huaringas) o huacas maleras por medio de la sumersión o entierro;
- c) Crucificación de prendas de vestir en las cruces de cementerios;
- d) inducción del daño por medio del muñeco (v.);
- e) inducción del daño por medio de vehículos mágicos negativos, como la calavera (v.), la tierra de sepulcro, el polvo del muerto;
- f) introducción en la boca de un muerto de un papelito con el nombre de la persona que se quiere dañar.

En el caso de daño por boca es menester introducir en la comida, o bebida, de la víctima ingredientes mágicos (polvo de muerto) acompañados por mishas (v.).

Ambos tipos de daños se curan con limpias (v.); chupadas (v.); baños (v.); purgas (v.) previa diágnosis por medio del San Pedro que establece al mismo tiempo etiología (tipo de daño) y cura.

DECAIDO: quién se encuentra bajo el efecto de un daño, o envidia y tiene mala suerte; sufre desgracia y enfermedades. El decaido debe ser parado y levantado por el curandero. El decaimiento, físico y psíquico, caracteriza el cuadro sintomático del susto. Cfr. levantamiento.

DEFENSA: se refiere principalmente a las varas mágicas de protección construidas con maderas que tienen poder apotropáico como el hualtaco (Loxopterigium hualtango); la chonta (v.); el palo santo (Bursera graveolens); el shimir; el membrillo; el ajo jaspe; el ajosquiro; el chiquir huandure; el añasquiro; el cachudo. "Todas estas plantas tienen espíritu curandero y malero a la vez (...) El espíritu curandero es el que influye sobre el mal de una persona para curárselo. Todas las plantas que curan tienen su espíritu curandero además de su espíritu vital". (Maestro Celso Avendaño, Ayabaca).

DESABROCHAR: "deshacer abrochaduras" (v.).

DESATAR: "liberar de ataduras". V. atar.

DESCAJAR: liberar de cajaduras (v.).

DESCONTAGIAR: "liberar de contagios" (v.) o pestes (v.).

DESCRUZAR: "liberar de cruces a un cruzado" (v.).

DESEMPOLVARSE: "limpiarse del polvo", o sea de maleficios o envidias por lo cual se sacude con fuerza el poncho y vestidos. Los polvos son también los ingredientes mágicos contagiosos como el polvo de muerto, etc..

DESENCALAVERAR: "liberar de daños producidos por medio de calaveras". V. calavera.

DESENCANTAR: "liberar de encantos", "exorcizar" un objeto, animal, persona. V. encanto.

DESENREDAR: "deshacer enriedos" (v.). V. limpias.

DESENRIEDO: operación mágica para deshacer enriedos. Forma parte de la limpiada (v.) y de los baños (v.).

DESHACER: "alejar un maleficio".

DESINFORTUNAR: "liberar de desgracias producidas por hechizo".

DESJUGAR: "liberar de malas jugadas" (v.).

DESLLACAMAR: "liberar de la llacama" (v.).

DESPACHAR: "liberar de hechizos y males" después de haberlos extraido por medio de *limpias* o *chupadas*. El *uespacho* se efectúa soplando, pateando, lanzando piedras, agitando varas y espadas, arrojando el tabaco que ha servido para la *chupada*. El *despacho de bala* se hace disparando una bala rociada con agua bendita (maestra Ascencia Gonza, Tacalpo, Ayabaca).

DESPACHO: v. despachar; limpias; chupada.

DESPASMAR: "liberar de pasmos y tullimientos" producidos por aires fríos o consecuencia de un daño.

DESPEDIR: se dice de las últimas operaciones rituales que concluyen la mesada con las últimas recomendaciones del maestro, consejos, saludos y un gran aplauso final de todos los presentes que gritan: "Que viva la mesa del maestro (N.N.); Qué viva el maestro!".

DESPEJAR: "quitar oscurecimientos de la mente" inducidos por enemigos (v. oscurecer). "Abrir la mente", en este sentido la palabra se encuentra en las fórmulas propiciatorias para la virtud del San Pedro.

DESPERTAR: "quitar el sueño de la mente" producido por hechizo o susto. "Activar la virtud mágica" de una hierba o objeto. En las fórmulas se usa a menudo: "despertar los encantos".

DESPOLILLAR: "alejar las malas fuerzas producidas por envidia o daño" causa de contagio de plagas de insectos sobre los cultivos.

DESTRANCAR: "destruir trancas" (v.) que impiden suerte, amores, comercios, salud.

DESVANECER: "disipar sombras y efectos de maleficios" producidos por encantos.

DIETA: "astención alimentaria y/o sexual" que precede o sigue rituales o ingestión de drogas psicotropas. A la observancia de la dieta deben someterse

curandero y pacientes. El tipo de dieta, y el período, varían en función de la sustancia que se usa. En general la dieta prohibe el uso de sal; ají; pimienta; aliños; grasa animal; ajo; cebolla; carnes de animales salvajes; alcohol. Hemos encontrado en Huancabamba y Ayabaca la prohibición de comer frutos de enredaderas, seguramente por la conexión mágica entre la forma de dichas plantas y los enriedos o ataduras que puedan impedir el efecto psicodélico de las drogas. La dieta de candela excluye la vista de fuegos con llamas so pena del corte del efecto del San Pedro por el período en que se efectúe la mesada y por el día siguiente, so pena de trastornos. La dieta del sol consiste en permanecer a oscuras en un cuarto aislado y cerrado por un período de tres a cinco días después del uso de mishas. La abstención sexual se limita al día y a la noche anterior a la mesada. V. mal dormir.

DUENDE: espíritu malo. Normalmente se manifiesta en la alteración de conciencia producida por el San Pedro: "Un tiempo, en Cirinos, tomé remedio y vi un duende chiquito que se hacía grande como los árboles de alcanfores y el hígado le sangraba. Estaba en figura de negro. Los talones estaban pa' adelante. Tenía rebozado en la cabeza un manto negro con espinas. Yo le regué agua bendita, entonces se mandó a la quebrada. Echando agua bendita hay que decir 'en nombre del Padre, Hijo y Espíritu Santo'. " (Maestro Adriano Meléndres, San Juan, Huancabamba).

EMPOMAR: "encerrar en un pomo, vaso antiguo, calabaza" la sombra de una persona en las operaciones de magia amorosa, o guayanche. Para conseguirlo se cita la sombra con una vara citadora hasta que aquella se presente como candelillo (v.) que el operador encierra en el pomo tapándolo luego con una mano de león (puma) momificada.

ENCANTAR: "inducir poder mágico—positivo o negativo" sobre personas, lugares, objetos, remedios, talismanes. El curandero y el malero pueden encantar en virtud del compacto que ellos tienen con sus respectivos espíritus auxiliares. Encantar se refiere también al efecto del contagio de espíritus de lugares, plantas, objetos, que pueden shucar, por acción autónoma, o sacar la sombra del cuerpo.

ENCANTO: "encantamiento" y, al mismo tiempo, "espíritu que lo produce". A menudo es sinónimo de espíritus y en el uso se alterna a poder. Encantos, por extensión, son las artes de la mesa por ser sede de espíritus. El encanto de una planta coincide con su poder terapéutico: una planta cura porque tiene espíritu; las yerbas curan por ser "yerbas vivas que encierran el encanto de los cerros" (Máximo Alberca, Aypate, Ayabaca, agricultor). Los encantos se manifiestan en su forma en la vista en virtud (v.).

ENCHUNUNA: sinónimo de *chununa* (v.). En Pasapampa, Huancabamba, hemos encontrado la forma *enchununo* para indicar la entidad masculina.

ENDULZAR: "cautivarse el poder de los espíritus por medio de ofrendas", sea que se trate de *encantos* tutelares de lugares u objetos, sea que se trate de la *sombra* de un paciente en los rituales de *llamada de la sombra* para la cura del *susto*, o en los rituales de magia amorosa.

ENGUANCHADOR: var. guayanchero, enguayanchero, "operador de magia amorosa, o guayanche". Aún cuando el curandero pueda efectuar operaciones de magia amorosa el verdadero especialista es el enguanchador, pues se trata de un profesional cuya función es distinta de la función del curandero, menos netamente de aquella del malero, y considerada con respeto y temor. Su oficio requiere el uso de drogas (mishas). Su nombre deriva del quechua huakanqui: "el que hace encantamientos de amor".

ENRIEDO: "lazo mágico", "trampa", "impedimiento" producido por maleros. V. desenriedo; limpias; baños; desenredar.

ENSAMPEDREADO: dial. ensanpedreau, "quién esta bajo el efecto del San Pedro", el maestro en trance.

ENTENDIDO: "sabio", sinónimo de maestro.

ENTIERRO: tiene el dúplice sentido de "cosa sepultada", p.e. tesoros, y de "ofrenda a la tierra", p.e. en el caso del susto. El mismo muñeco (v.) debe considerarse como una ofrenda a las potencias ctónicas.

ENVIDIA: es considerada como un fluído, una energía que se desprende de la persona envidiosa "contagiando" el envidiado y produciendo desgracias y enfermedades. Para descontagiar de la envidia se usan ritos exorcísticos y de purificación como el asentamiento (v.), las limpias (v.) y el seguro o ajuste (v.).

ENVIDIOSO: quién proyecta contagio por envidia. El envidioso busca la obra del malero para realizar sus malos deseos. Según los curanderos los maleros existen porque los envidiosos los buscan.

ESCUPIR: acción catártica de mucha importancia pues escupiendo saliva, o tabaco usado en las *shingadas* y *chupadas*, se logra el alejamiento de los *contagios*. V. también: *arrojar*; *botar*; *despachar*.

ESPANTAR: sinónimo de asustar puede referirse a causas naturales (trueno;

relámpago; rayo; corrientes de agua; ruidos; aparición repentina de animales; caídas accidentales, etc.) o a la intervención de fuerzas sobrenaturales que pueden producir la pérdida de la *sombra* y el síndrome consecuencial conocido como *espanto* o *susto*.

ESPANTO: v. susto.

ESPIRITISTAS: var. *espirituistas*, "brujos que trabajan con espíritus", especialmente con los de los muertos. Sinónimo de *maleros*.

EXTENDER LA MESA: "extender el poncho, o lienzo, sobre el cual se acomodan las artes (v.)". Es sinónimo de "preparar la ceremonia de la mesada".

FILTROS: brebajes mágicos usados especialmente para hacer daño por boca o magia de amor. Se usa también el nombre de compuestos. Para los filtros del primer tipo v. daño por boca; misha. Para los del segundo tipo v. agua del guavanche; agua de lavado; visita.

FLECHAZO: se refiere al efecto del *ataque* de un *malero*. El *flechazo* es visto, por el maestro en estado de trance, como un proyectil luminoso, rojo, con cuerpo globular y una punta agudísima lanzado por el *malero* contra la *mesa*, curandero y pacientes. Cuando el curandero no puede parar, con sus *compactos* y artes, o ahuyentar el *flechazo*, el éxito, considerado normal, es su muerte. Muchos decesos causados por "ictus" cerebral han sido atribuidos a *flechazos*.

FLORECER: el florecimiento es una operación mágica dirigida a propiciar suerte cautivando buenos encantos por medio de ofrendas y perfumes; lima; maíz blanco; azúcar blanca; talco y recitación de fórmulas. Para florecer se usan artes de la parte derecha de la mesa (mesa suertera). El florecimiento se usa también para quitar de objetos influencias negativas.

FLORECIMIENTO: v. florecer.

FLORIDA: v. agua florida, perfume usado por analogía mágica de su nombre, indispensable en la mesa de todo curandero norteño.

FLORIPONDIO: Brugmansia (FRIEDBERG: 1962, 41). Alucinógeno muy poderoso y peligroso usado por los rastreadores (v.); mezclado en pequeñas dosis al San Pedro por algunos maestros; empleado por los maleros para causar daño por boca con efectos a veces irreversibles. Otros nombres: mataperros; guarguar; misha guarguar; yerba del diablo; cojones del diablo. V. misha. Para los alcalóides v. LEETE (1959), SAFFORD (1920),

## SATINA AVERY (1959), SCHULTES-HOFFMANN (1972).

FOGUEAR: "escupir perfumes con la boca rociándolos en forma de cruz" desde abajo hacia arriba; de izquierda a derecha; en el pecho y en las espaldas de la persona en operaciones propiciatorias y de *florecimiento*.

FORTALECER: "adquirir fuerza para resistir" a malos contugios y envidias. Se refiere especialmente a los efectos de las shingadas y a la virtud del tabaco.

FRESQUIAR: rociar con el compuesto del arranque (v.) lugares, objetos, personas que tengan un exceso de calor por efecto de aires o contagios calientes. Es sinónimo de shulalar (v.). Cuando el maestro distribuye el arranque, a la madrugada, rocía con el también las artes de la mesa para fresquiarlas, es decir neutralizar el poder de los objetos.

FRIO; se refiere a la virtud de aires y remedios como causantes de enfermedades de frío o como equilibradores de los excesos de calor debidos a aires o remedios calientes. La distinción entre remedios cálidos y fríos no deriva necesariamente de la teoría médica europea importada por la conquista pues la misma distinción se encuentra en otras culturas de las Américas y deriva de una autóctona distinción dualista de las energías. V. p.e. para los nahuas LO-PEZ AUSTIN (1980), SIGNORINI - TRANFO (1979).

FUMAR: ofrendar humo de tabaco.

GENTIL: todo antepasado no-cristiano. Los antiguos de antes de la conquista. Es sinónimo de moro, moriscano, morincano pero no se aplica a los nobautizados vivientes (Jíbaros de la selva, p.e.) que son moros pero no gentiles. El gentil por antonomasia es el Inga, considerado también como espíritu tutelar de lugares y huacas, pero puede aplicarse a todo objeto que guarda relación con los antiguos. En Garcilaso de la Vega los antepasados incáicos son llamados gentiles. La palabra se encuentra a menudo en el folk-lore español, señaladamente en Galicia donde los antepasados son os xentiles, los antiguos monumentos y objetos son cousas dos xentiles. Xentiles y mouros viven en el subsuelo de antiguas ruinas, guardan tesoros y son peligrosos (OTERO PEDRAYO: 1979, 323; CARRE, ALVARELLOS: 1977, 46 ss.).

GENTILEÑO: perteneciente a los gentiles o hecho por los gentiles y, por lo tanto, saturado de la virtud del gentil o del Inga.

GUAYANCHAR: "practicar la magia de amor".

GUAYANCHE: var. enguayanche, huayanche, la magia de amor y las prácticas que a ella se refieren.

"El guayanche siempre es pa' mujer y sirve para una sola mujer. El guayanche se hace tomando huachuma y haciendo una llamada. También si la mujer no quiere ella tiene que querer. El maestro llama la sombra de la mujer. La llama a su pecho. Pa' llamar la sombra se usan olores haciendo un pago a lus espíritus de lus cerros, de las lagunas. Son esus espíritus que atrapan las sombras". (Maestro Concepción Guerrero, Palo Blanco, Huancabamba).

HERRAMIENTAS: se alterna en el uso a artes e indica el ajuar mágico del curandero.

HUACA: cualquier lugar, objeto, animal, planta, manufacto considerado sede de encantos y fuente de fuerzas tanto positivas (terapéuticas; favorables) cuanto negativas (peligrosas para la salud y suerte).

De manera especial son huacas: los lugares donde existen cementerios y ruinas de los gentiles; manufactos de los gentiles; piedras que presenten una forma rara o traídas de lugares de poder, o de color o características especiales (cristales de cuarzo, pirita); rocas que presentan una forma que llama la atención por su extrañeza (p.e. por tener forma de animales) o que se creen trabajadas por los gentiles; manantiales y lagunas; algunos animales, como el puma, el gavilán, la serpiente, el toro negro, etc., en ciertos momentos (p.e. en la noche) y de acuerdo a su manifestación, pueden ser interpretados como manifestaciones de huacas: cfr. alimentar; huandure; tutapure. Las huacas, por ser fuente de poderes, reciben ofrendas y son objeto de ritos exorcísticos y propiciatorios.

HUACHUMA: corrupción de la antigua denominación achuma que probablemente deriva del quechua kachum: "cardo liso", "pepino". En el uso el término se alterna a remedio y San Pedro. Cfr. San Pedro.

HUAMINGA: licopodio (FRIEDBERG: 1960, 24) usado como drástico purgante (v. purga). Hay varias calidades como h. oso; h. toro; h. chica; condor h., etc.. Deriva del quechua huaminka, "valiente".

"La huaminga oso se muele fresca, se pone en una botella con hórnamo molido, se le echa agua y se pone al sol cuatro días con corteza de yumbe. Se le da a la persona enferma, trabajada en el estómago por la mañana temprano un jarro. La persona arroja por arriba y por abajo. Al medio día se le da el arranque. Si es que la persona arroja mucho se le da el corte: un vaso de caldo de pollo con azúcar. Luego se hace un día de dieta". (Maestro Concepción Guerrero).

"La huaminga chica se usa para seguros. Su vertu es llevar buena suerte. Se

compone en una botella junto con yerba de la estrella, yerba del carpintero y piripiri de la laguna. Se le echan los perfumes los más finos que hayan y siete gotas de agua de la laguna que se cogen con el dedo del corazón. Se añade miel de palo y un poquito de azogue, se le añade también trencilla de la plata, yerba de la princesa, chambita de la laguna, pajita 'el quinde, yerba del sol, yerba de la fortuna, trencilla del oro. Una vez hecho el seguro por medio de un maestro se hace su florecimiento y se cita el nombre de la persona y al momento que se le llena también. Una vez compuesto el seguro se lleva a la laguna, se baña y se singa tabaco llamando el nombre de la persona". (Maestro Concepción Guerrero de Palo Blanco).

HUANDO: o huando hermoso se usa en las zonas fronterizas del Ecuador para indicar al San Pedro. Probable derivación del quechua wantay, "elevado"; en la misma frontera al San Pedro le dicen también gigantón.

HUANDURE: espíritu. "Es la representacion de una huaca curandera que se hace ver como animal de color blanco, pequeñas boas o una mujer blanca de cabeza blanca. Los huandures sólo pueden observarse con el San Pedro. . . por lo general no son malos". (M. Celso Avendaño, Ayabaca). Sin embargo en las fórmulas los huandures son nombrados junto con los tutapures como espíritus peligrosos.

HUARINGA: var. Huarinca; Huarinja; Guarinca. Usado al plural el término designa el conjunto de lagos en las alturas de Huancabamba. La huaringa la más prestigiosa y renombrada es la Gran Huaringa o Laguna Negra. Al mismo grupo pertenece la Laguna de Shimbe (grande y chica), de donde nace el Río Huancabamba. Su nombre deriva del quechua chimpu, "faja" y alude a su forma larga y estrecha. El nombre antiguo de Shimbe era Siviricuche o Sibiricuche que se deja interpretar como sihuairu cocha o "Lago de turquesa". Cerca de la Laguna Negra hay una pequeña poza en forma de S llamada Laguna de la Serpiente usada para hacer hechizos por medio de prendas de vestir clavadas en sus aguas con varas. En las cuestas del Cerro Laguna Negra hay la Laguna de la Estrella, un poco más arriba de la Negra y, al otro lado, la Laguna del Toro, ambas usadas para rituales terapéuticos y propiciatorios. En la cumbre del Cerro Laguna Negra existe una cantidad de pequeñas lagunas, entre ellas la Laguna del Gallo. Forman parte de las Huaringas, entre otras, las siete Lagunas Palanganas, usadas en la cura del susto y depresiones nerviosas; la Laguna de los Relámpagos; la Laguna de los Patos; la Laguna del Rev Inga y de la Princesa, en los altos de San Juan; la Laguna del Oro. la Laguna de la Plata, las Arrebiatadas. Huaringa parece derivar del quechua huari, "autóctono del tiempo de los orígenes con prestigio divino" e inka. El prestigio y el poder de los lagos deriva del poder del primer soberano mítico. señor de yerbas y encantos: el Inga Rev. En las fórmulas rituales son citados los nombres de los lagos como evocación de sus poderosos encantos. En sus aguas se bañan los dañados, los decaídos, las mujeres estériles o solteras, los que buscan suerte y amor, los implementos mágicos de los maestros. La vertú de las aguas influye sobre las lluvias y la fecundidad del ganado (v. mamavacu). Con los encantos de esos lagos se compactan los maestros.

HUARINGANO: var. huarinjano; guarincano; huaringuero, es quien trabaja con las Guarinjas, el arte bañado en sus aguas, la yerba recogida en sus orillas.

HUIRACOCHA: usado al plural para indicar "espíritus" y, a veces, los objetos mágicos de la mesa en cuanto sede de espíritus.

ILLA: "estatuilla" antigua, figurita de piedra o barro encontrada en excavaciones o tumbas cuyo poder es aumentar la cría del ganado y curar enfermedades. Se usan las *illas* enterrándolas en los corrales con ofrendas; se toma en licor el polvo raspado; se ponen bajo la almohada; se usan en la *mesa*.

INGA: se usa sin distinción para designar a todos los antepasados precedentes a la cristianización, o gentiles. La figura mítica del Inga Rev se ha sobrepuesto a la figura tradicional del héroe cultural. El Inga, o Cholo Moro, es el primero y más poderoso maestro: psicurgo; taumaturgo; adivino; sabio conocedor de misterios y secretos de espíritus, yerbas y lugares; señor soberano no sólo en el "mundo de aquí" sino también en el "otro mundo" y por lo tanto señor de grandes encantamientos y maestro iniciador de todos los maestros que se declaran continuadores de su ciencia en un mundo donde, sin embargo, los encantos se hacen día a día más débiles y los hombres se alejan más y más de la sabiduría de los orígenes.

Todo lo que, de alguna manera, ha tenido relación real o mítica con el Inca es fuente de poder: así los lagos sagrados donde él se bañó por primera vez; las yerbas que él, primero, recogió y cultivó en jardines ahora ya encantados que los maestros ven cuando la virtud del remedio les abre las puertas de la vista; así los cerros donde él, al comienzo, en una dimensión no a-histórica sino meta-histórica, ascendió para cumplir los ritos que permitían al mundo entero subsistir. Los mismos, que en su convencimiento, cumplen los maestros de hoy para que su gente pueda aun subsistir. La figura del Inca está sobrecargada por profundos sentimientos de nostalgia en el recuerdo de tiempos ya pasados de gloria y libertad y la nostalgia alimenta sueños mesiánicos de restauración de una identidad cultural "india".

JACADURA: daño producido por influencias negativas de huacas consisten-

te en disturbios nerviosos y físicos. Var. dial, *jaco: jaca*, en las comunidades de Pasapampa; La Quinua; Huancacarpa.

JALAR: "vamos jalando buenos compactos" quiere decir "atraer buenos espíritus auxiliares por medio de ofrendas y citaciones".

JARDIN DEL INGA: jardines míticos, visualizados bajo el efecto de la huachuma, que el Inca cultivó, donde se hallan todas las yerbas de la fitoterapia indígena. El Inca mismo habla con el curandero y le explica el uso de las yerbas: "El jardín estaba cubierto con toda clase de remedios: puros vegetales. Yo vi al Inga que tenía en las manos la achupalla del Inga (Tillandsia), esa es buena pa' varias enfermedades de barriga (...). El Inga estaba vestido con adornos de oro". (Maestro Adriano Meléndres, San Juan).

JOVEO: (término raro) operación mágica que produce en la cara y piel de la víctima manchas parduzcas. Su sintomatología recuerda la *ccura* de Arequipa.

JUGADA: algún hechizo o mala citación de maleros.

JUSTO JUEZ: Oración del J.J., fórmula presente en algunas ediciones del "Libro de San Cipriano" usada como defensa.

LEVANTAR LA SOMBRA: se refiere a la llamada de la sombra para la cura del susto. La levantada se contrapone al decaimiento subsecuente a la pérdida de la sombra y comporta ofrendas a las entidades responsables de la captura de la sombra; shingadas; limpias y la llamada. Una ceremonia parecida ejecutada en México para la cura del susto (nemohuitl) tiene el mismo nombre "levantar la sombra" (WEITLANER: 1961).

LIBRO DE SAN CIPRIANO: bajo este nombre circulan recolecciones de fórmulas mágicas, oraciones, conjuros, fórmulas para hechizos de amor y otros que documentan la presencia desfigurada de viejos temas de la magia europea tardo-renacentista; fragmentos de viejos "grimoires" mezclados con recientes reelaboraciones populares del teosofismo, largamente divulgado por ediciones argentinas y peruanas, y de la magia ceremonial de Eliphas Levi. El "Libro" es elocuente documento de la influencia del folklore mágico europeo del siglo XVI sobre las creencias populares del moderno Perú. Circulaba en Galicia, atribuido a San Cipriano (Cibrán) de Antioquía —en juventud bruxo y feticeiro y luego espejo de santidad— un libro titulado Ciprianillo. Se trataba de una reelaboración del Grand Grimoire francés atribuido a Antonio Venitiana del Rabina, que firma el prólogo del Grand Grimoire. El Ciprianillo contiene: oraciones contra hechizos y ataques demoníacos; manera de evocar espíritus y de reconocerlos y dominarlos; desencantos de tesoros. cartoman-

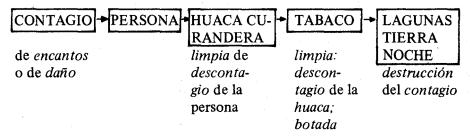
cia; ritos de adivinación; hechizos de amor y de vario tipo. (BARREIRO: 1885, ed. 1973, 259-294; OTERO PEDRAYO: 1979, 469-471; TABOADA CHIVITE: 1972, 130-131).

LIGAR: "juntar mágicamente" (p.e. dos corazones), "crear lazos "para impedir actividades, salud, suerte. Cfr. amarrar. La ligadura es el efecto del ligar. Cfr. desligar. "Inducir impotencia sexual".

LIMPIA, LIMPIADA, LIMPIAR: operaciones catárticas y terapéuticas de relevante importancia en el marco del curanderismo. Forman parte esencial de la mesada y tienen el objeto de remover y desplazar los males y contagios de la persona cargando con ellos varios objetos. Esos objetos deberán ser, a su vez, liberados por medio de una operación de expulsión de los males llamada despacho (v.). El maestro, o uno de sus ayudantes, efectúa la limpia. Existen también operadores especimistas llamados limpiadores, o sobadores, o caipiadores. Las fases principales de la limpia son:

- a) la *limpia*, que consiste en la frotación del cuerpo del paciente con varios objetos;
- b) el despacho, o botada, que consiste en la expulsión de los contagios de los objetos a la tierra, la noche, las aguas.
- "La limpiada sirve para sacar los males. Hay chontas para limpiar (...) ajos jaspe también limpian. .." (M. Concepción Guerrero).
- "La limpia sirve para las enfermedades y las shucaduras de alguna cosa mala. Limpio con unas herramientas de limpiar, de curar pestes. Chontas, espadas, piedras, aceros, cristales, ajo jaspe, hualtaco, el chiquir huandure, el membrillo". (M. Adriano Meléndres).

En Hualcuy (Ayabaca) el maestro Santos Calle usaba una piedra-huaca curandera previamente frotada con hojas de tabaco en infusión alcohólica. El tabaco usado para descontagiar la huaca se arrojaba lejos y después de cada limpia se usaban nuevas hojas. La dinámica de expulsión del contagio es la siguiente:



Cada maestro usa objetos especiales para *limpiar*, de todos modos los más usados son: varas de madera; espadas de acero; piedra imán o acero imantado; piedras-*huacas*; armas antiguas; cruces; imágenes benditas; agua bendita; trozos de San Pedro.

En cuanto al orden de las frotaciones siempre se efectúan desde las partes centrales de la persona hacia afuera:

- 1. cabeza (fontanela), nariz, boca, pecho, barriga, piernas, pies;
- 2. cabeza (fontanela), nuca, cuello, espaldas, riñones, piernas, talones;
- cabeza (fontanela), parte derecha de la cara, cuello, hombro y brazo derecho, dedos de la mano derecha jalándolos uno a uno con fuerza hacia afuera;
- 4. lo mismo en la parte izquierda del cuerpo.

Estas frotaciones pueden repetirse hasta tres veces, o más, usando los varios objetos.

A las frotaciones puede acompañarse el levantamiento del paciente por parte del operador que, poniendo una vara en el pecho del paciente, agarrándola con ambas manos, apoyadas las espaldas del paciente en su pecho, lo levanta doblándose hacia atrás comandándole de patear con fuerza. Lo mismo hace apoyando el pecho del paciente a su pecho.

Después de cada frotación el operador despacha el mal con el objeto que ha servido para frotar. A veces el paciente debe saltar los objetos que han servido para frotarlo, apoyados en el suelo, cada vez que termina una de las cuatro frotaciones.

Algunos maestros usan el desenriedo: el paciente, agarrando la mano derecha del maestro, levantada hacia arriba, debe voltear, por debajo del brazo de él, hacia la derecha mientras que el maestro voltea contemporáneamente hacia la izquierda. Lo mismo hace volteando luego en el otro sentido. En Samanga, Ayabaca, hemos asistido a una forma muy peculiar de desenriedo ejecutada por el m. Máximo Merino de Socchabamba, Ayabaca: el paciente, extendido en el suelo, se agarra a una vara de chonta negra, fijada verticalmente, y da vueltas hacia la derecha y la izquierda por tres veces.

Luego se levanta y hace tres cabriolas hacia adelante y hacia atrás.

Limpia de alumbre: se usa en la cura del susto: "Se limpia todo el cuerpo (...) con piedra alumbre. Luego se pone en la ceniza caliente y se deja allí hasta el día siguiente. En la cara del alumbre se ve la figura de la causa por la que uno está espantado. Se le echa una vez agua bendita en cruz.

Hay que hacer la limpia tres veces, martes, viernes y martes por la noche. Cada vez se usa una piedra alumbre. . ." (Maestro Marino Aponte, Huancabamba).

Limpia de huevo: se usa un huevo de gallina para frotar el cuerpo del enfer-

mo. Luego se rompe el huevo en un jarro de agua y se examinan las formas asumidas por la yema.

Limpia de cuv: sigue una tradición muy antigua y autóctona. La descripción detallada de la operación es muy larga, nos limitaremos a una descripción sumaria: se frota el cuerpo del paciente con un cuy (preferiblemente negro) tratando de hacer coincidir cada parte del cuerpo del animal con la parte correspondiente del cuerpo de la persona; se pone el cuy en una poza de agua alrededor de la cual se han dispuesto varias plantas medicinales; saliendo de la poza el cuy "indica", oliendo o comiendo, cual yerba se usará para la cura.

En seguida se abre el cuy usando tradicionalmente la uña del pulgar para examinar posibles irregularidades (manchas, malformaciones) de sus órganos, que indiquen por analogía mágica la ubicación del mal en el cuerpo del paciente. Existen variantes locales que nos resulta imposible describir en un glosario de este tipo.

LLACAMA: malestar físico consecuente a la infracción de un tabú alimentario sexual (dieta) en el curso de una convalecencia o en el período que sigue inmediatamente el parto. Deriva probablemente del quechua llaki, "pena", "tristeza", llakii, "sufrir".

LLAMADA DE LA SOMBRA: puede efectuarse en los siguientes casos: para la cura del susto, para hacer daño por aire; para operaciones de guayanche (v.). La ceremonia terapéutica se desarrolla en estas etapas principales:

- a) diágnosis por medio del San Pedro para averiguar el lugar donde el susto se produjo (cuando el paciente mismo no recuerde) y la entidad responsable de la captura de la sombra;
- b) citación en voz alta del nombre de la persona en el lugar donde se produjo el susto;
- c) ofrendas propiciatorias y de substitución a los *encantos* para que dejen ir la *sombra* prisionera;
- d) "fijación" de la sombra (v. candelillo) en una prenda de vestir del paciente, o pañuelo, o trapo;
- e) "reintroducción" de la *sombra* en el cuerpo del paciente apoyando la prenda en su pecho; amarrándola en su frente; vistiéndolo con ella, etc.

Una rara ofrenda de sustitución consiste en poner en un cuerno de vaca semillas de maíz, cebada, calabazas junto con carbón, sal, las *montañesas* (v.). orines y heces de la enferma. Para el hombre se usa un cuerno de toro. El cuerno se entierra en el lugar donde el *susto* se produjo. Informante: maestro Santos Calle, Hualcuy, Ayabaca.

LLAMADORES: curanderos especialistas en *llamadas* para la cura del *susto*.

MAESTRO: var. *mestro*, se usa en forma de respeto para dirigirse al curandero.

MAGIA: vocablo nunca usado por los curanderos para indicar su arte o sus ritos. Se usa, al contrario, en sentido negativo para calificar las operaciones de los *maleros* que son llamados, por usar la magia, *magiceros*. En la magia el curandero, conciente de trabajar por el bien y con el ayuda de Dios, de acuerdo a las enseñanzas de la doctrina cristiana, ve esencialmente obra de demonios. Desde luego, en ese sentido, el campo de la magia, en la opinión popular, queda limitado al ejercicio negativo de la misma, o sea, es el *malero* quien practica la *magia*, no el curandero.

MAGICERO: es sinónimo de malero, brujo, diablero.

MAGICADO: "embrujado", contagiado por la magia de los hechiceros. Dial. *magicau*.

MAL DORMIR: tener relaciones sexuales en período de dieta (v.).

MALEADO: dial. maleau, "embrujado", "dañado por maleros", "hechizado".

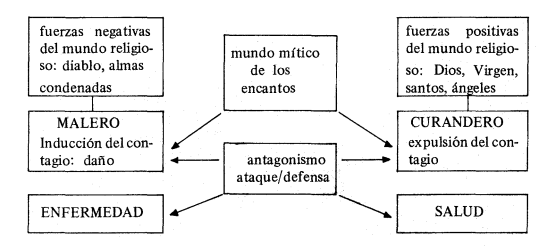
MALEAR: "hacer hechizos", "practicar de malero".

MALERO: "hacedor de males". Llamado también magicero; brujo; hechicero; diablero (en la conciencia popular el diablo es su compacto mayor); ganadero (por su costumbre de cobrar fuertes sumas); contrario. En la categorfa de los maleros hay que considerar también los oracioneros (v.) y espirituistas (v.). En la opinión del hombre andino el malero queda netamente diferenciado del curandero y considerado su natural antagonista. La existencia del malero justifica y hace indispensable la función social de proteccióncuración desarrollada por su antagonista, el curandero. Eso queda manifiesto especialmente en los contextos sociales donde la conflictualidad, la precariedad, la marginación, la sobrepoblación alimentan la agresividad interpersonal: la envidia cuyo éxito "natural" es el recurso a la obra profesional del malero. Las investigaciones llevadas a cabo por científicos peruanos (CHIAP-PE-LEMLIJ-MILLONES: 1985) han puesto en claro un porcentaje mayor de casos de daño en la costa y en los agregados sociales periurbanos y una mayor incidencia de casos de susto en la sierra, donde es más fuerte la lucha entre recursos humanos y fuerzas de la naturaleza. Sobre las operaciones de los maleros v. alfiletear; muñeco; dañar; contagio; entierro; calavera.

El antagonismo entre operador mágico positivo y negativo es precedente a la conquista, largamente documentado por las fuentes en el incanato, y está motivado por la estructura misma del universo mágico.

El mundo de los encantos es ambiguo pues las fuerzas que lo componen pueden ser al mismo tiempo "buenas" y "malas". A una misma laguna pueden acudir curanderos y maleros para finalidades completamente opuestas haciendo recurso a la doble potencialidad de los encantos tutelares. Conversando en Pasapampa con el maestro Ramón Carrillo, él nos decía que el encanto de la Gran Huaringa se le presentaba, en virtud, como la virgen María en el acto de bendecir sus pacientes y también como serpiente que lo atacaba y que la Virgen alejaba, pues la Huaringa es buena y mala y el hecho de ser buena o mala depende del uso que se hace de su poder. En la visión de maestro Ramón se objetiva el drama (ritual y psiquico) de la lucha entre el "bien" y el "mal", entre el curandero que actúa con la bendición de la Virgen María y el *malero* que actúa con la ayuda de la serpiente-diablo. El resultado de ese combate mítico será la salud o la enfermedad. A la ambigüedad del mundo mítico se contrapone una diferenciación del universo religioso de importación bastante marcada en: fuerzas religiosas positivas y moralmente buenas (Dios, la Virgen, los santos, los ángeles) y fuerzas moralmente negativas (el diablo, las almas condenadas). No se olvida, todavía, el uso de santos y ángeles en los hechizos tal cual se halla en el "Libro de S. Cipriano" y en las fórmulas corrientes.

El siguiente esquema explica la idea popular acerca de los campos de acción del malero y del curandero:



MALES: las enfermedades. De acuerdo al origen de las enfermedades, subrayando que es la  $vert\dot{u}$  del San Pedro que determina (= revela en visión) etiología y diágnosis, aún cuando el maestro ya tenga su opinión por la observa-

ción de la sintomatología. Esta es la clasificación de los *males* de acuerdo a la teoría médica indígena:

- a) males contagiados por acción autónoma (o derivante de descuido o culpa —profanación de tumbas, o misiones rituales— etc.) de encantos: encanto; shucadura (jacadura, pisada; chicote); tapiadura.
- b) males cuyo origen es natural, v. susto, espanto, al cual consigue una intervención de fuerzas sobrenaturales: susto. Pérdida de la sombra.
- c) males de daño por aire: un malero efectúa el maleficio provocando la intervención de encantos malos; males de daño por boca (v.). Los males cuyo origen es al punto "b" son llamados males de hombre pues presuponen intervención de un brujo.
- d) males causados por el poder de la envidia y de la mirada de personas de "sangre fuerte", o mal de ojo.
- e) males de Dios: 1— todas las enfermedades para las cuales el San Pedro no ha revelado origen mágico. 2— las enfermedades de importación europea. 3— las enfermedades interpretadas como punición, por parte de Dios, de una culpa moral que perturba el orden de la comunidad (robo; adulterio; asesinato; incesto, etc.). 4— realísticamente: todas las enfermedades que el curandero no quiere o no puede curar (porque no las conoce; porque el San Pedro no le habló; porque no logra la confianza del paciente, etc.).

Si consideramos quienes deberán curar los males tenemos que:

- a) los *males* provocados por la intervención de poderes sobrenaturales –directa o mediada— requieren la intervención de un operador carismático: el *curandero*.
- b) Los males causados por el poder de la *mirada* o de la *envidia* (cuando no intervenga el *malero*) pueden ser de competencia del *curandero* o de un operador no-carismático como el *santiguador* (v.).
- c) Los males de Dios, por quedar fuera del campo de acción del curandero, o sea fuera del control del mundo mítico, no son competencia de él y su tratamiento es demandado al doctor del hospital o al cura. Es decir: el mal que no deriva del mundo mítico y que deriva del mundo religioso de importación requiere la intervención de dos operadores, en dos dominios diferentes, ambos asociados a la cultura de importación.

En conclusión: el *curandero* es visto, en la cultura andina del norte, como el médico indígena para los "síndromes culturales" (CHIAPPE-LEMLIJ-MI-LLONES: 1985, 41 ss.) indígenas, intérprete legítimo de la tradición médica indígena.

MAMAYACU: deriva del quechua mama, "madre" e yacu, "agua". Mamayacu es cada fuente de agua y es el poder terapéutico y fecundante de los lagos sagrados que de ellos se extrae con una antigua ceremonia consistente en llenar un vaso de agua profunda de la Laguna Negra. En esa agua hay el mamayacu y es el mamayacu. Con ella se rocían las cuatro direcciones del espacio y se bendicen las sementeras para que sean fecundas y no les falte la lluvia.

MANSO: mágicamente inactivo por haber sido propiciado con ofrendas y ritos. V. amansar.

MESA: o banco curandero. El "altar" del curandero formado por un poncho, o colcha, extendido en el suelo, encima del cual se disponen las artes (v.). Es idea central del curanderismo que una buena mesa deba poder: 1— atacar y defender; 2— curar, 3— florecer. Por consiguiente la mesa está idealmente dividida en tres secciones en cada una de las cuales se ubican los objetos de acuerdo a la función de aquella parte. Sin embargo esa es una división ideal pues, permaneciendo inalterada la importancia de las tres funciones, no todos los curanderos siguen una repartición rígida de las artes. Lo que es común a todos es la presencia en la mesa de artes para atacar y defender; curar (limpiar, despachar) y florecer. La descripción que sigue (abreviada) se refiere a la mesa del maestro Celso Avendaño Pozo de Ayabaca y es la única de las varias que hemos examinado donde se aprecia claramente la tripartición funcional, explicada, en forma igualmente clara, por el mismo maestro.

- A. PARTE IZQUIERDA. Función: defender de malos encantos y ataques de brujos; atacar los contrarios y curar (el éxito de la cura depende de la eficacia de la defensa y del ataque). Nombre: mesa negra, o curandera. Artes: artes gentileños (porras; vasos): purgas; tabaco moro: cimoras; conchas curanderas para shingar; piedra imán e imanes; montañesas. estatua de San Cipriano. Las varas que componen esta parte de la mesa son de: membrillo negro; hualtaco negro y amarillo; chonta negra; varillas de acero; chungana sorda.
- B. PARTE CENTRAL. Función: defender maestro y pacientes y despachar males. Nombre: mesa mora, paradora, levantadora o ganadera. Artes: ceramios antiguos; cristales de cuarzo y de pirita; la cabeza del San Pedro que se ha usado en la ceremonia. Las varas: chonta mulata; ajo jaspe; ajosquiro. Una imagen de Cristo crucificado. La espada mayor.
- C. PARTE DERECHA. Función: levantar suerte; florecer. Nombre: suertera; criandera. Artes: conchas para la shingada del amanecer; tabaco

blanco; flores blancas; azúcar blanca; caña de azúcar; yerbas de la suerte; perfumes; licores dulces (vino "Sauternes"). Imagen de Cristo tallada en palo santo. Varas: shimure; chonta blanca; membrillos blancos. En la misma parte, hacia la parte central (B) la chungana clara y una flauta. Cerca de la parte derecha de la mesa la olla que sirvió para cocinar el San Pedro. (Cfr. también SHARON: 1972; 1979).

MESADA: conjunto de operaciones rituales mágico-terapéuticas, exorcísticas, mánticas para las cuales se usa la *mesa* y la ingestión ritual del San Pedro. Las finalidades de la *mesada* son:

- a. *ver.* por medio de la virtud del San Pedro, las causas de enfermedades, desgracias, fracasos. Diágnosis. Etiología;
- b. *ver*, por medio de la virtud del San Pedro, los remedios (materiales: yerbas etc. y mágicos: ceremonias, objetos, etc.). Terapia;
- c. *ver*, por medio del San Pedro, lugares o personas lejanas en el espacio y en el tiempo; acontecimientos pasados o futuros; objetos ocultos (antiguos tesoros, etc.). Función mántica: cfr. *rastreo*;
- d. curar por medio de rituales mágico-terapéuticos: shingadas; limpias. chupadas; despachos; purgas (v. cada voz);
- e. alejar *contagios*, *envidias* presentes y futuros por medio de ritos y objetos apotropáicos (consagración de *ajustes*):
- f. florecer: inducir, o propiciar, suerte, salud, amor por medio de florecimientos (v.).

Por lo que se refiere al orden de las ceremonias vamos a ofrecer una muestra de 9 mesadas con las sucesiones:

M. Francisco Guarnizo, Huancabamba, 1972

FM - S - B - RP - LF - A - Sg

M. (N.N.), Cerro de Aypate, Ayabaca, 1973:

I - FM - O - JA - B - S - F - A - Sg

M. Santos Calle, Hualcuy, Ayabaca, 1973:

FM-B-S-L-RP-F-CH-L-F-A-Sg

M. (N.N.), Zalalá, Huancabamba, 1985:

I-B-FM-I-S-L-RP-F-A

M. Marino Aponte, Huancabamba, 1985:

I - FM - B - S - L - RP - S - F - A

M. Adriano Melendres, San Juan, Huancabamba, 1985-86:

JB - I - FM - O - B - S - RP - L - F - A

M. Celso Avendaño, Ayabaca, 1986:

I - B - S - RP - L - S - F

M. Ramón Carrillo, Pasapampa, Huancabamba, 1986:

I - FM - B - L - A - F

M. Máximo Merino, Socchabamba, Ayabaca, 1987:

I - D - L - S - JA - B - CH - S - RP - S - F - A - F

Siglas: A = arranque; B = ingestión del San Pedro; CH = chupadas; D = desenriedo, cuando ha sido ejecutado fuera de las limpias (en los casos de 5 a 9 estaba incluído en las limpias); F = florecimiento; I = invocaciones (a los santos, Dios, cerros y lagunas, San Pedro); JA = juego de artes (tiro de conchas para predecir suerte), JB = juego de barajas; L = limpias; M = mesa; O = ofrendas (de perfumes a las lagunas, cerros); P = predicción del futuro, acontecimientos pasados (rastreo); R = responso etiológico y diagnóstico; S = singada.

MISHA: del quechua misha, "de varios colores". Maíz misha es el grano de maíz de varios colores considerado un poderoso talismán. Con la palabra misha se indica una gran variedad de plantas alucinógenas: la misha guarguar, o floripondio (v.), la misha rastrera (una variedad de Datura); la misha toro; la misha ocultadora; la misha cimora galga, etc.

Hemos pedido a los maestros Francisco Guarnizo (padre) y José Guarnizo (hijo) informaciones acerca del uso de las principales mishas: "La misha rastrera se usa para rastrear las enfermedades, las pérdidas (=los hurtos) y para predestinar lo que va a pasar. Se ponen las hojas en vino blanco que fermente dos dias y se toma una copita chiquita. Con las hojas se frota la frente y el cerebro. Hay que observar la dieta que se observa para la misha toro. Se toma en la noche y por la mañana se toma el arranque. Si la persona es fuerte se le da una hoja y media, si es débil una. Hay que amarrar las hojas con pañuelo después de frotarlas y, al mismo tiempo, hay que tomar la copita y shingar". (M. Francisco Guarnizo).

"La misha toro cura tullidos y granos en la piel. Sirve para que lo haga soñar a uno, con vino, agua florida y agua cananga. Se amarra en el cerebro con pañuelo dos hojas en cruz por atrás y dos en la frente. Hay que poner la misha antes de acostarse. La mañana se toma agua de maíz blanco con lima y azúcar y miel. No ver candela cinco días y observar dieta. Se puede comer carne de oveja y gallina sin sal, ajo y cebolla, sin ají, sin alcohol. Después no hay

que mal dormir. No hay que ver agua. Se hacen pagos para recogerlas". (M. Francisco Guarnizo).

"La misha ocultadora se usa con agua de la Gran Huaringa (. . .) transmite todos los pedidos que uno hace (. . .) Se amarra en la frente para ver: dos hojas en cruz, en la noche, antes de acostarse. Hay que dietar tres días". (M. José Guarnizo). La ocultadora, cuando se planta cerca de la casa citando los moradores, protege la casa y las personas asustando o shucando a los malintencinados.

"La misha cimora galga se utiliza con timolina (un desinfectante de preparación industrial); agua florida; alcohol según las enfermedades. Muy usada en la cura de la artritis: las hojas, en alcohol por 24 horas, se amarran con pañuelo en la parte dolorida. Hay que tomar arranque. Se usa también para rastrear y por eso su nombre. Se usa para hechizar soplándola con ruda y viznaga mientras se cita el nombre de la persona". (M. José Guarnizo, Huancabamba).

MISHADO: dial. mishau; var. enmishau. "El que está bajo el efecto de drogas" y no sólo de las mishas pues el término se usa también por el efecto del San Pedro. Significa también "persona predispuesta por su naturaleza a que la virtud de las mishas lo agarre abriéndole la vista". El hecho de poder ver y de poder viajar es el carisma peculiar del curandero, y del malero. La convinción popular es que la calidad, vertú, o poder (= el carisma) de maestro no se adquiere sino que hace parte de la persona desde el nacimiento. El maestro es el mishado de nación: desde su nacimiento.

MISHULAY: var. minshulay; michulay. Espíritu malo, en forma de mula negra o de otros animales. "El mishulay es como fantasma, como espíritu. Yo lo ví con yerba (= el San Pedro), era como chancho con trompa larga, con cachus y arrojaba llamas por la boca y chispas por abajo. El mishulay es malo enemigo, si le gana a uno lo mata. También se le dice 'cau'. Se presenta donde hay incesto. Cuando el cau grita parece que se tiembla la tierra. Los incestuosos se convierten en diablo y ese diablo es el mishulay". (Maestro Adriano Melendres).

"Mishulay, o michulay, le dicen al puma. Es la representación de una huaca y se ve como puma". (Maestro Celso Avendaño. Ayabaca).

MONTAÑESAS: var. montañeses. Apreciadas y raras semillas con un olor intenso y agradable traídas desde la montaña. Se les llama también perfumes del Inga o perfumes moros. Las montañesas son: ashango (cfr. quechua ashanku, "planta espinosa"), identificado como Mirtacea de las Eugeniinae (FRIEDBERG: 1962, 357 n. 1); cedrón (Simaba Cedron Planch), apreciada como eficaz protección contra las víboras que su perfume ahuyenta; ispin-

go, o ishpingo (cfr. quechua ishpinku) identificado en el herbario de Lima como Ocotea Jelskii Mer., planta de las Lauraceae. El uso del ishpingo en la antiguedad para ofrendas a los ídolos y huacas está documentado por Arriaga (La extirpación de idolatrías en el Perú, Lima 1621, p. 46) y por Cobo (espingo, t. I, p. 272; espinco, t. I, p. 195, Obras del p. Cobo, Madrid 1956). (Cfr. WASSEN: 1979). El carhuapucho forma parte de las montañesas junto con el bejuco de la montaña, una enredadera; la muez moscada (Myristica fragrans) y la camalonga, probable corrupción por jabalonga, los frutos alucinógenos de la Tevetia (cfr. DOBKIN: 1979). Las montañesas se usan molidas en vino blanco dulce o chicha dulce mezclada con jugo de caña para ofrendarlas a las huacas; a los encantos gentileños; a las lagunas y cerros.

MONTAR ENCIMA: para que las ofrendas de perfumes puedan defender de los maleros hace falta que los perfumes y esencias usadas por el curandero sean de calidad superior a la de los perfumes que usa el malero. Por esa razón el curandero pide a sus pacientes perfumes y esencias muy caras, preferiblemente de importación. De acuerdo a la calidad los perfumes son clasificados en perfumes de diez mil; cien mil; un millón, etc. sin ninguna relación con el valor real de la moneda sino con su rareza y fragrancia. Un perfume más fino monta encima, es decir gana, el perfume del adversario y permite a los encantos, cautivados por la fragrancia de las ofrendas, de acceder a los pedidos del curandero. La idea que está a la base testimonia una vez más de la ambigüedad del mundo mítico autóctono.

MORINCANO: "que pertenece al Inca moro".

MORISCA: el conjunto de los moros, de los no-bautizados antiguos y de las poblaciones salvajes de hoy: la jibaría que se alterna en el uso a morisca. Morisca mansa: los encantos moriscanos no peligrosos; morisca brava: los encantos moriscanos que no han sido amansados. V. amansar.

MORISCANO: es sinónimo de gentil y de moro y se usa para indicar encantos y objetos pertenecientes a los gentiles y las yerbas y maderas traídas de la selva. "Moriscano quiere decir que no ha sido bautizado ni ha comido sal. Debe mantenérsele con cosas dulces como caña china, azúcar blanca, miel de palo, flor de miel, jora de maíz, maíz moro, maíz negro, maíz pardo y montañesas". (Maestro Celso Avendaño, Ayabaca).

MORO: "no bautizado", "pagano". El vocablo ha sido tomado del folklore español de importación. "Os mouros encantados" en el folklore gallego son los moradores de antiguos monumentos. Las ruinas son "cousas dos mouros", "feitas polos mouros". El "tiempo dos mouros", coincide con un pasado fabuloso precedente al cristianismo. "Os mouros" han sido dueños de

Galicia hasta cuando el apóstol San-Iago los rechazó o hasta cuando rey Carlo los derrotó. En gallego "mouro" quiere decir "no bautizado" sin ninguna atinencia histórica con los moros árabes. (Cfr. OTERO PEDRAYO: 1979. 314-323).

MOVER: mover los encantos, "provocar la intervención de espíritus" por medio de pagos y citaciones. Vamos moviendo los encantos quiere decir "empezamos la mesada".

MULLO: estatuilla antigua usada como remedio. A ese fin se toma el agua donde el mullu ha sido bañado o se raspa en agua un poco de polvo. Cfr. quechua mullu, "concha".

MUÑECO: imagen de cera que reproduce los rasgos característicos de la persona, o confeccionada con indumentos pertenecientes a la persona que se quiere dañar. Son injertados en el muñeco cabellos, uñas, pelos de la víctima porque contienen la sombra. El muñeco debe ser bautizado con agua bendita con el nombre de la víctima y su apellido. Luego puede ser alfileteado (v.) y dejado en una poza remota donde los alfileres se oxiden contagiando el daño, o, si es de cera, derretido poco a poco a la llama de un cirio; o enterrado en un cementerio al costado de una tumba después de haber sido velado tres días y tres noches. El fin del entierro del entierro es de ofrendarlo a los muertos para que devoren la persona que representa.

MUSHCA: piedra redonda de río usada en las ofrendas a las aguas y en los ritos para la lluvia.

NEGRO: sinónimo de "malo". Los *maleros* son *negros* pues trabajan con *El Negro* (el diablo); los hechiceros practican la *magia negra*; negras son las apariciones de espíritus malos; negro es el *remolino* (v.) de viento que manifiesta la presencia o el ataque de un *malero*, etc. .

OJEAR: "mirar con malo corazon". "Las personas que tienen la sangre fuerte con sólo mirar pueden hacer enfermar a las personas o los animales" (don Anselmo, santiguador, Sicches, Ayabaca). Los niños son especialmente expuestos al fluído, o ojeo, o mal de ojo que las miradas pueden transmitir. "Personas que son fuertes, indios, negros, malogran a una persona o a un animal y malogran personas de sangre floja. Los malogran nada más que en mirarlos". (Maestro Concepción Guerrero, Palo Blanco).

ORACIONERO: "el que usa fórmulas u oraciones para hechizar". Sinónimo de *hechicero* se encuentra en las fórmulas de protección asociado a los "brujos, hechiceros, magiceros, espirituistas, personas de malo pensamiento"

(Maestro Marino Aponte, Huancabamba).

OSCURECER: dial. escurecer, "ofuscar la visión", "cortar el efecto del San Pedro". Los maleros pueden oscurecer un maestro (v. chonta) por medio de varas y encantos o soplando las cosas que oscurecen como la gasolina; el querosene; el petróleo; el aguarrás; el ajo. En otro sentido oscurecer se usa para indicar el efecto de un maleficio: la persona está escura, equivale a "esta maleada". Cfr. aclarar; despejar.

PAGAR: "hacer ofrendas".

PAGO: "ofrenda". Las ofrendas tienen generalmente finalidad propiciatoria, para amansar (v.) o endulzar (v.) encantos. Las ofrendas pueden ser de perfumes; de flores; de maíz; de vino y licores; de frutos; de pequeños animales; de azúcar blanca o cande; de sangre o leche de ganado. Cfr.: ajuste, alimentar; florecer; montañesas. Las aguas de las lagunas piden dulzuras: azúcar; miel; maíz blanco; lima cambray; esencias y perfumes; flores blancas; monedas de plata y montañesas. Cuando se quiere usar del poder de una laguna para hacer daño se ofrenda sal; ají; aguardiente fuerte, para que "la laguna se enfade".

PAJARINA: var. pacarina, del quechua pakarina, "lugar donde se vuelve a la vida" (las míticas cuevas de los orígenes de la raza humana; cada cueva; hendidura; los manantiales; lagos, etc.). En el curanderismo andino del norte pajarina es un lago, o manantial, con virtud benéfica y fecundante. A los pies de la peña donde se ubica la Laguna del Inga, en los altos de San Juan de Huancabamba, hemos visitado un pequeño lago a orillas del cual se abren cuevitas: su nombre es Pajarina (o Pacarina). Los maestros desconocen su significacion.

PAJAS: las yerbas medicinales.

PASAR A PODER: se dice de la transmisión de la vara mágica del maestro al novicio en la iniciación, o de la misma *mesa* al sucesor del maestro.

PEGAR: se dice de la vertú de las drogas cuando se apoderan de uno. Los primeros síntomas que el San Pedro está pegando son el mareo (sensación de náusea acompañada por la pérdida parcial del sentido del equilibrio) y las luces (los fotemas producidos por el acción de la mescalina). Del maestro se dice: "es uno que le pega la yerba".

PENQUIAR: "pencar", golpear con una hoja de méxicana, agave, las huellas dejadas por un enemigo, o un sapo citando el nombre del enemigo para pro-

ducir daño. "Si se quiere dañar uno que jode hay que cortar una hoja de méxico y golpear un sapo diciendo el nombre de la persona y la persona se pone enferma. Se hincha, le salen granos y se muere si un maestro no deshace el daño". (Maestro José Guarnizo).

PERLA: pequeña concha, o churito, usada para las shingadas de florecimiento.

PESTES: "malas influencias", contagios causados por aires, encantos, o maleros. Cfr. contagio.

PIEDRA DEL CORAZON: puntas de flechas líticas antiguas usadas en la composición de seguros por el guayanche.

PIEDRA DEL RELAMPAGO: pedernal, Silex Ignifera.

PIEDRA LARA: "piedra de ara", fragmento de piedra de altar. El uso de "a pedra de ara" es documentado en Galicia donde esta se usa como talisman contra los ataques de diablos ("endiañamentos"), los hechizos ("meigallos") y el mal de ojo ("frida de ollo"). (OTERO PEDRAYO: 1979, 367).

PISADA: efecto del pisar.

PISAR: se dice de la acción de *huacas*, *encantos* de cerros, que producen disturbios nerviosos y físicos: dormirse en la noche a los pies de un cerro, o cerca de una *huaca* puede producir *pisada* con una sintomatología parecida a la del *susto*. Sinónimo: *machacar*.

PITIMA: remedio muy complejo preparado para curar enfermedades de nervios y ataques de *maleros* que las producen. Se usa polvo de *illas*, o *mullu*, agua de las lagunas; alcohol; grasa de macanche (víbora); grasa de puma y una gran variedad de yerbas terapéuticas (farmacéuticas) y mágicas.

POLILLAS: "plagas de insectos que afligen cultivos" que se piensan consecuencia de las operaciones de un *malero*. En sentido más amplio se refiere a los *contagios*. V. *despolillar*.

POCIMA: compuesto curativo de yerbas curativas y/o mágicas. Compuesto usado por los maleros para producir daño por boca. Le han dau pócima equivale a la otra expresión: le han dau daño por boca.

PODER: es sinónimo de vertú o encanto y se usa para designar la energía específica de un objeto, yerba o lugar. Expresa la calidad positiva/negativa

del "sacrum".

PREVELIJAU: var. prevelicu, "enfermizo" por el contagio de huacas, o espanto (zona de Pasapampa, Huancabamba).

PURGAS: yerbas vomitivas usadas para expulsar contagios o daños por boca. Las purgas usadas con mayor frecuencia son: el hórnamo (h. caballo; h. misha; h. amarillo) y las huamingas (v.), el piñón (Jatropa Curcas L.) y la cáscara del yumbe.

RAMALAZO: manifestación del poder de un malero que ataca con una fuerte ráfaga de viento que azota la mesa. Se le llama también viento negro, pues al acercarse oscurece la visita del maestro. Para defenderse se usa la chonta (v.) y la espada mayor.

RASTREADOR: el especialista en el rastreo.

RASTREAR: "seguir los rastros". Operación chamánica que se ejecuta por medio de alucinógenos (San Pedro y mishas, v.) para investigar acontecimientos pasados o predecir el futuro; para detectar responsables de traiciones amorosas, robos, asesinato; para detectar responsables de daños o envidias; para descubrir lugares u objetos ocultos.

RECOMENDAR: pronunciar el nombre de la persona que se quiere curar, o florecer "recomendándola" a un compacto del maestro, o a una huaca curandera, o laguna. La recomendación puede hacerse también sobre un mechón de pelo, o indumento, o un pañuelo de la persona que no haya sido lavado. Recomendar un ajuste quiere decir "dedicarlo" a la persona que lo usará. Es sinónimo de citar.

RECORDAR: tiene un sentido parecido a recomendar y citar y se usa en las shingadas y florecimientos.

REFRESCAR: escupir en las manos, pecho, nuca, cara el líquido del arranque (v.) o corte para "enfriar" el poder del San Pedro. V. también shulalar.

REFRESCO: es sinónimo de arranque por la virtud que ese tiene de refrescar, o enfriar los poderes calientes de las drogas.

REGISTRAR: es sinónimo de limpiar (v.).

REMEDIO: yerba que cura. El San Pedro.

REMOLINO: "torbellino de viento". Influencias mágicas positivas (*buenos remolinos*) o negativas (*remolinos malos*). Remolinos son también las espirales luminosas que se manifiestan en la fenomenología de la intoxicación mescalínica.

REZADOR: se distingue del *curandero* y del *oracionero* (v.) e indica el especialista en el uso de fórmulas (*rezos*) derivadas del repertorio cristiano y libremente elaboradas para alejar *envidias*. V. *santiguador*.

SACUDIR: acción catártica consistente en mover enérgicamente brazos y piernas y sacudir con fuerza el poncho para despachar males (cfr. desempolvar).

SAGRADO: se usa limitadamente a las imágenes cristianas y cosas de la iglesia. Pocas veces lo hemos oído aplicarse a los lagos de la cordillera y al San Pedro.

SAHUMERIO: Para alejar malos contagios se usa sahumar el cuerpo del paciente con humos de madera de palo santo (Bursera graveolens), incienso y anís. Los humos deben envolver todo el cuerpo mientras la persona tiene los brazos extendidos en cruz. Sahumerios de romero bendito se usan para la cura del susto. (Dial. sahumo).

SANGRE DEBIL: las personas de sangre débil son sujetas a shucaduras; susto; envidias y ojeo. El poder psíquico de una persona tiene relación con la sangre y, por lo tanto, podríamos traducir la expresión con "influenciable" y hasta "psicolábil", no olvidando la inevitable interpretación que de este modo vamos a introducir.

SANGRE FUERTE: el poder de quién, normalmente sin darse cuenta y sin quererlo concientemente, transmite con la mirada el ojeo o mal de ojo como contagio de un poder, o fuerza que reside en la sangre.

SAN PEDRO: nombre popular que designa el *Trichocercus pachanoi*, Britton y Rose. El nombre científico del cactus deriva de *trichos*, "pelo" y *cereus* en referimiento a la forma de ese cactus y a la peculiaridad de sus flores nocturnas tubulares y velludas. Backeberg (1959) clasifica 47 especies de *Trichocercus* existentes en el Perú, Ecuador, Bolivia, Chile, Argentina. En el Perú han sido identificadas 13 especies (OSTOLAZA: 1984, 102-104). En 1918 el *Trichocercus* ha sido recogido en Cuenca. Ecuador, y estudiado botánicamente por N.L. Britton y J.N. Rose (BRITTON-ROSE: 1920, I, 134). El San Pedro contiene TMPE (trimethoxy-phenilethilamina) en cantidad de 0,120/o en peso de la planta fresca y de 20/o de la misma disecada.

Desde luego la TMPE (mescalina), responsable del poder piscótropo del cactus, no es el solo alcalóide pues se halla en un complejo sistema de principios activos (cfr. CRUZ SANCHEZ: 1948; GONZALEZ HUERTA: 1960; POI-SON: 1960; SHULGIN: 1979). Los experimentos con mescalina pura cristalizada (GUTIERREZ NORIEGA-CRUZ SANCHEZ: 1947) reproducen sólo aproximadamente los efectos de intoxicación por ingestión de San Pedro, pues faltan las interacciones bioquímicas de los otros alcalóides y principios activos presentes en la planta. En el Perú el habitat natural del Trichocereus parece ubicarse en la faja climática de 2000 a 3000 m.s.n.m., señaladamente en el valle interandino de Huancabamba y en la quebrada de Santa Cruz, departamento de Ancash. Su cultivación es difundida en todas las áreas culturales de sierra y costa donde el uso del San Pedro es contemplado en las prácticas adivinatorias y de medicina popular. (ROTONDO: 1942; GUTIERREZ NORIEGA-CRUZ SANCHEZ: 1947; GUTIERREZ NORIEGA: 1950; MA-RIATEGUI ZAMBRANO: 1959; - RIEDBERG: 1960; 1963; 1976; KOB-KIN: 1968, 1969a, 1969b, 1969c; SHARON: 1972, 1979; CHIAPPE: 1967, 1968, 1969; POLIA: 1985). La continuidad etno-arqueológica del uso del Trichocereus en el Perú es documentada por una representación grabada en una piedra encontrada en la plaza circular del Templo Antiguo de Chayín, fechada 1300 c.a. a.C. El cactus se encuentra representado plásticamente en ceramios de estilo Chavín, junto con el felino, o serpiente, o ave, en un ejemplar con un ciervo; bordado en tejidos del mismo estilo. Evidencias arqueológicas han sido encontradas en las excavaciones de Las Aldas, Casma (FUNG PINEDA: 1969). Representaciones del Trichocereus aparecen en ceramios de la cultura Nazca y Moche. (LARCO HOYLE: 1946; TOWLE: 1961; DOB-KIN: 1969b; FURST: 1971; FRIEDBERG: 1976). Evidencias del uso del Trichocereus en los siglos XVII-XVIII son en p. Anello Oliva (Historia del Reino y Provincia del Perú) y en p. Cobo (Historia del Nuevo Mundo); en los documentos de un proceso del siglo XVIII (J. DAMMERT BELLIDO, "Procesos por supersticiones en la Provincia de Cajamarca en la segunda mitad del siglo XVII", Allpanchis Phuturinga, 9, Cuzco 1974, pp. 179-200).

El curanderismo de la sierra de Piura distingue un San Pedro macho, o huachumo, de un San Pedro hembra, o huachuma. El San Pedro macho, llamado también de burro o cimarrón, tiene espinas bastante largas: una gran parte de los maestros estudiados por nosotros no lo consideran eficaz para curar y para ver y afirman que ese es el San Pedro de los maleros (v. alfiletear). Para otros maestros el San Pedro hembra tiene un cuerpo central con brotes laterales mientras que el macho tiene un solo cuerpo (maestra Ascencia Gonza, Tacalpo, Ayabaca). Mucha importancia tienen las nervaduras (v. vientos) pues de su número se infiere la calidad de la planta.

Por lo que se refiere a su nombre existen dos clases principales de opiniones:

se le llama así porque como San Pedro es *llavero del cielo*; el primero que lo usó ha sido el apóstol San Pedro. Según otras versiones del mito del origen San Cipriano ha sido el primero que descubrió el poder de la planta y la usó para curar. Jesús impartió su bendición y, desde aquel momento y para siempre, el San Pedro hace ver y cura. Jesús tuvo que reducir de la mitad los *vientos* (v.) del San Pedro pues en aquellos tiempos su poder era muy fuerte, demasiado para que los hombres de hoy lo aguanten. (Maestro Adriano Meléndres).

Nos resulta imposible detallar aquí los ritos de recolección. Nos limitaremos a un esquema:

- a) la tierra donde crece la planta no debe haber visto fuego, pues el fuego arranca el San Pedro;
- b) el cuchillo para cortar debe ser virgen, o sea no haber cortado manteca, ajo, cebolla, ni visto sangre;
- c) las horas propicias para el corte son las horas de la tarde hasta la medianoche, en los días martes y viernes (no todos siguen esta costumbre),
- d) al momento del corte se *recomienda* al San Pedro que *aclare la vista*, no perturbe el cerebro, cure;
- e) se le ofrendan perfumes y azúcar;
- f) no debe ser cortado por un hombre o una mujer que hayan tenido relaciones sexuales la noche anterior o por una mujer menstruada.

## Los rasgos esenciales de los ritos de preparación:

- a) se usa una olla desabrida (que no haya cocinado sal, aliños, manteca);
- b) algunos curanderos ponen sobre la olla varas de membrillo o de chonta en cruz para que los maleros no vayan a oscurecer el remedio;
- c) el agua de cocción no debe caer en el fuego so pena del corte de la virtud de la planta;
- d) el que cocina San Pedro debe repartirlo en la mesada;
- e) cfr. el precedente punto "f",
- f) se usa añadir al agua: perfumes y agua bendita;
- g) algunos maestros añaden mishas,
- h) cuando el San Pedro sirve para curar daños se le añaden purgas.

## Rasgos esenciales de los ritos de distribución:

a) se invoca el *poder* (= el espíritu) del San Pedro para que acompañe al maestro;

- b) se distribuye el San Pedro a los presentes describiendo una vuelta hacia la derecha;
- c) antes de tomarlo se le dice al maestro "salud";
- d) cada uno debe devolver el vaso al maestro, o a quién distribuye, después de tomar;
- e) la *vuelta* se repite hasta tres veces.

La vertú, o poder, del San Pedro es un espíritu que se presenta al maestro en la vista en virtud y habla. Las formas de su manifestación son variadas (puma; inca; princesa; gringo o gringa de pelo rubio; el apóstol San Pedro; una voz sin cuerpo) y directamente o indirectamente relacionadas con la cultura del curandero mismo. Sin.: cardo; tuna; huachuma (v.); remedio (v.).

SANTIGUACION: v. santiguar.

SANTIGUAR: operación ejecutada por un santiguador que usa fórmulas y bendiciones para alejar la envidia de personas, animales, cultivos, o deshacer el ojeo.

SANTUARIO: v. capilla.

SHINGAR: var. singar; shinguiar; singuiar. Palabra de origen quechua, prob. de siñnii, "tirar con fuerza por la nariz un líquido", o chunkav. "sorber enérgicamente un líquido". Operación esencial de las prácticas terapéuticas, tiene el objeto de fortalecer (v.) y levantar (v.) y consiste en sorber, aspirándo-la por las narices, una infusión alcohólica de tabaco. A veces al tabaco se añaden perfumes y el San Pedro. El recipiente para shingar es la concha de mar, de varios tipos. Existen dos tipos de shingadas para dos distintas funciones: "La singada alimenta la sombra de la persona, da poder, fortalece el espíritu y da protección contra los malos aires (...) El tabaco sin concha no hace nada. Eso es tradicional. No se puede hacer nada sin conchas". (Maestro Marino Aponte).

"La singada sirve como para botar cuando uno está medio achacoso, de malestar. Se toma por la nariz y se bota por la boca. Yo acostumbro shingar once veces por nariz. Once más once son veintidós, pares, porque deben ser pares (...) las conchas vienen del mar (...) pero no se pueden usar hasta que no las hayamos recomendadas en las lagunas a nombre de quién las va a usar". (Maestro Santos Calle, Hualcuy, Ayabaca).

La shingada que precede la media noche, y por lo general la distribución del San Pedro, sirve "para descontagiar de malas llamadas, de malas varas, malas

piedras, malas espadas" (Santos Calle) y se prepara con tabaco moro, o salvaje (Nicotiana Rustica) y alcohol. La shingada que precede el amanecer sirve para florecer (v.): se usa tabaco blanco, cultivado, con miel de palo, azúcar, vino blanco, perfumes y se suerbe en conchas blancas, mientras que para shingar antes de la media noche se usan los grandes toros (v.).

Hemos observado las relaciones siguientes:

\*SHINGADA PARA BOTAR

\*TABACO MORO

\*ARTES MOROS

\*PARTE IZQUIERDA DE LA MESA

\*DEFENSA Y EXPULSION de malos contagios

\*CONCHAS TOROS

\*NOCHE

\*EXPULSION DEL LIQUIDO

\*SHINGADA PARA FLORECER

\*TABACO BLANCO

\*ARTES SUERTEROS

\*PARTE DERECHA DE LA MESA

\*PROPICIACION

de suerte, salud, amor

\*CONCHAS BLANCAS

\*AURORA

\*INGESTION DEL LIQUIDO

SHUCAQUE: var. chucaque; chuchaque: "es un choque de sangre producido por vergüenza o calor o por un susto pasajero" (maestro Avendaño). Los síntomas del shucaque son: dolores al ombligo; palidez; la presión sanguínea baja junto con la temperatura del cuerpo. "Al tocar el ombligo del paciente se sienten las pulsaciones del corazón. El shucaque puede finalizar en un fuerte cólico estomacal y abdominal (...) los curanderos de la costa son más habilitados para la curación (...) El shucaque se cura frotando el abdomen hasta localizar la parte dolorida: ésta sonará como cuando una cáscara de huevo se quiebra. En seguida deberá dársele un brebaje compuesto de aguardiente, limón, sal". (Maestro Celso Avendaño, Ayabaca).

SHUCADO: dial. shucau, "víctima de una shucadura".

SHUCADURA: desorden físico y psíquico producido por encantos o plantas. Cuando se despachan males si una persona mira el que despacha, o se encuentra en la dirección del despacho, puede quedarse shucada. Las mesas, descontroladas, shucan por el poder de sus artes. El hualtaco negro shuca quién lo corta sin hacer pagos con manchas y ampollas en la piel. El chimor (no identif.) es planta que shuca también si se orina en sus alrededores cuando esté florando. Las cimoras (v.) si se cortan sin pagar shucan con manchas rojas y moradas en la piel (el color de las hojas de la mayorta de las cimoras). En los casos graves la shucadura presenta los síntomas generales del susto. Los encantos de cerros, cuevas sepulcrales, huacas, pueden shucar. Dos hechos analizados por nosotros en 1973 y 1987: 1— En las alturas de San An-

tonio (Tapal) los campesinos que ingresaron en las cuevas sepulcrales con el fin de buscar tesoros" salieron como tontos. Decían que habían visto luces. Al cabo de unos días se alocaron y arrojaron sangre. "los gentiles lus habían shucaus".

2— En el Cerro la Huaca de Samanga un batán de piedra shucó una señora del lugar que quería llevárselo a su casa, la mujer se volvió loca y murió arrojando sangre. La shucadura se confunde, tal vez, con la tapiadura (v.). Métodos de cura: se usa calentar un tiesto antiguo en la brasa haciendo caer sobre él unas gotas de sangre del enfermo y, mojando en la sangre una pluma de gallina, escribir en la frente del enfermo: ADANEVA (maestro Santos Calle, Hualcuy).

SHUCAR: actuar mágicamente produciendo *shucadura*. Los responsables de la *shucadura* son espíritus.

SHULALAR: "refrescar", "enfriar la vertú caliente de objetos o lugares" por medio de aspersión del compuesto del arranque (v,). Del quechua sulla: "rocío".

SIENTO: es sinónimo de mesada.

SITAN: "chorrera", "caída de agua".

SOBADA: sinónimo de limpiada (v.).

SOMBRA: "principio inmaterial de la persona que preside la esfera de la vitalidad e inteligencia", "personalidad, carácter, volición", "alma", "doble". La sombra en la teoría curanderil queda netamente distinta del espíritu, principio inmortal que quita el cuerpo solamente al momento de la muerte. Mientras el abandono del cuerpo por parte del espíritu causa la muerte, lo mismo no ocurre cuando la sombra se aleja. La sombra puede quitar el cuerpo:

- a) normalmente, por ejemplo en el sueño;
- b) accidentalmente, por un fuerte espanto, un improviso e intenso sobrecogimiento, por furor o vergüenza;
- d) intencionalmente, es el caso de los maestros curanderos que quitan su cuerpo y viajan con la sombra,
- e) por llamada (v.) de maleros o enguachadores,
- f) por acción de *encantos* como en el caso de la *shucadura* (v.), de la *tapiadura* (v.), del *chicote* de cerro o de *huaca*, del *encanto* (v.), del *susto* causado por aparición de un espíritu.

El destaque de la sombra, cuando es natural o intencional, no causa disturbios. Cuando es accidental o provocado (e, f) si se protrae por mucho tiempo produce alteraciones nerviosas y físicas que pueden finalizar con la muerte (cfr. susto). El concepto de sombra es el último vestigio desfigurado, sobrevivencia de una originaria idea autóctona que postulaba la simultánea presencia en la persona de una pluralidad de principios anímicos, idea que aún no ha sido olvidada por varias culturas de las Américas. En nuestras investigaciones hemos encontrado pocos rastros de las viejas ideas, pero significativos: "Se dice que la persona tiene siete sombras. El curandero también tiene siete sombras (...) tres sombras buenas y cuatro malas, tres pa' curar y cuatro pa' dañar". El valor de esta aclaración destaca tomando en cuenta que quien la hizo, Concepción, es hijo y discípulo de maestro Florencio de Palo Blanco, curandero muy anciano que vive en una zona culturalmente muy aislada. La aclaración que sigue se debe al maestro Marino Aponte de Huancabamba: "Una persona tiene dos espíritus o fuerzas que se llaman la sombra y la sobresombra. Cuando se viaja es la sombra que viaja y la sobresombra se queda en el cuerpo. Cuando yo viajo llevo conmigo la sombra de mi espada y de mis varas para defenderme". Y con eso vamos a entrar en el otro aspecto de la idea de sombra: no sólo las personas sino también las cosas tienen su sombra (espadas y varas, y las artes de la mesa). La sombra de los objetos mágicos coincide con su poder, virtud, encanto y asume la forma del espíritu: "La mesa en virtud se transforma todita e ya no es la que se ve sin virtud. También las varas se ven como espíritus, como soldados incaicos (...) Los objetos de la mesa tienen sus sombras que tienen forma distinta del objeto. La piedra de tres huecos que tengo en la mesa tiene una sombra como de señorita muy bella que dice llamarse Rosa María. San Cipriano tiene su sombra qu' es el mismo santo. Los cristales (cuarzos) también tienen espíritus que se presentan como mujer de manto blanco y una corona de plata". (Maestro Celso Avendaño).

SOPLAR: se dice de cosas o huacas que soplan el encanto. A veces el soplo del encanto se advierte como viento: el viento de la noche que sopla de los cerros es el resuello del cholo viejo (el Inca). El álito del curandero tiene poder y las ofrendas que el sopla de su boca se cargan con su poder. Así mismo ocurre con las botellas de perfumes donde el pone su resuello. Antes de consultar las barajas el maestro pone en las cartas su resuello. Así mismo el hecho de soplar con fuerza acompañando el despacho de los males (v.) es acción catártica.

SORTEADORES: los adivinos por medio de cartas. No tienen normalmente la calificación carismática del curandero mientras que el curandero puede consultar las *barajas* sea para predecir suerte sea para saber si admitir o no a un paciente en la *mesada*.

SUSTO (O ESPANTO): en su forma natural es un sobrecogimiento improviso,, un fuerte miedo que sigue a un accidente y que causa el desprendimiento de la sombra del cuerpo. Estos son los accidentes más comunes, causa de susto: estallido de truenos; caída de un rayo; ruidos fuertes e improvisos; aparición de un animal (especialmente la víbora); ataque de un animal (especialmente toro); una caída improvisa con consiguiente peligro, como la caída en un río; una caída con fuerte trauma; una intensa sensación de rabia; una decepción intensa; una honda sensación de desesperación, frustración, vergüenza; el asistir a una desgracia que lastima seres queridos; el amor intenso e insatisfecho. Concientes que nos resulta imposible tratar un argumento tan complejo y vasto por sus implicaciones psicológicas y médicas, por su fenomenología, por la variedad de casos, en un glosario, nos limitaremos a ofrecer esquemas y ejemplos de nuestras investigaciones en la sierra.

#### Dinámica del susto:

- a) un fuerte trauma (físico o psíquico) interrumpe el normal estado de control de la conciencia sobre la persona;
- b) en la alteración psíquica la sombra, descontrolada, se separa del cuerpo;
- c) el destaque de la sombra equivale al pasaje (inconciente e incontrolado) del "mundo de aquí" al "otro mundo" donde las entidades (espíritus, encantos) tutelares de los lugares donde el susto se produjo, se apoderan de la sombra capturándola;
- d) manifestación de la consiguiente sintomatología del susto.

He aquí un caso típico y significativo de susto. El informante es Gilberto Estéban Chinchay Santuru de Yanchalá, Ayabaca: "El otro caso de susto ha sido de caída de caballo. Después del golpe muy duro vi que todo el mundo daba vueltas alrededor de mi. La primera cosa que distinguí fue el Cerro Balcón que me cogió la sombra." El Cerro Balcón es considerado sede de encantos gentileños por la presencia de antiguas ruinas. Se ve como la narración del susto de Estéban sigue exactamente el esquema de arriba. Otro caso de susto del mismo informante: "Una vez me apareció un macanche (víbora) en una huerta. Me asusté. En la noche soñaba con un gran macanche velludo que daba saltos." En este caso el origen del susto es un evento normal para el lugar donde Estéban vive y donde hay víboras. Al susto sigue un estado de traumatización psíquica y en el sueño, con frecuencia obsesiva, se presenta ya no el mismo macanche de la huerta, sino un macanche velludo. En la sierra se encuentra, muy difundida, la representación mítica de un encanto que se manifiesta como víbora velluda, a veces con barba y bigotes, de color pardo, en proximidad de huacas y ruinas. En la conciencia de Estéban el acontecimiento real (el susto de macanche) se sobrepone al dato cultural tradicional y en la sobreposición se actua la transformación de la víbora en *encanto* víbora y la transposición del origen de la enfermedad de "este mundo" al mundo de los *encantos* donde habrá que dirigirse para recuperar la sombra perdida.

Estas son las definiciones de *susto* que nos dieron dos maestros: "Cualquier cosa que uno le tenga miedo, de noche o de día, el cerro o la huaca le coge la sombra" (Santos Calle, Hualcuy, Ayabaca).

O sea: MIEDO → intervención del ENCANTO

"El susto es un surprendimiento o espanto que puede ser producido por fuerzas naturales, desgracias naturales, o espíritus tanto buenos como malos" (Marino Aponte, Huancabamba). El susto producido directamente por los espíritus (que aparecen trastornando la mente o actuan invisiblemente) se confunde a menudo con la shucadura (v.) y especialmente con la tapiadura (v).

La sintomatología del susto, en sus rasgos generales, es la siguiente: sueño corto y lleno de pesadillas; estremecimientos en el sueño; insomnia; anorexía; abulia; ofuscamiento o pérdida de la personalidad; irascibilidad; sopor, adelgazamiento; dolores de estómago; fiebre; afasía.

La cura del susto, determinada por el responso del San Pedro, se basa generalmente en las limpias (v.); chupadas (v), llamada de la sombra (v.).

TAPIADURA: var. tapia; tapeadura. Cfr. tapiar.

TAPIAR: "capturar la sombra" de una persona por parte de encantos. La sintomatología no difiere de la del susto mientras difiere la dinámica pues el rapto de la sombra puede ocurrir sin ser precedido por espanto, o siendo precedido por un espanto debido no a causas naturales sino a la aparición de un espíritu. No siempre, en la práctica curanderil, la tapiadura se distingue claramente del susto, es lo que se puede apreciar en las palabras de este maestro de San Juan de Cachaco, Adriano Meléndres: "Las huacas pueden asustar. Estas huacas se ven como mujeres que quieren tentar al hombre. Si no nos acordamos de Dios en el momento en que las mujeres huacas (. . .) nosotros sufrimos de enfermedad, enfermedad de susto."

El documento que sigue relata la conversación entre un maestro de Pasapampa, Huancabamba, Ramón Carrillo y uno de sus pacientes, García:

- García: "Allá... allí hacen 25 días ha caído la tapiada... las tapiadas de

una mujer. Un señor de 80 años estaba saliendo de su chacra con un burrito arriadito y pá! se le presentó una mujer. . .

- Ramón: "Sí, esa sí se presenta."
- García: "En combinación, y que se alzó el vestido, así, y le enseñó, y el hombre la siguió. Cuando llegó a la casa: mudo! y hasta ahora no habla, esta calladito. . ."
- Ramón: "Esta es la tapiadura, esa es la tapiadura, esa lo desencanta. . "
- García: "Y llegó, dijo no más que se le presento una mujer abajo y la siguió y que después que la siguió se perdió, y se volvió."
- Ramón: "Esa es, pues, la enchununa. Esa es la tapiadura. Esa quiere buen maestro para que la desencante."

Cura de la tapiadura, por el maestro Ramón Carrillo: "Sí, la tapiadura quiere harto saber para curarlo ese, el loco qu' está, se agarra a las horas que va a remediar, se compone una taza asina de maíz amarillo, y la otra de maíz blanco y empieza a refrescar el mundo por todos los sitios buscandole la sombra pa' donde ella... él se ha espantado y lo va frescando también... Y allí le empieza a hacer unas ceremonias con unos perfumes, jazmines, colonias, limas, cañas, a recordar la sombra pa' que lo pueda desencantar. Pero la desencanta la sombra conocencia de los artes, de su saber, con sus tabacos, con sus alimentaciones de sus poderes, para que pueda desencantarlo de... de los citanes, de los cerros malos, de los cerros de...lejos de adonde se ha espantau, de quebradas, de lomas malas y asina lo desencanta. Una vez que lo desencanta viene la sombra, se le presienta el duende, se le presienta la enchununa, por eso agarra agua bendita y se le paga. Se santigua y le pega la despachada: huuuushhh! ajá! 'A los despoblados a los barrancos —dice— despachando duendes, enchununas'. Vuelve con su enfermo y lo santigua y le reza y le pone una curación sagrada que ya no se quede cajau, que no se quede machacau y aparte de sus malos vientos." (1986)

TITU: se usa por los ancianos en la provincia de Huancabamba y es sinónimo de sabio, "el que sabe de misterios", del quechua titu.

TOROS: conchas marinas del tipo strombus. Derivan su nombre del bramido que se oye apoyando en ellas el oído. Se usan especialmente para las shingadas de defensa, en la parte alta de la noche, y de preferencia se ubican en la mesa cerca de las artes moros, a la izquierda. Toros curanderos, o mishas toros: v. mishas. Manifestaciones de encantos buenos y curanderos o de en-

cantos malos, como los toros negros con cuernos en llamas de Aypate, Ayabaca. Toro gente: es la aparición de un malero transformado en animal para dañar o atacar. A los maleros se les atribuyen tradicionalmente capacidades de allomorfismo, las mismas que, antes de la conquista, eran características de los chamanes sin distinción: a los animales tradicionales, puma, huamán, serpiente, ciervo, se han asociado el toro gente, el chancho gente, etc. Es opinión generalmente difundida (y conforme a los datos originarios de la cultura autóctona) que cuando se hiere una de esas apariciones animales se hiere, o se mata, el malero.

TRABAJADO: "hechizado", que sufre daño.

TRABAJAR: "hechizar".

TRANCA: impedimento mágico, hechizo que hace fracasar actividades, comercios, amores. Cfr. destrancar.

TUTAPURE: espíritu de cerros y corrales peligroso y temido, se presenta en la noche como gato montés con ojos resplandecientes. La palabra deriva del quechua tuta, "noche" y puriq, "que anda". En las fórmulas los tutapures son asociados a los huandures.

VARAS: var. bastones. Forman parte del conjunto de artes del curandero y son cortadas de maderas especiales como la chonta (v.); el guayacán (Tabebu-ya Speciosa), el hualtaco (Loxopterigium Hualtango); el palo santo (Bursera Graveolens); el ajo jaspe; el ajosquiro; el chiquir huandure; el shimur; el membrillo, la rosa.

Las principales funciones de las varas son:

- a) atacar encantos o maleros:
- b) proteger de encantos o maleros;
- c) limpiar males y contagios;
- d) despachar males y contagios:
- e) citar buenos encantos.

Cfr. también: citadora; defensas; limpias; mesa.

VER: v. vista.

VERTÚ: var. vertu, "virtud", poder de objetos, minerales, yerbas, plantas, animales, personas, cerros, huacas, vientos, espíritus, remedios, aguas etc. La vertú presupone necesariamente la presencia de un encanto o espíritu, a

pesar de que ese se manifieste en la vista en virtud. La vertú puede ser buena —o sea propiciadora de suerte y salud— o mala —o sea propiciadora de desgracias, fracasos, enfermedades, plagas del cultivo y del ganado. La vertú puede actuar autónomamente o por citaciones (v.). Por lo que se refiere a sus efectos sobre el organismo la vertú puede ser caliente o fría: v. caliente frío; shulalar.

VIAJAR: quiere decir mover la sombra fuera del cuerpo, por el poder del San Pedro, para efectuar el rastreo (v.). La capacidad de viajar hace parte del carisma del curandero.

VIENTOS: vientos atmosféricos como vínculos de poderes o contagios. Viento es sinónimo de aire (v.). A veces la sombra, citada en la llamada, se presenta como un soplo de viento. Viento negro es la forma de manifestarse del poder del malero cuando ese ataca la mesa: un remolino negro (v.) que todo oscurece (v.) y quita la vista. En la moderna creencia en el poder de los vientos juega indudablemente la herencia antigua, pues análogas ideas sobre los vientos se encuentran difundidas en todo el Perú (cfr. p.e. los Huaira ungüi de los quechuas) pero no hay que olvidar el influjo del folklore de importación ya que ideas análogas se encuentran en España acerca de malos vientos (ventos ruis en Galicia) que soplan de cerros y ruinas contagiando enfermedades y desgracias y que no hay que confundir con el aire atmosférico. (OTERO PEDRAYO: 1979, 276). Vientos: nervaduras del S. Pedro.

VISITA: var. vesita, "ciclo menstrual" de la mujer. El único tabú encontrado por nosotros con respecto al ciclo se refiere a la recolección y preparación del San Pedro: la vesita corta la vertú del San Pedro hace aparecer sangre u oscurece la vista. El uso de sangre menstrual en la magia de amor y muy difundido especialmente para la preparación de filtros por parte de la mujer.

VISTA: o vista en virtud, es la capacidad del curandero de ingresar concientemente en el mundo mítico bajo el efecto de las drogas psicótropas y comprende la capacidad de viajar en el espacio y en el tiempo. La vista hace parte del carisma del maestro y lo califica adivino (v.).

#### NOTA BIBLIOGRAFICA

Advertencia: no es nuestra intención exhibir toda la bibliografía sobre curanderismo peruano norteño, por lo tanto nos limitaremos a citar las obras que han sido objeto de consultación para este trabajo.

### BACKEBERG, G.

1959 Die Cactaceae, Jena.

#### BARREIRO, B.

[1885] Brujos y astrólogos de la Inquisición de la Galicia y el famoso 1973 Libro de San Cipriano, La Coruña, Madrid.

## BRITTON, N.L., J.N. ROSE,

1920 The Cactaceae: descriptions and illustrations of Plants of the Cactus Family, Publication 248,2, Washington, D.C.: Carnegie Institute.

## CARRE, ALVARELLOS, L.,

1977 Las Leyendas Tradicionales Gallegas, Madrid.

### CRUZ SANCHEZ, G.

"Informe sobre las aplicaciones populares de la cimora en el Norte del Perú", Revista de Farmacología y Medicina Experimental, 1:253-259.

#### CHIAPPE, M.

- "Alucinógenas nativas", Revista del viernes médico, 18: 293-299, Lima.
- 1968 "Psiquiatría folklórica peruana: el curanderismo en la Costa Norte del Perú", Anales del Servicio de Psiquiatría, 11, Lima.

- 1969a. "El curanderismo con alucinógenas de la Costa y Selva del Perú", *Psiquiatría Peruana*, 1:318-325.
- 1969b. "El síndrome cultural del *daño* y su tratamiento curanderil", *Psiquiatría Peruana*, 1: 330-337.

### CHIAPPE, M., M. LEMLIJ, L. MILLONES,

1985 Alucinógenos y Shamanismo en el Perú contemporáneo, Lima.

### DOBKIN (de RIOS) M.,

- "Trichocereus Pachanoi: a mescaline cactus used in folk healing in Peru", *Economic Botany*, 22, 2: 191-194.
- 1969a. "Folk curing with a psychedelic cactus in North Coast Peru", International Journal of Social Psychiatry, 15, 1: 23-32.
- 1969b. "Curanderismo psicodélico en el Perú: continuidad y cambio", Mesa Redonda de Ciencias Prehistóricas y Antropológicas (Lima), 1, Publicaciones del Instituto Riva Agüero Nº 58A: 139-149.
- 1969c. "Fortune's malice: divination, psychotherapy & folk medicine in Peru", *Journal of American Folklore*, 82, 324: 132-141.
- "Los Alucinogenos de origen vegetal y la religión de los Mochicas", Cielo Abierto, 2, Nº, 5, Lima.

#### FRIEDBERG, C.,

- "Rapport sommaire d'une Mission au Pérou", Journal d'Agriculture Tropicale et de Botanique Appliquée, 6: 439-50.
- "Utilisation d'un cactus à mescaline au Nord du Pérou", Proceedings of the Sixth International Congress of Anthropological and Ethnological Sciences 2, 2:21-26.
- "Mission au Pérou. Mai 1961-Mars 1962", Journal d' Agriculture Tropicale et de Botanique Appliquée, 10: 32-52, 245-58, 344-86, Paris.
- 1967 "L'imaginaire dans les thérapeutiques populaires. Proposition de quelques thèmes de réflexion à travers l'exemple du complexe thérapeutique huancabambin (Sierra de Piura au

Nord du Pérou)", Actes du 42<sup>e</sup> Congrès International des Americanistes: 427-443, Paris.

### FUNG PINEDA, R.

"Las Aldas: su ubicación dentro del proceso histórico del Perú antiguo: "Dédalo 5:9-10, Sao Paulo.

#### GONZALES HUERTA, I.,

"Identificación de la Mescalina contenida en el Trichocereus Pachanoi (San Pedro)", Revista del viernes médico, 11, 1: 133-137.

#### GUTIERREZ NORIEGA, C.,

"Area del Mescalinismo en el Perú", América Indígena, 10: 215-220.

#### GUTIERREZ NORIEGA, C., G. CRUZ SANCHEZ,

"Alteraciones mentales producidas por la Opuntia Cylindrica", Revista de Neuropsiquiatría, 10: 422-468, Lima.

### JORALEMON, D.,

"Symbolic Space & Ritual Time", San Diego Museum of man Ethnic Technology Notes No. 19, 1984, 1-24.

#### KARSTEN, R.

1926 The Civilization of the South American Indians with special reference to magic and religion, London, New York.

#### LARCO HOYLE, R.

"The Mochica", *Handbook of South Americans Indians*, 2, The Andean Civilizations. Bureau of American Ethnology, Bulletin 153, Washington.

#### LEETE, E.

"The Alkaloids of Datura", A.G. Avery, S. Satina, J. Rietsema eds., *Blakeslee: the Genus Datura*: 48-56, New York.

#### LOPEZ AUSTIN, A.

1980 Cuerpo humano e ideología, las concepciones de los antiguos nahuas, UNAM, México, 2 Voll.

### MARIATEGUI, J., M. ZAMBRANO

"Acerca del empleo de drogas alucinógenas en el Perú", Revista de Neuropsiquiatría .27-34.

## OSTOLAZA, C.

"Trichocereus Pachanoi Br. & R.", Cactus & succulent Journal (U.S.), 56, 102-104.

#### OTERO PEDRAYO, R.

1979 Historia de Galiza, Madrid, 2 voll.

### POISON, J.

"The presence of Mescaline in a Peruvian Cactus", Annales Pharmaceutiques Françaises, 18: 764-765.

#### POLIA, M.

"Investigaciones Arqueológicas en la Sierra de Piura", Arqueología P.U.C., Boletín del Seminario de Arqueología, Instituto Riva Agüero, 14, 35-84.

- "Informe sobre chamanismo en la Sierra de Piura", Actas del IV Congreso Peruano del Hombre y la Cultura Andina, Lima (en publicación).
- "Teoria e Pratica terapeutica nel Curanderismo Nord-peruviano", V. Lanternari, *Medicina, Magia, Religione*, Roma.
- 1988 "Las Lagunas de los Encantos. Medicina Tradicional andina del Perú Septentrional", Lima.

#### RAMIREZ, J.

1970 Acuarelas Huancabambinas, Piura.

### RODRIGUEZ SUY SUY, V.A.

"La medicina tradicional en la Costa Norte del Perú Actual", Actas del XXXIX Congreso de Americanistas, 5, 3e, Lima.

## ROTONDO, H.

"Fenomenología de la intoxicación mescalínica y análisis funcional del pensamiento en su decurso", tesis de Laurea, Facultad de Medicina, U.N.M.S.M., Lima.

#### SAFFORD, W.E.

"Daturas of the Old World and New", Annual Report of the Smithsonian Institution, pp. 537-567.

### SATINA, S., A.G. AVERY

"A review of the taxonomic history of Datura", Blakeslee: the Genus Datura, 16-47, New York.

### SCHULTES, R.E., A. HOFFMANN

1972 The Botany and Chemistry of Hallucinogens, Springfield.

# SIGNORINI, I, L. TRANFO

"Las enfermedades. Clasificación y terapias", Signorini, Los Huaves de San Mateo del Mar. Ideología e Instituciones sociales, 177-213. México: INI.

#### SHARON, D.

"The S. Pedro Cactus in Peruvian folk healing", Flesh of the Gods: the ritual use of hallucinogens, ed. P. Furst: 114-135, New York.

"A Peruvian Curandero's Science: Power and Balance", AA-VV, Spirits Shamans and Stars, The Hague.

### SHULGIN, A.

"Phenethylamines", Journal of Psychedelic Drugs, v. II, 42.

#### TABOADA CHIVITE, X.,

1972 Etnografía Galega, cultura espiritual, Vigo.

#### TOWLE, M.

"The Ethnobotany of pre-columbian Peru", Viking Fund Publications in Anthropology, 30, N.Y.

### WASSEN, S.H.

"Was Espingo (Ispincu) of Psychotropic and Intoxicating importance for the Shamans in Peru?", AAVV, Spirits, Shamans and Stars, The Hague.

## WEITLANER, R.J.

"La ceremonia llamada levantar la sombra", Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, 17: 67-95.

NOTA LINGUISTICA: sobre 287 términos (incluyendo las variantes citadas) examinados en este *Glosario*, 53 vocablos son de clara (o probable) derivación del quechua (incluyendo los nombres citados de las especies vegetales). Eso representa el 18,46%.

#### NOTA DE AGRADECIMIENTO

Quiero expresar mi profundo reconocimiento a todas las personas y entidades que han colaborado a nuestras investigaciones. En primer lugar agradezco quienes, con paciencia y comprensión, han hecho posible el ingreso a su mundo acompañándome paso a paso: los maestros curanderos doña Ascencia Gonza de Tacalpo (Ayabaca); don Adriano Meléndres de San Juan de Cachaco (Huancabamba); don Celso Avendaño de Ayabaca; don Concepción Guerrero de Palo Blanco (Huancabamba); don Francisco Guarnizo y don José Guarnizo de Huancabamba; don Mariano Aponte de Huancabamba; don Máximo Merino de Socchabamba (Ayabaca); don Santos Calle y Venceslao Calle de Hualcuy (Ayabaca); don Ramón Carrillo y familia de Pasapampa (Huancabamba). Agradezco a mi guía de siempre don Celso Segundo Acuña Calle de Ayabaca.

Agradezco al Gral. GRP don Julio Niño Rios; al Coronel GRP don Rodolfo Angeles Varillas; al Cap. don Alejandro Santana Pinedo; a la Base Aérea FAP de Piura; a las Autoridades de Ayabaca y Huancabamba.

Agradezco a la Dra. etno-psicóloga doña Paola Melis, responsable de las investigaciones de etno-psicología en nuestro programa.