
Las plumas en los rituales inkas de Tambo Viejo

Lidio M. Valdez a, Katrina J. Bettcher b, R. Fernando Serván c y Florentino Zárate d

Resumen

El Estado inka reconoció que el mundo natural en el que vivimos coexiste con un mundo invisible y sobrenatural 
habitado por seres divinos que, desde su perspectiva, tenían influencia en la vida humana. Para establecer y mantener 
una buena relación con ellos, los inkas vieron conveniente organizar ceremonias rituales y entregar una diversidad de 
ofrendas. A esta acción de buena voluntad, los dioses reciprocaron enviando lluvias que permitieron buenas cosechas. Los 
productos ofrecidos como regalos eran los mejores que existían, entre los cuales se encontraban las plumas de aves mul-
ticolores. Este artículo aborda las investigaciones arqueológicas realizadas en el centro provincial inka de Tambo Viejo, 
donde, entre varias de las ofrendas depositadas en almacenes, se hallaron plumas de aves tropicales. Aquí discutimos el 
uso ritual de estos productos durante la época de los inkas y el significado especial de encontrar estos objetos fuera de la 
capital del Tawantinsuyu.

Palabras clave: Estado inka, ritual, Tambo Viejo, ofrendas, camélidos, plumas

FEATHERS IN INKA RITUALS AT TAMBO VIEJO

Abstract

The Inka state was well aware that the natural world we live in coexists with an invisible, supernatural world inhabited 
by divine beings who—from their standpoint—influenced human life. In order to establish and maintain good rela-
tions with these beings, the Inkas found it convenient to organise ritual ceremonies and to make various offerings. The 
gods corresponded to this show of goodwill by sending rains that made good harvests possible. The goods offered as presents 
were the best available and these included multicoloured bird feathers. This paper presents the archaeological excavations 
undertaken at the Inka provincial centre of Tambo Viejo, where tropical bird feathers have been found amidst several of 
the offerings placed inside storehouses. Here we discuss the ritual use of these items throughout the Inka period, and the 
special significance of their discovery amongst these goods items outside the capital city of Tawantinsuyu.

Keywords: Inka state, ritual, Tambo Viejo, offerings, camelids, feathers

a	 Faculty of Native Studies, University of Alberta, Canadá. lidio@ualberta.ca 
	 https://orcid.org/0000-0002-7300-0680
b	 Investigadora independiente. kjbettcher@yahoo.es
c	 Investigador independiente. fernando.servan@ideal.org.pe
	 https://orcid.org/0009-0005-6365-1534
d	 Investigador independiente. f.zaratepariona.94@gmail.com
	 https://orcid.org/0000-0003-2023-7438

BOLETÍN DE ARQUEOLOGÍA PUCP / N.° 37, pp. 13-34, 2025 / e-ISSN 2304-4292

https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.001

mailto:lidio@ualberta.ca
https://orcid.org/0000-0002-7300-0680
mailto:kjbettcher@yahoo.es
mailto:fernando.servan@ideal.org.pe
https://orcid.org/0009-0005-6365-1534
mailto:f.zaratepariona.94@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2023-7438
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.001


14	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

1. Introducción

Las celebraciones rituales inkas fueron actos solemnes, especialmente las que se llevaron a cabo en 
la plaza de Cuzco: el Haucaypata (Brundage 1967: 73), ocasiones en las que los líderes cuzqueños 
aprovecharon para exhibir su grandeza y majestuosidad. Este espacio fue el escenario de las celebra-
ciones imperiales más importantes, donde, en medio de taquis1, qarawis2 y el consumo de chicha 
(Morris 1979), se realizaron las presentaciones más espectaculares y coloridas. Contamos apenas 
con la mínima información acerca de las celebraciones imperiales realizadas en la plaza de Cuzco, 
y aún menos sobre las que se efectuaron a lo largo y ancho del Tawantinsuyu. Esto obedece prima-
riamente a la falta de documentación escrita. Es posible que estos importantes acontecimientos 
hayan sido registrados en los quipus, sin embargo, en la actualidad estamos lejos de poder desci-
frarlos (Urton 2017). Pedro Cieza de León, el cronista español que llegó al Tawantinsuyu en 1548, 
fue uno de los primeros en observar y mostrar preocupación acerca de las «admirables hazañas» 
e «infinitas cosas dignas de perpetua memoria» que desafortunadamente venían quedando «en 
las tinieblas del olvido por falta de escritores que las refiriesen y de historiadores que las tratasen» 
(Cieza de León 1973: 15). Frente a esta situación, Cieza de León tomó la sabia decisión y respon-
sabilidad de escribir acerca «de las cosas del memorable y gran reino del Perú». Con ello, el cronista 
puso en perspectiva el importante rol de la escritura y, sobre todo, de la tarea de escribir. 

Es gracias a los escritos de Cieza de León, complementados con los documentos de otros 
cronistas, como el jesuita Bernabé Cobo, que contamos con algunos destellos de las celebraciones 
imperiales. En el Señorío de los incas, Cieza de León logró captar algunos aspectos de las solemnes 
celebraciones que solían ocurrir en la plaza de la ciudad capital. Quizás lo más importante fue la 
visión del cronista, quien, además de registrarlas para la posteridad, vio la necesidad de informar 
a la audiencia global de su majestuosidad. Posicionándose como testigo ocular, Cieza de León 
transmitió su poderoso mensaje exclamando «y crean los lectores que tenemos por muy cierto que 
ni en Jerusalem, Roma ni en Persia ni en ninguna parte del mundo, por ninguna república ni rey 
dél se juntaba en un lugar tanta riqueza de metales de oro y plata y pedrería como en esta plaza del 
Cuzco cuando estas fiestas y otras semejantes se hacían…» (1967: 105).

El cronista menciona que en la plaza de Cuzco había un teatro «muy adornado con paños 
de plumas llenos de chaquira de oro y mantas grandes riquísimas de su tan fina lana, sembrados 
de argentería de oro y de pedrería» (Cieza de León 1967: 105) donde, de acuerdo con la versión 
del padre Bernabé Cobo, se acostumbró a colocar durante los rituales «a la estatua del sol» en un 
«escaño cubierto con mantas hechas de plumas» (Cobo 1964: 203). A partir de estas breves refe-
rencias, queda claro que las celebraciones rituales inkas requerían productos específicos, entre los 
que destacaban las plumas de aves tropicales (Brosseder 2023). Por ejemplo, Cobo informa que 
durante las celebraciones con ocasión de la coronación del rey, efectuadas también en la plaza de 
Cuzco, se acostumbraba a sacrificar «mucha ropa de cumbi, conchas del mar, plumas de colores, y 
hasta mil carneros [llamas] de todos colores» (Cobo 1964: 222). Aquí, se mencionan las plumas 
junto con productos importantes como «la ropa cumbi [que] era maravillosamente suave, ‘como 
la seda,’ de colores vivos o con ornamentos de plumas» (Murra 1975a: 149; v.t. Candler 1991: 
11; Murra 1962: 711; Phipps 2015: 201). Además, se mencionan conchas marinas, posible-
mente mullus (Spondylus) (Murra 1975b), y llamas, los sacrificios animales preferidos de los inkas 
(Cobo 1964: 202). Por su parte, Martín de Murúa (1946: 235) menciona que, con ocasión de 
los matrimonios reales, las calles de Cuzco eran alfombradas con finos tejidos hechos de plumas 
multicolores. Asimismo, asegura que al final de las ceremonias del Ancay-Cuzqui (Inti Raymi), 
celebradas durante el mes de junio —solsticio de invierno— «toda la gente volvía a la plaza acom-
pañando al Inca, y derramando por todo el camino mucha coca, flores y plumas de todos colores» 
(Cobo 1964: 216). Aquí se mencionan las plumas junto con hojas de coca, planta divina y la más 
estimada por el Estado inka (Cieza de León 1973: 220-221). Por último, se sabe que el monarca 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 15

e-ISSN 2304-4292

era transportado en una litera (Guamán Poma 1936: 138, 140, 331, 340) adornada no solo con 
oro, sino también con plumas (Fig. 1), mientras que la coya era protegida del sol por la achihua, 
una sombrilla también hecha de plumas de colores (Brundage 1967: 45).

La última coronación imperial efectuada en la plaza de Haucaypata fue la de Huáscar, hijo 
de Wayna Capac. Al respecto, Brundage (1967: 119) sostiene que «[los asistentes] se acercaron a 
él sosteniendo una pequeña pluma blanca que agitaron lentamente de un lado a otro frente a su 
cara y luego se la devolvieron a un asistente. Al finalizar el rito, se reunían todas las plumas y se 
quemaban cuidadosamente. Simbólicamente, cada Inca y cada magnate del imperio anunciaba así 
su persona y su espíritu como abiertamente adheridos al capac apu, y para que no hubiera retrac-
tación posible de esta dedicación, el objeto en que residía la unión de gobernante y gobernado, la 
pluma, era destruido para siempre». 

La información aquí resumida demuestra que las plumas, especialmente de aves de origen 
tropical (LeVine 1992: 114; Morris y Von Hagen 2011: 18), tenían una importancia particular 
para el Estado inka. De hecho, Cobo (1979: 121) sostiene que el propio monarca habría solicitado 
a los líderes de los grupos étnicos de la región tropical que enviaran aves específicas, como loros 

Figura 1. Transporte del Inka y su esposa en una litera protegida por una sombrilla de plumas (tomado de Guamán 
Poma 1936 [1615]: 331); retoques: F. Zárate).



16	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

y guacamayos al Cuzco. Del mismo modo, las poblaciones étnicas adyacentes a la vertiente oriental 
de los Andes, ya incorporadas al control imperial (como los chupaychos, que tenían acceso a la 
cuenca del Ucayali) estaban en la obligación de conseguir plumas para el Estado inka como parte 
de la mita (Murra 1982: 242). Cabe destacar que, a diferencia de otros productos, las plumas 
fueron entregadas directamente por los propios caciques provinciales por encontrarse entre las 
cosas más ricas y de más valor (Cobo 1964: 125). Estos productos especiales se almacenaron en 
enormes depósitos estatales ubicados en Cuzco, algunos de los cuales estaban reservados exclusi-
vamente para almacenar plumas de colibríes y quetzales o pillcos escarlatas (Brundage 1967: 12). 
Pedro Sancho (1917: 194) llegó a observar más de cien mil aves secas en los depósitos imperiales 
de Cuzco, mientras que Pedro Pizarro (1986: 99) describe almacenes que contenían plumas de 
diferentes colores para confeccionar ropa utilizada en fiestas rituales. De este modo, estas fuentes 
confirman que las plumas fueron en efecto custodiadas en almacenes estatales. La organización 
de estos depósitos requería de un gestor dedicado. Por ejemplo, De la Fuente Sanct Angel (1965 
[1572]: 89) conoció en Potosí a un noble inka de nombre Gualpa, que afirmaba haber sido el 
custodio de los depósitos de plumas de Huáscar.

Estas informaciones demuestran que ciertas aves eran cazadas por su exuberante plumaje. 
Además de los colibríes y los quetzales, los tangaras (Tangara chilensis y Tangara schrankii) (Robbins 
1991) parecen haber sido capturados exclusivamente por los colores de sus plumas. Al mismo 
tiempo, otras aves, también de plumas coloridas y de origen tropical, parecen haber sido trasla-
dadas vivas a Cuzco. En efecto, Arriaga (1968: 45) se refiere a las plumas de guacamayos identi-
ficadas en Cuzco como astop tucto (astop=guacamayo; tucto=pluma). Una ilustración de Guamán 
Poma (1936: 132) parece confirmar la posibilidad de que en Cuzco se criaran loros y guacamayos. 
Además, cabe destacar que la mayoría de las plumas de origen tropical empleadas por el Estado 
inka pertenecían a aves que pueden domesticarse y criarse fácilmente como mascotas, como los 
loros y los guacamayos (Candler 1991: 8). 

De esta introducción, surge la interrogante: ¿qué hay de los rituales inkas celebrados en las 
provincias? Específicamente, ¿era también necesario el uso de plumas multicolores en las celebra-
ciones rituales efectuadas más allá de la plaza de Cuzco? Además de ser superficiales, las fuentes 
escritas rara vez se refieren a las ceremonias estatales celebradas en estas regiones. Como resultado, 
lo que se sabe de los rituales imperiales llevados a cabo fuera de la ciudad capital es escaso, pero 
que en cuyo esclarecimiento la arqueología tiene el potencial de cumplir un rol determinante. 
Efectivamente, en regiones como la costa sur, donde la preservación de los restos orgánicos es exce-
lente, la investigación arqueológica puede ayudar no solo a determinar la presencia de productos 
exóticos, como las plumas, en contextos rituales, sino también, a través de la asociación con otros 
recursos utilizados en contextos similares, a determinar aspectos importantes relacionados con las 
celebraciones imperiales de las provincias. Con las preguntas aquí anotadas, pasamos a discutir 
el tema central de este artículo: el uso de plumas en los rituales inkas efectuados fuera de Cuzco. 
Concretamente, nuestra discusión se centra en el uso de plumas en los rituales inkas celebrados 
en Tambo Viejo, un centro imperial ubicado en el valle de Acarí, en la costa sur del Perú (Menzel 
1959; Valdez 2024; Valdez y Bettcher 2022, 2024). Para poner esta discusión en perspectiva, 
primero haremos una breve referencia al uso de plumas en tiempos anteriores al surgimiento del 
Estado inka. Esta información servirá como plataforma para visualizar este caso en un marco 
temporal y espacial más amplio.

2. El uso de plumas en el antiguo Perú

Muchas culturas antecedieron al Estado inka en el tiempo y el espacio. Estas sociedades preinkaicas 
se destacaron por la sofisticación que alcanzaron en diversos campos de la producción, como 
fueron, por ejemplo, los paracas con la producción textil (Paul 1990). El Estado inka fue la síntesis 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 17

e-ISSN 2304-4292

de todas las culturas que lo antecedieron y, en gran medida, usó las tecnologías y los conocimientos 
alcanzados por ellas. Este fue el caso de los orfebres chimús, quienes, tras la conquista imperial 
fueron convertidos en orfebres inkas. De este modo, el Estado inka continuó muchas de las tradi-
ciones de otras sociedades. El empleo de plumas en las celebraciones rituales no fue una excepción. 
Los humanos tienen una fascinación única por las aves, tal vez debido a que conviven en todos los 
continentes, a excepción de la Antártida. La evidencia arqueológica demuestra que, en los Andes 
centrales, el uso de plumas en contextos rituales puede ser detectado desde el periodo Precerámico 
Tardío. Este es el caso del sitio de El Áspero, donde se hallaron plumas de color rojo y amarillo 
en asociación a 13 figurinas antropomorfas de arcilla no cocida (Burger 1992: 39; Feldman 1986: 
35). También se descubrieron plumas en El Paraíso (Quilter 1985: 293) y en La Galgada (Grieder 
et al. 1988: 73). En ambos casos, por lo menos algunas de ellas corresponden a loros de origen 
tropical y provienen de contextos rituales. La presencia de productos amazónicos en la costa del 
Pacífico demuestra que, por entonces, ya existían interacciones entre los habitantes de regiones tan 
distintas y lejanas. Por su proximidad a la región tropical, cabría esperar que las plumas también 
estuvieran presentes en los sitios tempranos de la sierra, pero este no es el caso. Esta aparente 
ausencia se debe posiblemente a la preservación. Las plumas son bastante frágiles y su conservación 
es relativamente mejor en la costa que en la sierra (Candler 1991; Greene 1991; King 2012). 

Hallazgos comparables a los mencionados arriba también se han reportado en Ancón, en la 
costa central, esta vez en contextos pertenecientes al Periodo Inicial. Esto incluye el entierro de 
un individuo masculino adulto sepultado con un mono, así como con objetos de lujo, como un 
collar de cuentas de piedra y otro hecho de plumas de colores colocado sobre su cabeza (Burger 
1992: 74). Entretanto, en Caral, sitio contemporáneo con Ancón, se halló una bolsa con plumas 
amarillas, una diadema decorada con plumas y un collar también hecho de plumas, depositados 
como ofrenda en el entierro de un personaje de posible alto prestigio (Shady Solis 2004: 112, 
2007: 37). Así, la evidencia arqueológica demuestra que productos exóticos de origen tropical 
llegaron relativamente temprano y con cierta fluidez a la región costeña. La presencia de recursos 
amazónicos en la costa del Pacífico no debería sorprender, si se considera que muchos productos 
agrícolas, también procedentes de la región tropical, aparecen en contextos incluso más tempranos 
(Cohen 1978: 35-37; Pickersgill y Heiser 1978: 143-151), lo que demuestra la existencia de una 
interacción fluida entre el oriente y la vertiente occidental. 

Posteriormente, durante el Horizonte Temprano, el uso de plumas se hizo todavía más popular, 
por ejemplo, en la cultura Paracas de la costa sur, cuyos famosos mantos estaban elegantemente 
adornados con plumas multicolores (Paul 1990: 43). Esta tradición fue continuada por los nascas 
y los waris (King 2012, 2013). Además de las plumas, es posible que aves tropicales, como los 
guacamayos, fueran llevadas vivas a regiones como la costa sur. Efectivamente, existe una tableta 
de arcilla nasca (Silverman y Proulx 2002: xx; Valdez 2021: figura 1) que muestra a un grupo 
de personas en tránsito, acompañadas de perros y llevando aves sobre sus hombros, que, por sus 
características físicas, han sido identificadas como representaciones del guacamayo azul y amarillo, 
el guacamayo rojo y el loro Amazona (King 2012: 13). La tableta sugiere que los alfareros nascas 
estaban familiarizados con los guacamayos y que su representación se basaba en una experiencia 
directa. Excavaciones arqueológicas más recientes efectuadas en el centro ceremonial nasca de 
Cahuachi por el Proyecto Nasca también han puesto al descubierto el entierro de un guacamayo, 
confirmando así la presencia de aves tropicales en la costa sur en tiempos nasca. Del mismo modo, 
las excavaciones realizadas en Pueblo Viejo, también por el Proyecto Nasca, revelaron el hallazgo 
de un guacamayo momificado envuelto en un textil y colocado como ofrenda en los escalones de 
un pequeño templo del Horizonte Medio (G. Orefici, comunicación personal, 2025). Como era 
de esperar, los artículos nascas y waris no parecen haber sido de uso cotidiano, sino haber estado 
restringidos a contextos especiales, como pudieron ser las ceremonias rituales. Lo mismo sucedió 
en tiempos inkas.



18	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Este breve preámbulo demuestra que el uso de plumas en contextos rituales en los Andes 
centrales es antiguo y se remonta al periodo Precerámico. El Estado inka continuó con esta 
tradición, sin embargo, según breves referencias encontradas en documentos etnohistóricos, los 
inkas parecen haberle dado un mayor énfasis a su uso.

3. El uso de las plumas por el Estado inka

Solo dieciséis años después del desenlace en Cajamarca, Pedro Cieza de León llegó al Tawantinsuyu 
y quedó impresionado por los vestidos inkas, especialmente por aquellos adornados con «oro, 
otras de esmeraldas y piedras preciosas, y algunas de plumas de aves» (1973: 248). Al observar 
estas cosas novedosas y a la vez sofisticadas, el cronista no pudo evitar comparar el Tawantinsuyu 
con España, admitiendo que «verdaderamente tienen ventaja». Algunas décadas después, el padre 
Bernabé Cobo (1964: 126) corroboró el relato de Cieza de León, señalando que en los almacenes 
estatales inkas se guardaba una gran variedad de productos, entre ellos ropa hecha de lana, algodón 
y plumas. Cobo agregó también que «los más finos [vestidos] eran de pluma de varios y vistosos 
colores» (1964: 239).

Brundage (1967) provee información interesante sobre el uso de plumas en tiempos inkas. 
Como ya anotamos, en la misma ciudad capital existieron depósitos reservados para su almacena-
miento. Un aspecto digno de resaltar es que uno de los símbolos visibles del Inka fue el llauto, una 
banda estrecha que se llevaba alrededor de la frente y de la que se sujetaban dos pequeñas plumas 
y una pequeña placa de plata, el canipu (Brundage 1967: 30). Garcilaso (1976 [1609]: 62) afirma 
que estas plumas eran de una ave llamada corequenque o pillco escarlata (Pharomachrus auriceps). 
Asimismo, con ocasión de ceremonias importantes que tenían lugar en la plaza de Cuzco, los 
cuerpos momificados de antiguos líderes solían ser trasladados a esa zona, donde se les protegía 
del sol con una achihua: un paraguas de plumas de colores brillantes (Brundage 1967: 45). Los 
antiguos líderes del glorioso pasado inka también disponían de una vestimenta especial que incluía 
el suntur paucar, un bastón rematado por un puñado de plumas muy juntas y de diversos colores, 
del que brotaban tres penachos en la parte superior. El bastón simbolizaba que los antiguos líderes 
aún conservaban su autoridad. Asimismo, los integrantes masculinos de cada panaca solían llevar 
el purupuru, una diadema de plumas que los distinguía de otras panacas (Brundage 1967: 46).

Todos estos ejemplos demuestran que las plumas fueron productos importantes para el Estado 
inka. Sin embargo, lo observado y anotado al respecto por cronistas como Cieza de León, Murúa, 
Cobo y el mismo Guamán Poma, corresponden a casos en los que las plumas se utilizaban en 
contextos públicos con el objetivo de hacerlas visibles. Considerando que el colorido de las plumas 
de las aves tropicales es único, su incorporación como elemento esencial en los tejidos especiales 
inkas parece haber tenido como propósito resaltar la importancia de determinados personajes y, 
sobre todo, de las celebraciones estatales. King (2012, 2013) sostiene que recrear los colores únicos 
de las plumas en los textiles puede no haber sido una tarea fácil, razón por la cual se habría optado 
por emplearlas como tal. Otra posibilidad es que las plumas fueran accesibles para el Estado inka 
y que ya existiera una tradición bien establecida de su uso en la región. 

Sin embargo, como demuestra la investigación arqueológica, el empleo de plumas en tiempos 
inkas trascendió los contextos públicos. En efecto, existieron ocasiones, al parecer más íntimas 
y privadas, en las que también se utilizaron plumas. Este es el caso de los rituales inkas cele-
brados para rendir culto a los dioses y espíritus celestiales. Tal vez el ejemplo más conocido 
sea el de las capacochas3 (Brundage 1967: 119; Sullivan 1996: 307-308). Efectivamente, entre 
los hallazgos asociados a las capacochas se encuentran mantos adornados con plumas multico-
lores y diademas también hechas de plumas (Reinhard y Ceruti 2010: 12, 144-146). Además, 
las figurinas antropomorfas (Fig. 2) que acompañaban a las víctimas solían estar adornadas con 
plumas de vistosos colores (Morris y Von Hagen 2011: 106; Reinhard y Ceruti 2010: 138-139). 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 19

e-ISSN 2304-4292

Estos ejemplos demuestran que las plumas fueron productos esenciales no solo en la elaboración 
de finos tejidos, sino también en las ceremonias inkas.

Con la excepción de la plaza de Cuzco, los cronistas no mencionan el uso de plumas en 
contextos rituales, ya que estas fueron celebraciones íntimas a las que los españoles posiblemente 
no tuvieron acceso directo. Además, tras su llegada, muchas de estas festividades fueron abando-
nadas o incluso prohibidas. Cronistas como Cobo (1964: 200-201) mencionan a las capacochas, 
sin embargo, hay poca duda de que la información no esté basada en la observación directa, sino 
que ha sido recopilada de otras fuentes. 

Existe la posibilidad de que nuestro conocimiento acerca del uso de plumas en tiempos inkas 
se incremente a medida que se desarrollen investigaciones arqueológicas en centros importantes 
inkas. Asimismo, es posible que se ubiquen y expongan contextos importantes en los que las 
plumas estén presentes a través de excavaciones arqueológicas. 

A diferencia de los datos etnohistóricos, que suelen ser fragmentarios, la arqueología está 
mejor posicionada para recuperar información más detallada y precisa. Esto es especialmente 
cierto en regiones como la costa sur, donde, como consecuencia de la aridez y la ausencia de 
lluvias, la conservación de objetos es muy buena. Solo el saqueo clandestino y la falta de protección 

Figura 2. Estatuilla femenina elaborada en Spondylus: UCSM0079MUSA/296863. Esta pieza fue hallada en aso-
ciación a ‘La Niña del Ampato’, también conocida como ‘Juanita’, en el volcán Ampato, Arequipa, Perú (fotografía: 
Museo Santuarios Andinos de la Universidad Católica de Santa María de Arequipa).



20	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

de los monumentos arqueológicos —debido a la incapacidad de las autoridades correspondientes— 
conducen a la destrucción de espacios únicos y excepcionales. Este es el caso específico del centro 
imperial inka de Tambo Viejo (Valdez 2023), donde contextos arqueológicos en excelente estado 
de conservación, y de los que tenemos mucho que aprender, son destruidos por la ineficiencia y la 
indiferencia de las autoridades.

4. Las plumas en los rituales inkas de Tambo Viejo

El centro imperial inka de Tambo Viejo (Figs. 3 y 4) ha sido el foco de nuestra investigación 
arqueológica desde 2018 (Valdez y Bettcher 2022, 2023, 2024; Valdez et al. 2020). Este centro 
imperial fue establecido en el valle de Acarí, en la costa sur del Perú. Fue ocupado por primera vez 
durante el Periodo Intermedio Temprano y posteriormente en el periodo inka. Durante las tres 
temporadas de investigación, logramos excavar parcialmente cuatro estructuras arquitectónicas 
ubicadas en diferentes partes del sitio. Sin excepción, todas resultaron en hallazgos únicos, lo que 
demuestra que el sitio en conjunto es rico en evidencia material. La información recuperada en 
las excavaciones nos permite obtener una perspectiva general de lo que el Estado inka llevó a cabo 
en este centro provincial, aunque, sin lugar a dudas, aún queda mucho por aprender sobre Tambo 
Viejo, así como varias estructuras que merecen ser investigadas. En la medida de nuestras posi-
bilidades, hemos divulgado los resultados de nuestra investigación lo más pronto posible (Valdez 
2019; Valdez y Bettcher 2020, 2021, 2022, 2023, 2024, 2025; Valdez et al. 2020, 2024), con el 
objetivo de poner la información al alcance del público interesado y de la comunidad científica.

En tres de las cuatro estructuras excavadas, recuperamos evidencias materiales de las celebra-
ciones rituales inkas efectuadas en Tambo Viejo. De estas, en tres contextos específicos, uno en la 
Estructura 1 y dos en la Estructura 4, se ha puesto a la luz evidencia tangible del uso de plumas, 
todas en contextos rituales. Como expusimos en la sección introductoria, los cronistas españoles 
registraron algunos pasajes de las celebraciones rituales inkas que tuvieron lugar en la plaza de 
Cuzco. Considerando que información similar sobre las provincias es mínima o simplemente 
inexistente, la evidencia arqueológica nos permite conocer que también se celebraban rituales 
importantes en lugares como Tambo Viejo, donde también se utilizaban plumas. En conjunto, la 
información arqueológica aquí discutida proporciona detalles importantes sobre los rituales inkas 
que, desafortunadamente, no aparecen en las fuentes etnohistóricas. De este modo, la información 
arqueológica amplía nuestro conocimiento sobre las ceremonias inkas, de las que hasta ahora se 
sabía muy poco. 

Al tiempo de la conquista, las llamas eran los animales más omnipresentes en todo el 
Tawantinsuyu. Los españoles, que nunca antes las habían visto, las llamaban «carneros» u «ovejas 
de la tierra» (Cieza de León 1959 [1552]: 102; Cobo 1979 [1653]: 16; Molina 1947 [1572]: 
92, 95). Se estima que el Estado disponía de millones de ellas (Bonavia 2008: 158; Gade 1977: 
116). Al respecto, Murra (1984: 121) sostuvo que es posible que españoles como Estete (1968 
[1534]: 244), Xerez (1968 [1534]: 235) y Zárate (1968 [1555]: 130), que observaron rebaños 
de camélidos a lo largo de sus viajes de Cajamarca a Pachacamac y de Cajamarca a Cuzco, hayan 
quedado atónitos ante la presencia de estos animales. Es posible que un contingente de ellos fueran 
las llamas del Sol (Intipllaman) (Polo de Ondegardo 1940 [1561]: 184), destinadas al sacrificio 
durante las festividades rituales.

Más que cualquier otro animal, las llamas fueron la opción principal en los sacrificios inkas 
(Arriaga 1968 [1621]: 42; Calancha 1975 [1638]: 850; Cobo 1990 [1653]: 113). Durante las 
importantes celebraciones rituales realizadas en la plaza de Cuzco, que se efectuaban siguiendo el 
calendario lunar, se sacrificaron cientos de ellas (Arriaga 1968 [1621]: 42; Betanzos 1996 [1557]: 
46-47). Por ejemplo, en octubre era costumbre sacrificar cien llamas para promover las lluvias 
(Murra 1983: 105), mientras que en febrero se sacrificaban cien de estos animales de pelaje negro, 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 21

e-ISSN 2304-4292

esta vez para frenarlas (Zuidema 1992: 22-23). Además de los sacrificios mensuales ya estable-
cidos, se sacrificaban llamas durante periodos de estrés debido a epidemias, terremotos, y sequías 
(Rostworowski 1988: 79). Una de las fuentes informantes al respecto es Cobo, quien sostiene 
que «abía en este sacrificio mucha orden y observancia, así en el número de reses, como en el 
color y otras señales, conforme al dios a quien se ofrecía, a la fiesta y efecto por qué se sacrificaba» 
(1964 [1653]: 202). Cobo prosigue y señala que las llamas marrones (pardos, según el cronista) se 
ofrecían a Viracocha, las blancas al dios Sol y las multicolores al dios Illapa (Trueno). Finalmente, 
las llamas sacrificadas siempre eran machos y de edad tierna (Murra 1983: 104), en tanto que las 
hembras fueron reservadas para la reproducción.

Figura 3. Ubicación de Tambo Viejo en el Tawantinsuyu (mapa: M. A. Liza).



22	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Figura 4. Plano del centro provincial inka de Tambo Viejo (plano: B. Guerrero).



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 23

e-ISSN 2304-4292

También es importante anotar que en la cosmología inka, la llama ocupó un lugar de privi-
legio. Desde su perspectiva, la Vía Láctea estaba formada por dos ríos celestiales (Sullivan 1996: 
55) que separan el mundo de los dioses y de los espíritus, también conocido como hanaq pacha, 
y el mundo de los vivos, conocido como kay pacha (Sullivan 1996: 28, 56-57). Una nube negra 
ubicada entre la estrella Escorpión y las estrellas Alfa y Beta se identifica como la Llama Celestial 
(Sullivan 1996: 32, 61). Además de recorrer los márgenes de los ríos celestiales, se dice que esta 
llama descendía al mundo de los vivos, convirtiéndose en un nexo importante entre el kay pacha y 
el hanaq pacha. En otras palabras, para el Estado inka, no parecía haber mejor animal que la llama 
para servir de vínculo entre los vivos y los espíritus, que se asegura que siempre influyen en la vida 
humana.

La primera evidencia arqueológica de una actividad ritual imperial que implicó el sacrificio de 
llamas y el uso de plumas fue expuesta en la Estructura 1 de Tambo Viejo, excavada durante la 
temporada de campo 2018 (Valdez et al. 2020). Un total de cuatro llamas (Fig. 5), una de color 
marrón y tres de color blanco, fueron expuestas en la sección central de la estructura. En prepa-
ración para el ritual, las llamas fueron adornadas con cintas y collares multicolores. En el caso de 
las tres llamas blancas, también se pudo determinar que sus rostros habían sido pintados con un 
par de líneas rojas que descendían desde la cabeza hacia las narices. Es posible que esto también 
fuera así en el caso de la llama marrón, pero es difícil determinarlo. De acuerdo con Guamán Poma 
(1936 [1613]: 243), las llamas sacrificadas durante el mes de abril, dedicadas a las huacas, ídolos y 
dioses, tenían la cabeza y el rostro pintados con líneas rojas. Este detalle, sumado a la tierna edad 
de las cuatro llamas sacrificadas al interior de la Estructura 1 (Valdez et al. 2020: 1563-1565), deja 
abierta la posibilidad de que este ritual tuviera lugar en abril o al final del ciclo agrícola (cosecha). 
También es importante recordar que las llamas nacen entre enero y marzo (Bonavia 2008: 47), lo 
que habría facilitado su disponibilidad, en edad tierna, para su sacrificio.

Figura 5. Ofrendas de llamas expuestas en la Estructura 1 de Tambo Viejo (fotografía: L. M. Valdez).



24	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Las extremidades de las cuatro llamas encontradas in situ estaban flexionadas hacia el torso y 
atadas con una cuerda larga, y luego colocadas una al lado de la otra, manteniendo una orientación 
hacia el este, en un hoyo previamente excavado. Uno de los aspectos sobresalientes de este hallazgo, 
y de relevancia para esta discusión, fue la ubicación de un par de palos pequeños, de apenas 10 a 12 
centímetros de largo colocados en posición vertical junto a los ojos de cada llama, con plumas de 
color naranja atadas firmemente en sus extremos superiores (Fig. 6) (Valdez y Bettcher 2022: 244). 
El número original de llamas depositadas parece haber sido mayor, pues durante la excavación se 
determinó que inmediatamente al norte de las cuatro llamas había una deposición de tierra y arena 
suelta donde se encontraron huesos desarticulados de camélidos, también de edad tierna, además 
de cintas que parecen pertenecer a las llamas que fueron removidas por una intervención clan-
destina. A partir del hallazgo de huesos, estimamos que el número original de llamas sacrificadas y 
depositadas en este lugar debió ser de al menos siete (Valdez et al. 2020: 1565).

La excavación de la Estructura 4 (Fig. 7), realizada durante la temporada de campo 2024, 
arrojó hallazgos importantes, dos de los cuales consisten en sacrificios de llamas asociados con 
plumas. En la Estructura 4 encontramos un total de 14 llamas, todas depositadas al igual que las 
de la Estructura 1 (Fig. 8), es decir, con sus extremidades flexionadas hacia el torso, atadas con 
una cuerda y orientadas hacia el este. Esto sugiere que había una forma estandarizada de enterrar 
estas ofrendas. Todas aquellas expuestas en la Estructura 4 fueron depositadas antes de las primeras 
construcciones inkas, posiblemente en un esfuerzo por transformar el lugar en uno asociado con 
la ideología imperial. La investigación arqueológica en Tambo Viejo también ha demostrado que 
las construcciones inkas se modificaban con cierta regularidad. Este es el caso de la Estructura 4. 
En efecto, antes del establecimiento de esta estructura, existieron otras construcciones inkas, y fue 
en anticipación a estas que se sacrificaron las llamas. Posteriormente, las construcciones fueron 
desmanteladas y sustituidas por la Estructura 4, como lo demuestra la presencia de cimientos de 
muros sellados por este espacio. 

Durante la ejecución de las construcciones posteriores, algunas de las llamas depositadas 
previamente fueron intervenidas, al parecer, de forma accidental. Como resultado, estas ofrendas 
se vieron afectadas. Este es el caso de las llamas 13 y 14 (ambas de color marrón y edad tierna) 
que parecen haber pertenecido al mismo contexto, pero que fueron manipuladas al tiempo que se 
construyó un muro. Como resultado, las llamas no solo quedaron fuera de su contexto original, 
sino también parcialmente desarticuladas. La situación de la llama 12 (de color negro y edad tierna) 
es similar. En este caso, durante la construcción de una collana rectangular y semisubterránea, la 
ofrenda de llama fue alterada por casualidad, pero esta volvió a ser enterrada a corta distancia, al 
lado sur de la collana. El contexto de las llamas 10 y 11 (ambas de color negro y edad tierna), que 
parecen haber sido enterradas juntas, también fue removido por construcciones posteriores, pero 
siempre en tiempos inkas. La llama 11 estaba completamente desarticulada, pero una vez que se 
juntaron sus huesos, se volvieron a enterrar. La llama 10, ubicada inmediatamente al lado sur de la 
llama 11, todavía mantenía su posición original. Al igual que las llamas de la Estructura 1, la llama 
10 estaba adornada con cintas y collares; sus extremidades flexionadas hacia el torso y sujetadas con 
una cuerda, para luego ser depositada en un hoyo orientado el este. 

Un aspecto llamativo de la llama 10 es que junto a su ojo derecho había un pequeño poste, de 
apenas 12 centímetros de largo, que fue colocado en posición vertical, con plumas color naranja 
atadas firmemente en su extremo superior (Fig. 9). Entre tanto, en el lado opuesto también encon-
tramos otro poste similar, pero esta vez sin plumas y sin estar en posición vertical. Todo indica que 
el poste fue removido de su posición original, momento en el que las frágiles plumas se destruyeron. 
Este hecho deja abierta la posibilidad de que las llamas 11, 12, 13 y 14 también estuvieran dotadas 
de plumas, pero que estas se destruyeran cuando las llamas fueron intervenidas accidentalmente.

Finalmente, al lado sureste de la Estructura 4 se expuso un grupo de nueve llamas. Hasta la 
fecha, este es el grupo más numeroso hallado en Tambo Viejo y demuestra que los sacrificios inkas 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 25

e-ISSN 2304-4292

Figura 6. Palos y plumas asociados a las llamas expuestas en la Estructura 1 de Tambo Viejo (fotografía: L. M. Valdez).

Figura 7. Dibujo de planta de la Estructura 4 de Tambo Viejo con la ubicación de los hallazgos más representativos 
(dibujo: F. Zárate).



26	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Figura 9. Palos y plumas asociados a la llama 10 expuesta en la Estructura 4 de Tambo Viejo (fotografía: L. M. 
Valdez).

Figura 8. Llama 2 proveniente de la Estructura 4 de Tambo Viejo (fotografía: L. M. Valdez).

involucraban a múltiples animales. Tal y como anotamos líneas atrás, los cronistas aseguran que 
el número preferido de llamas sacrificadas era cien (pachaq). Estos camélidos fueron expuestos en 
excelentes condiciones de conservación, con la excepción de las llamas 1 y 6, que parecen ya no 
mantener sus posiciones originales. Sin embargo, en ambos casos, se hizo el esfuerzo de juntar 
sus huesos para volverlos a enterrar. Algunos huesos de la llama 1 también fueron parcialmente 
quemados, pero reunidos para ser enterrados nuevamente. Los huesos y las epífisis de las llamas 
todavía se encontraban separados, lo que indica que ambas eran de edad tierna. El pelaje asociado 
a los huesos desarticulados de ambas sugiere que fueron de color blanco. El resto de las llamas 
de este grupo también eran de edad tierna, posiblemente neonatos, la mayoría blancas y algunas 
blancas con manchas de color marrón. Al igual que la llama 10 y las llamas de la Estructura 1, 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 27

e-ISSN 2304-4292

las extremidades de todas estaban flexionadas hacia el torso y sujetadas con una cuerda, para así 
mantenerlas en una posición de reposo intencionada. Del mismo modo, las llamas fueron ador-
nadas con cintas y collares multicolores, y sus caras pintadas con líneas rojas que descendían desde 
la cabeza hacia las narices. Las llamas, elegantemente adornadas, fueron colocadas en un hoyo 
amplio previamente excavado, una junto a la otra, manteniendo una orientación hacia el este. 
Como en el caso de las llamas de la Estructura 1, al lado de cada ojo se colocó un pequeño poste 
en posición vertical, con plumas de color naranja atadas en su extremo superior (Fig. 10). La recu-
rrencia de plumas en estos contextos especiales pone de manifiesto que este fue un producto de alto 
valor y, como tal, fue depositado al lado de otros productos igualmente importantes. 

Queremos enfatizar que los actos rituales son procedimientos complejos (Marcus 2007; 
Rappaport 1971) y que se efectúan durante un lapso de tiempo determinado. Por ejemplo, es 
posible que las llamas adornadas, antes de ser enterradas, fueran exhibidas en la plaza principal de 
Tambo Viejo para que pudieran ser vistas por el público. Es probable que uno de los objetivos del 
Estado inka fuera que la población local observara un acto ritual imperial. Además, es posible que 
al tiempo que las llamas fueron finalmente colocadas en sus respectivos lugares para su entierro, 
se realizaran otros actos, como arengas y discursos, que desafortunadamente no dejan evidencia 
material a la que podamos acceder. 

A diferencia de la información encontrada en las fuentes escritas, la evidencia proveniente de 
Tambo Viejo demuestra que el sacrificio de llamas fue mucho más complejo de lo anticipado e 
incluyó diversos productos, entre los que destacan las plumas de colores. Una vez que las llamas 
fueron colocadas en sus respectivas posiciones, se desperdigaron hojas de coca sobre ellas. Aquí 
debemos enfatizar que, para los inkas, la coca fue la más sagrada de todas las plantas (Cieza de 
León 1984: 121; Davis 1997: 439). Este también fue el caso del Spondylus, otro producto de alto 
valor simbólico (Morris y Von Hagen 2011: 48;Murra 1975b: 260), cuyos fragmentos también 

Figura 10. Palos y plumas hallados en asociación a las llamas 4 y 5 expuestas en la Estructura 4 de Tambo Viejo 
(fotografía: L. M. Valdez).



28	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

se esparcieron sobre las llamas. Es muy posible que también se haya vertido chicha sobre ellas, 
pero no tenemos evidencia tangible para confirmar esta posibilidad. Se conoce, sin embargo, que 
la chicha jugó un rol central en toda actividad ritual inka, y dudamos que Tambo Viejo fuera una 
excepción. Todos estos productos fueron de singular importancia para el Estado inka, siendo las 
plumas los menos conocidos de todos. Estas evidencias demuestran que plumas de colores fueron 
utilizadas de manera recurrente en los rituales imperiales del Estado inka, lo que indica que fueron 
productos especiales.

Es conocido que las aves de plumaje colorido son de la región tropical (Cali Zarur 1991; 
Kensinger 1991). Como se indicó al inicio de esta discusión, existen algunos documentos que 
mencionan esta región como fuente importante de plumas multicolores utilizadas en tiempos 
inkas. Desafortunadamente, los cronistas rara vez dan el nombre de las aves (Candler 1991: 8). 
Si, en efecto, las plumas de las aves de origen tropical fueron utilizadas en toda actividad ritual 
inka celebrada a lo largo del Tawantinsuyu, puede haber poca duda de que el Estado inka invirtió 
mucho esfuerzo en ellas.

Es difícil determinar con precisión la especie de ave o el origen exacto de las plumas prove-
nientes de contextos arqueológicos (Giuntini 2012: 91). Teniendo en consideración estas restric-
ciones, podemos afirmar que las plumas provenientes de Tambo Viejo no fueron productos locales, 
pues la única especie de ave con plumaje colorido en la zona es el mosquero (Pyrocephalus rubinus) 
(Schulenberg et al. 2007: 450), cuyas plumas son distintas de los ejemplares arqueológicos aquí 
discutidos. Esto abre la posibilidad de que las plumas halladas en Tambo Viejo hayan tenido un 
origen tropical. 

En un esfuerzo por determinar esta posibilidad, se enviaron imágenes de las muestras arqueo-
lógicas de plumas a Letty Salinas y Matias Laynes, del Departamento de Ornitología del Museo de 
Historia Natural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, para su evaluación. La identi-
ficación inicial realizada por los especialistas sugiere que las plumas de Tambo Viejo posiblemente 
corresponden al Rupicola peruvianus (Clements y Shany 2001: 150, lámina 83), comúnmente 
conocido como gallito de las rocas. Específicamente, por ser los ejemplares de Tambo Viejo de 
forma alargada, las plumas serían de la zona del pecho del animal, cerca de los flancos. El tamaño, 
el color general de las plumas y el color de su raquis también corresponden a esta especie, cuyo 
hábitat son los bosques montanos húmedos de la vertiente oriental de los Andes, que se distri-
buyen a altitudes que oscilan entre los 500 y 2300 metros sobre el nivel del mar (Schulenberg et al. 
2007: 496-497). La presencia de caravanas de llamas, un elemento común en Tambo Viejo, habría 
facilitado el transporte de bienes provenientes de regiones ecológicamente diversas, incluidas las 
plumas. También es posible que estas aves se criaran en la costa, así como lo sugieren las evidencias 
acerca del manejo y crianza en sitios del Periodo Intermedio Tardío en el desierto de Atacama 
(Capriles et al. 2021).

Estamos convencidos de haber logrado un avance significativo en la investigación de Tambo 
Viejo, que, por lo menos desde nuestra perspectiva, es hoy uno de los centros provinciales inkas 
mejor estudiados de toda la costa sur. Sin embargo, la carencia de información comparativa para 
importantes sitios inkas como Paredones en el valle de Nazca, Ica la Vieja en el valle de Ica y Tambo 
Colorado en el valle de Pisco, por nombrar tres ejemplos, imposibilita determinar si en otros 
centros adyacentes ocurrieron actividades similares a las registradas en Tambo Viejo. Si futuros 
estudios demostraran que no se realizaban ceremonias rituales similares a las de Tambo Viejo, por 
ejemplo, en Tambo Colorado, estaríamos en la condición de afirmar que Tambo Viejo no solo fue 
un centro provincial de particular importancia dentro del Tawantinsuyu, sino también un lugar 
ritualmente significativo en el que el Estado inka invirtió muchos recursos. De ser así, esta posible 
interpretación conducirá a responder otras interrogantes, tales como: ¿por qué fue necesario para 
el Estado inka convertir a Tambo Viejo en un centro ritualmente significativo? ¿y por qué el Estado 
inka no hizo lo mismo en sitios como Paredones? Una vez que estemos en la condición de dar 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 29

e-ISSN 2304-4292

respuestas satisfactorias a este tipo de preguntas, también podremos percibir la dinámica del Estado 
inka en un contexto mucho más amplio. Esto último es fundamental considerando que Tambo 
Viejo no fue una isla dentro del Tawantinsuyu, sino parte de un sistema totalmente articulado.

5. Consideraciones finales

«[En Cuzco, los almacenes imperiales] contenían algodón crudo y diversos tipos de lana cruda, 
así como montones de prendas toscamente confeccionadas y ya tejidas. Otros estaban llenos de 
cuerdas de diversas dimensiones, todas debidamente almacenadas en rollos [...]; incluso había 
almacenes reservados exclusivamente para las plumas de colibrí y el pillco escarlata» (Brundage 
1967: 12). Desde las regiones montañosas de Nueva Guinea (Sillitoe 1988) y Polinesia (Stokes 
1925), hasta las islas de Hawái (Westergaard 2022), Mesoamérica (Smith 2001: 137, 139), y 
la Amazonía (Calil Zarur 1991; Conklin 1997), las plumas multicolores de aves tropicales han 
sido muy utilizadas a lo largo del tiempo, incluso al extremo de llevar a la extinción a aquellas 
con los mejores plumajes. Estos ejemplos dejan claro que la humanidad siente fascinación por las 
plumas multicolores y las aves en general. En efecto, su increíble capacidad para volar y sus bellos 
cantos, que cautivan lo más profundo de la memoria humana, han hecho que nuestra especie les 
preste particular atención. Entre tanto, los deslumbrantes colores de su plumaje siempre llamaron 
nuestra curiosidad, tal vez porque es inevitable que capten nuestra atención. Por ejemplo, Burton 
(2001: 132) asegura que la fascinación humana con los colibríes se remonta a la llegada de los 
primeros pobladores al suelo americano. Del mismo modo, españoles como Cobo (1964: 323) no 
pudieron ocultar su fascinación con esta especie. Posiblemente, este también sea el caso de otras 
especies de origen tropical y plumaje colorido. 

Por ejemplo, en el caso de la población Bororo de la Amazonía, Calil Zarur (1991: 36) sostiene 
que las aves tienen poder espiritual precisamente porque tienen plumas y la capacidad de volar. 
Por lo tanto, las aves son consideradas mensajeras entre el mundo terrestre y el desconocido más 
allá habitado por ancestros y espíritus. El investigador sostiene que, para los bororos, determinados 
colores tienen un símbolo específico (Calil Zarur 1991: 32). Por ejemplo, se dice que las plumas 
rojas del guacamayo son símbolos de bondad, poder y fertilidad. En contraste, las plumas rojas 
del mosquero bermellón se consideran dañinas porque esta ave representa a Meri, el mal espíritu. 
Esto demuestra que aves específicas y plumas de colores concretos tienen símbolos determinados. 
A su vez, Pressman (1991: 82, 87) sostiene que diferentes naciones indígenas de la Amazonía 
asocian colores específicos de las plumas de aves tropicales con un valor simbólico de profundas 
raíces mitológicas. Por ejemplo, para los shipibos y asháninkas, el color rojo representa la sangre, 
mientras que para los cashinahuas, el mismo color representa el fuego. 

Puesto en perspectiva, es posible que para el Estado inka las plumas de aves específicas y colores 
particulares también se interpretaran de formas distintas. Aunque no existen fuentes concretas 
que revelen por qué los inkas mostraron interés en las plumas, podemos asumir que esto se debe 
en parte a la fascinación humana por las aves. Brosseder (2023) observa que es posible que en 
tiempos inkas haya existido una asociación entre las plumas de guacamayo y el agua. Sin embargo, 
es probable que este vínculo fuera la continuación de un interés que surgió mucho tiempo antes 
del establecimiento del Tawantinsuyu. Como hemos anotado, puede haber poca duda de que las 
plumas multicolores se encontraban entre los productos más estimados por los inkas, quizás a la par 
con las hojas de la coca y el Spondylus, cuya obtención requería un esfuerzo adicional. La presencia 
de estos productos en contextos rituales constituye una evidencia tangible de su especial impor-
tancia para el Estado inka. 

A diferencia del Spondylus, por ejemplo, las plumas son muy frágiles, y su existencia en 
contextos arqueológicos, como los que aquí se discuten, obedecen a circunstancias excepcionales; 
de lo contrario, es muy posible que nunca nos hubiéramos tomado el tiempo para reflexionar 



30	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

sobre  ellas. Por lo tanto, precisamente debido a la preservación, es complicado determinar el 
posible uso generalizado de las plumas multicolores en las actividades rituales imperiales, pues 
encontrar estos elementos en contextos inkas de la sierra peruana es una tarea casi imposible. Sin 
embargo, la evidencia de la que disponemos nos permite sostener que los solemnes actos rituales 
de los inkas requerían plumas multicolores, al igual que otros productos como el Spondylus y las 
hojas de la coca.

Finalmente, esta consideración de un tema importante, pero rara vez discutido, como el uso 
ritual de las plumas, nos permite también reflexionar sobre la necesidad de prestar atención a 
tópicos que han sido relegados en la academia sin justificación alguna. En este contexto, la reciente 
contribución de Brosseder (2023) es bienvenida. Aspectos que en un principio parecen irrelevantes 
cobran importancia una vez contextualizados y conllevan a una mejor comprensión del Estado 
inka. Dicho de otro modo, debe haber una justificación para la presencia de cualquier objeto en 
los contextos que analizamos los arqueólogos; de lo contrario, esos objetos no estarían allí. Por lo 
tanto, merecen el mismo tratamiento y consideración que el resto de los materiales recuperados y 
estudiados. Esperamos que esta iniciativa motive nuevas discusiones y, sobre todo, incite a explorar 
un tema importante, pero poco discutido en la arqueología andina.

Agradecimientos

La investigación arqueológica en Tambo Viejo fue efectuada con la autorización del Ministerio 
de Cultura del Perú (Resolución Directoral No. 000210-2024 DCIA DGPA VMPCIC/MC) 
y con el financiamiento de la Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. La 
identificación de la especie de ave a la que pertenecen las plumas provenientes de Tambo Viejo 
fue realizada por Letty Salinas y Matias Laynes, del Departamento de Ornitología del Museo 
de Historia Natural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Agradecemos al Museo 
Santuarios Andinos de la Universidad Católica de Santa María de Arequipa por la cortesía de la 
figura 2 de este artículo. Los trabajos de campo y gabinete fueron posibles gracias a la participación 
de numerosas personas, a quienes expresamos nuestro sincero agradecimiento. La lista incluye a: 
Mario Ruales, Marcelino Huamaní, Fernando Serván, Cruver Jayo, Miguel Liza, Wilber Alarcón, 
Oscar Bendezú, Florentino Zárate, Soledad Gutiérrez, Elena Rodríguez, Sophia King, Charmelí 
Manrique, Yanina Laura, Rubén Quispe, Cintia Pillpe, Josiel Ayala, Nada Valdez, Katherinne 
Aylas, Cirilo Ventura, Fabrizio Serván, Abel Fernández, Miguel Mota, Karen Guzmán, Lismer 
Cáceres, Esthefani Pauca, Gino Baez, Wilton Cedano, Anthony del Villar, Benjamín Guerrero, 
Modesto Canales, Danny Pinto, Martín Roque, Eber Meléndez, Rigoberto Silva, Rosa Mazuelo, 
Percy Rojas, Ángel Iglesias, Rosa Ampuero y Diana de Cárdenas. Queremos dar un reconoci-
miento especial a Carol Rodríguez y María del Carmen Vega por su dedicada atención a la edición 
de este documento. Todo error es de nuestra completa responsabilidad. 

Dos revisores realizaron comentarios y apreciaciones sobre nuestro manuscrito original, a 
quienes también les extendemos nuestro más sincero agradecimiento. Muchas de las sugerencias 
exigían expandir el documento, así como ofrecer un análisis más exhaustivo de las muestras de 
plumas. Dado que el estudio de estos materiales es un área que va más allá de nuestra especiali-
zación, esto queda como una tarea pendiente. Lo que ofrecemos aquí es el registro del contexto 
arqueológico, que esperamos contribuya a una mayor discusión del tema, que, a pesar de su gran 
relevancia, permanece relegada. 

Notas
1 	Los taquis eran canciones y bailes que solían hacerse durante las grandes celebraciones 

inkas, en las que también se consumía chicha. Por ejemplo, Brundage sostiene que «el taqui 
en sí consistía en bailar, jugar, y beber grandes cantidades de akha [chicha]» (1967: 136). 



	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 31

e-ISSN 2304-4292

Por su parte, Cobo (1964: 217) se refiere al taqui como un baile que solía realizarse acompañado 
de bebidas.

2 	Los qarawis son una combinación de canciones y poesía que a menudo evocaban tiempos 
pasados. Brundage indica que «en ese estado de ánimo, al mismo tiempo benévolo y nostálgico, 
se canto el harawi [qarawi], un canto que describe la antigua regla» (1967: 46-47). Cobo se 
refiere al qarawi como un araví, que es «un cantar» (1964: 215).

3 	 Las capacochas fueron rituales inkas que consistían en el sacrificio de niños y niñas, a menudo 
efectuados en la cima de los cerros más altos del territorio inka. Este tipo de sacrificios se 
llevaban a cabo en tiempos críticos, como sequías, epidemias o desastres naturales (véase 
Reinhard y Ceruti 2010).

Referencias

Arriaga, P. J. (1968 [1617]). The extirpation of idolatry in Peru, University of Kentucky Press, Lexington.
Betanzos, J. de (1996 [1557]). Narrative of the incas (traducido y editado por R. Hamilton y D. Buchanan), 

University of Texas Press, Austin.
Bonavia, D. (2008). The South American camelids: an expanded and corrected edition, The Cotsen Institute of 

Archaeology, University of California, Los Angeles.
Brosseder, C. (2023). Inka bird idiom: Amazonian feathers in the Andes, University of Pittsburgh Press, Pittsburgh. 
Brundage, B. C. (1967). Lords of Cuzco: a history and description of the Inca people in their final days, University of 

Oklahoma Press, Norman. 
Burger, R. L. (1992). Chavin and the origins of andean civilization, Thames & Hudson, London.
Burton, R. (2001). The world of the hummingbird, Firefly Books Ltd., Willowdale.
Calancha, A. de la (1975 [1638]). Coronica moralizada del orden de San Agustin en el Perú, con sus egenplares en esta 

monarquía, volúmenes II-III, Ignacio Prado Pastor, Lima. 
Calil Zarur, E. N. (1991). The Bororo of central Brazil: social and spiritual languages of feather art, en: R. E. Reina 

y K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 26-39, The University Museum of Archaeology and Anthropology, 
University of Pennsylvania, Philadelphia.

Candler, K. L. (1991). Featherworking in Precolumbian Peru: ancient plumage, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger 
(eds.), The gift of birds, 1-15, The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of 
Pennsylvania, Philadelphia.

Capriles, J. M., U. Lombardo, B. Maley, C. Zori, B. Claros y H. Veit (2021). Pre-Columbian transregional captive 
rearing of Amazonian parrots in the Atacama Desert, Proceedings of the National Academy of Sciences 118 (14), 
1-8. https://doi.org/10.1073/pnas.2020020118

Cieza de León, P. (1959 [1552]). The incas of Pedro de Cieza de León (traducido por H. de Onis), University of 
Oklahoma Press, Norman.

Cieza de León, P. (1967 [1553). El señorío de los incas, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.
Cieza de León, P. (1973 [1553]). La crónica del Perú, Ediciones Peisa, Lima.
Cieza de León, P. (1984 [1553]). Obras completas, tomo 1, Biblioteca de Autores Españoles, Madrid.
Clements, J. F. y N. Shany. (2001). A field guide to the birds of Peru, Ibis Publishing Company, Temecula.
Cobo, B. (1964 [1653]). Historia del nuevo mundo, Ediciones Atlas, Madrid.
Cobo, B. (1979 [1653]). History of the Inca Empire (traducido y editado por R. Hamilton), University of Texas 

Press, Austin.
Cobo, B. (1990 [1653]). Inca religion and customs, by father Bernabé Cobo (traducido y editado por R. Hamilton), 

University of Texas Press, Austin. https://doi.org/10.7560/738546
Cohen, M. N. (1978). Archaeological plant remains from the central coast of Peru, Ñawpa Pacha 16, 23-50. 

https://doi.org/10.1179/naw.1978.16.1.003
Conklin, B. A. (1997). Body paints, feathers, and VCRs: aesthetics and authenticity in Amazonian activism, 

American Ethnologist 24 (4), 711-737. https://doi.org/10.1525/ae.1997.24.4.711
Davis, W. (1997). One river: explorations and discoveries in the Amazon rainforest, Touchstone Rockefeller Center, 

New York.
De la Fuente Sanct Angel, R. (1965 [1572]). Relación del Cerro de Potosí y su descubrimiento, en: Relaciones 

geográficas de Indias, volumen 2, 88-96, Ministerio de Fomento, Madrid.

https://doi.org/10.1073/pnas.2020020118
https://doi.org/10.7560/738546
https://doi.org/10.1179/naw.1978.16.1.003
https://doi.org/10.1525/ae.1997.24.4.711


32	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Estete, M. (1968 [1534]). La relación del viaje que hizo el señor capitán Hernando Pizarro por mandado del senor 
Gobernador, su hermano, desde el pueblo de Caxamalca a Parcana y de allí a Jauja, en: Biblioteca Peruana I, 
345-402, Editores Técnicos Asociados, Lima.

Feldman, R. A. (1986). Early textiles from the Supe valley, Peru, en: A. P. Roe (ed.), The Junius B. Bird Conference 
on andean textiles, 31-46, The Textile Museum, Washington, D.C.

Gade, D. (1977). Llama, alpaca y vicuña: ficción y realidad, en: J. Flores Ochoa (ed.), Pastores de puna: uywamichiq 
punarunakuna, 113-120, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Garcilaso de la Vega, I. (1976 [1609]). Comentarios reales de los incas, tomo II (prólogo, edición y cronología de A. 
Miro Quesada), Biblioteca Ayacucho, Caracas.

Giuntini, C. (2012). Techniques and conservation of Peruvian feather mosaics, en: H. King (ed.), Peruvian 
featherworks: art of the precolumbian era, 89-100, The Metropolitan Museum of Art/Yale University, New 
York/New Haven/London.

Greene, V. (1991). An ancient Andean feathered headdress, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), The gift 
of birds, 17-25, The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of Pennsylvania, 
Philadelphia.

Grieder, T., A. Bueno, C. Earle Smith y R. M. Maline (1988). La Galgada, Peru: a pre-ceramic culture in transition, 
University of Texas Press, Austin.

Guamán Poma, F. (1936 [1615]). El primer nueva corónica y buen gobierno, Institut D’Ethnologie, Université de 
Paris, Paris.

Kensinger, K. M. (1991). Feathers make us beautiful: the meaning of Cashinahua feather headdresses, en: R. 
E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 40-49, The University Museum of Archaeology and 
Anthropology, University of Pennsylvania, Philadelphia. 

King, H. (2012). Feather arts in ancient Peru, en: H. King (ed.), Peruvian featherworks: art of the Precolumbian era, 
9-43, The Metropolitan Museum of Art/Yale University, New York/New Haven/London.

King, H. (2013). Featherwork, en: S. E. Berg (ed.), Wari: lords of the Andes, 207-215, The Cleveland Museum of 
Art/Thames and Hudson, New York.

LeVine, T. (1992). Inka storage in three highland regions, en: T. LeVine (ed.), Inka storage systems, 107-148, 
University of Oklahoma Press, Norman & London.

Marcus, J. (2007). Rethinking ritual, en: E. Kyriakidis (ed.), The archaeology of ritual, 43-75, The Cotsen Institute 
of Archaeology, University of California, Los Angeles. https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrr7s.8

Menzel, D. (1959). The Inca occupation of the south coast of Peru, Southwestern Journal of Anthropology 15, 
125-142. https://doi.org/10.1086/soutjanth.15.2.3628802

Molina, C. (1947 [1572]). Ritos y fábulas de los incas, Editorial Futuro, S.R.L., Buenos Aires.
Morris, C. (1979). Maize beer in the economics, politics, and religion of the Inca empire, en: C. F. Gastineau, W. 

J. Darby y T. B. Turner (eds.), Fermented food beverages in nutrition, 21-34, Academic Press, New York. https://
doi.org/10.1016/B978-0-12-277050-0.50008-2

Morris, C. y A. von Hagen (2011). The incas: lords of the four quarters, Thames & Hudson, London.
Murra, J. V. (1962). Cloth and its function in the Inca state, American Anthropologist 64, 710-728. https://doi.

org/10.1525/aa.1962.64.4.02a00020
Murra, J. V. (1975a). La función del tejido en varios contextos sociales y políticos, en: J. V. Murra (ed.), Formaciones 

económicas y políticas del mundo andino, 145-170, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.
Murra, J. V. (1975b). El tráfico del mullu en la costa del Pacífico, en: J. V. Murra (ed.), Formaciones económicas y 

políticas del mundo andino, 255-267, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.
Murra, J. V. (1982). The mit’a obligations of ethnic groups to the Inka state, en: G. A. Collier, R. I. Rosaldo y J. 

D. Wirth (eds.), The Inca and Aztec States, 1400-1800: anthropology and history, 237-262, Academic Press, 
New York. 

Murra, J. V. (1983). La organización económica del Estado inca, Siglo Veintiuno/Nuestra América, Ciudad de 
México.

Murra, J. V. (1984). Andean societies, Annual Review of Anthropology 13, 119-141. https://doi.org/10.1146/
annurev.anthro.13.1.119

Murúa, M. de (1946 [1590]). Historia del origen y genealogía real de los reyes incas del Perú, Instituto Santo Toribio 
de Mogrovejo, Madrid.

Paul, A. (1990). Paracas ritual attire: symbols of authority in ancient Peru, University of Oklahoma Press, Norman.
Phipps, E. (2015). Inka textile traditions and their colonial counterparts, en: I. Shimada (ed.), The Inka empire: a 

multidisciplinary approach, 197-214, University of Texas Press, Austin. https://doi.org/10.7560/760790-012

https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrr7s.8
https://doi.org/10.1086/soutjanth.15.2.3628802
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-277050-0.50008-2
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-277050-0.50008-2
https://doi.org/10.1525/aa.1962.64.4.02a00020
https://doi.org/10.1525/aa.1962.64.4.02a00020
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.13.1.119
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.13.1.119
https://doi.org/10.7560/760790-012


	 LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO	 33

e-ISSN 2304-4292

Pickersgill, B. y C. B. Heiser (1978). Origins and distribution of plants domesticated in the New World 
tropics, en: D. L. Browman (ed.), Advances in Andean archaeology, 133-165, Mouton, Paris. https://doi.
org/10.1515/9783110810011.133

Pizarro, P. (1986 [1571]). Relación del descubrimiento y conquista de los reinos del Perú (edición y consideraciones 
preliminares de G. Lohmman Villena), Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima. 
https://doi.org/10.18800/F3499119

Polo de Ondegardo, J. (1940 [1561]). Informe del Licenciado Juan Polo de Ondegardo al Licenciado Briviesca de 
Muñatones sobre la perpetuidad de las encomiendas en el Perú, Histórica 13, 128-196.

Pressman, J. F. (1991). Feathers of blood and fire: the mythological origins of avian coloration, en: R. E. Reina y 
K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 78-91, The University Museum of Archaeology and Anthropology, 
University of Pennsylvania, Philadelphia.

Quilter, J. (1985). Architecture and chronology at El Paraiso, Journal of Field Archaeology 12, 279-297.
Rappaport, R. A. (1971). The sacred and human evolution, Annual Review of Ecology and Systematics 2, 23-44. 

https://doi.org/10.1146/annurev.es.02.110171.000323
Reinhard, J. y M. C. Ceruti (2010). Inca rituals and sacred mountains, The Cotsen Institute of Archaeology Press, 

University of California, Los Angeles.
Robbins, M. (1991). The sources of feathers, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 116-127, 

The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of Pennsylvania, Philadelphia.
Rostworowski, M. (1988). Prólogo, en: M. Rostworowski (ed.), Conflicts over coca fields in 16th century Peru, 

69-81, Studies in Latin American Ethnohistory and Archaeology 21, University of Michigan, Ann Arbor.
Sancho, P. (1917 [1532-1533]). Relación para S. M. de lo sucedido en la conquista y pacificación de estas provincias, 

en: La colección de libros y documentos referentes a la historia del Perú, serie 5, 122-202, Sanmarti, Lima.
Schulenberg, T. S., D. F. Stotz, D. F. Lane, J. P. O’Neill y T. A. Parker III (2007). Birds of Peru: revised and updated 

edition, Princeton Field Guides, Princeton University Press, Princeton/Oxford.
Shady Solis, R. (2004). Caral: la ciudad del fuego sagrado, Interbank, Lima.
Shady Solis, R. (2007). Los valores sociales y culturales de Caral-Supe, la civilización más antigua del Perú y América 

y su rol en el desarrollo integral y sostenible, Instituto Nacional de Cultura, Proyecto Arqueológico Caral, Lima. 
Sillitoe, P. (1988). An introduction to the anthropology of Melanesia: culture and tradition, University of Cambridge 

Press, Cambridge.
Silverman, H. y D. A. Proulx. (2002). The nasca, Wiley-Blackwell, Malden/Massachusetts/London. https://doi.

org/10.1002/9780470693384
Smith, M. E. (2001). The Aztec empire and the Mesoamerican world system, en: S. E. Alcock, T. N. D’Altroy, K. 

D. Morrison y C. A. Sinopoli (eds.), Empires, 128-154, Cambridge University Press, Cambridge.
Stokes, J. F. G. (1925). Notes on Polynesian featherwork, Journal of the Polynesian Society 34 (1), 24-35.
Sullivan, W. (1996). The secret of the incas: myth, astronomy, and war against time, Crown Publishers, Inc., New 

York.
Urton, G. (2017). Writing the history of an ancient civilization without writing: reading the Inka khipus as 

primary sources, Journal of Anthropological Research 73 (1), 1-21. https://doi.org/10.1086/690611
Valdez, L. M. (2021). Una ofrenda de perro en el centro provincial Inka de Tambo Viejo, Perú, Boletín del Museo 

de Arqueología y Antropología 3, 9-16.
Valdez, L. M. (2023). La realidad de los monumentos arqueológicos en el Perú: una perspectiva desde Tambo 

Viejo, Arqueología y Sociedad 39, 143-164. https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2023n39.e24140
Valdez, L. M. (2024). El estado Inka en el valle de Acarí de la costa sur del Perú, Arqueología y Sociedad 40, 

121-146. https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2024n40.e25471
Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2020). Pichqa and pisqoyñu: inca gaming paraphernalia from Tambo Viejo, Peru, 

Ñawpa Pacha 40, 119-132. https://doi.org/10.1080/00776297.2020.1729483
Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2021). Inka special occasion food, World Archaeology 53, 327-344. https://doi.org/

10.1080/00438243.2021.2021107
Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2022). El centro provincial Inka de Tambo Viejo, Arqueológicas 31, 233-63.
Valdez, L, M. & K. J. Bettcher (2023). The founding of the Inca provincial center of Tambo Viejo, Acarí, Perú, 

Ñawpa Pacha 43, 249-278. https://doi.org/10.1080/00776297.2022.2102317
Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2024). El mito de la corta duración del Tawantinsuyu, Arqueológicas 33, 191-219. 
Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2025). Los sistemas de almacenamiento inka de Tambo Viejo, Boletín de Arqueología 

PUCP 36, 1-19. https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.202501.001
Valdez, L. M., K. J. Bettcher y M. N. Huamaní (2020). Inka llama offerings from Tambo Viejo, Acari Valley, Peru, 

Antiquity 94 (378), 1557-1574. https://doi.org/10.15184/aqy.2020.183

https://doi.org/10.1515/9783110810011.133
https://doi.org/10.1515/9783110810011.133
https://doi.org/10.18800/F3499119
https://doi.org/10.1146/annurev.es.02.110171.000323
https://doi.org/10.1002/9780470693384
https://doi.org/10.1002/9780470693384
https://doi.org/10.1086/690611
https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2023n39.e24140
https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2024n40.e25471
https://doi.org/10.1080/00776297.2020.1729483
https://doi.org/10.1080/00438243.2021.2021107
https://doi.org/10.1080/00438243.2021.2021107
https://doi.org/10.1080/00776297.2022.2102317
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.202501.001
https://doi.org/10.15184/aqy.2020.183


34	 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

e-ISSN 2304-4292

Valdez, L. M., K. J. Bettcher y M. M. Ruales (2024). Spaniards at the Inka provincial center of Tambo Viejo, Acari 
Valley, Peru, Journal of Anthropological Research 80, 312-339. https://doi.org/10.1086/731148

Westergaard, G. (2022). Hidden stories of extinction: hawaiian ahu’ula feather capes as biocultural artefacts, 
Museum and Society 20 (1), 104-117.

Xerez, F. (1968 [1555]). Verdadera relación de la conquista del Perú y provincia del Cuzco llamada la Nueva 
Castilla, en: Biblioteca Peruana I, 191-272, Editores Técnicos Asociados, Lima.

Zárate, A. (1968 [1555]). Historia del descubrimiento y conquista del Perú, en: Biblioteca Peruana II, 105-413, 
Editores Técnicos Asociados, Lima.

Zuidema, R. T. (1992). Inca cosmos in Andean context, en: R. Dover, K. Seibold y J. McDowell (eds.), Andean 
cosmologies through time, 17-45, Indiana University Press, Bloomington/Indianapolis. 

Recibido: Abril 2025 
Aceptado: Junio 2025

https://doi.org/10.1086/731148

