BOLETIN DE ARQUEOLOGIA PUCP / N.° 37, pp. 13-34, 2025 / e-ISSN 2304-4292

LLAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO

Lidio M. Valdez*", Katrina J. Bettcher®, R. Fernando Servin‘ y Florentino Zdrate®

Resumen

El Estado inka reconocié que el mundo natural en el que vivimos coexiste con un mundo invisible y sobrenatural
habitado por seres divinos que, desde su perspectiva, tenian influencia en la vida humana. Para establecer y mantener
una buena relacion con ellos, los inkas vieron conveniente organizar ceremonias rituales y entregar una diversidad de
ofvendas. A esta accion de buena voluntad, los dioses reciprocaron enviando lluvias que permitieron buenas cosechas. Los
productos ofrecidos como regalos eran los mejores que existian, entre los cuales se encontraban las plumas de aves mul-
ticolores. Este articulo aborda las investigaciones arqueoldgicas realizadas en el centro provincial inka de Tambo Viejo,
donde, entre varias de las ofrendas depositadas en almacenes, se hallaron plumas de aves tropicales. Aqui discutimos el
uso ritual de estos productos durante la época de los inkas y el significado especial de encontrar estos objetos fuera de la
capital del Tawantinsuyu.

Palabras clave: Estado inka, ritual, Tambo Viejo, ofrendas, camélidos, plumas

FEATHERS IN INKA RITUALS AT TAMBO VIEJO
Abstract

The Inka state was well aware that the natural world we live in coexists with an invisible, supernatural world inhabited
by divine beings who—jfrom their standpoint—influenced human life. In order to establish and maintain good rela-
tions with these beings, the Inkas found it convenient to organise ritual ceremonies and to make various offerings. The
gods corresponded to this show of goodwill by sending rains that made good harvests possible. The goods offered as presents
were the best available and these included multicoloured bird feathers. This paper presents the archaeological excavations
undertaken at the Inka provincial centre of Tambo Viejo, where tropical bird feathers have been found amidst several of
the offerings placed inside storehouses. Here we discuss the ritual use of these items throughout the Inka period, and the
special significance of their discovery amongst these goods items outside the capital city of Tawantinsuyu.

Keywords: Inka state, ritual, Tambo Viejo, offerings, camelids, feathers

¢ Faculty of Native Studies, University of Alberta, Canadi. lidio@ualberta.ca
https://orcid.org/0000-0002-7300-0680

Investigadora independiente. kjbettcher@yahoo.es

Investigador independiente. fernando.servan@ideal.org.pe
https://orcid.org/0009-0005-6365-1534

Investigador independiente. f.zaratepariona.94@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2023-7438

https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.001


mailto:lidio@ualberta.ca
https://orcid.org/0000-0002-7300-0680
mailto:kjbettcher@yahoo.es
mailto:fernando.servan@ideal.org.pe
https://orcid.org/0009-0005-6365-1534
mailto:f.zaratepariona.94@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2023-7438
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.001

14 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

1. INTRODUCCION

Las celebraciones rituales inkas fueron actos solemnes, especialmente las que se llevaron a cabo en
la plaza de Cuzco: el Haucaypata (Brundage 1967: 73), ocasiones en las que los lideres cuzquefios
aprovecharon para exhibir su grandeza y majestuosidad. Este espacio fue el escenario de las celebra-
ciones imperiales mds importantes, donde, en medio de zquis', qarawis® y el consumo de chicha
(Morris 1979), se realizaron las presentaciones mds espectaculares y coloridas. Contamos apenas
con la minima informacién acerca de las celebraciones imperiales realizadas en la plaza de Cuzco,
y ain menos sobre las que se efectuaron a lo largo y ancho del Tawantinsuyu. Esto obedece prima-
riamente a la falta de documentacién escrita. Es posible que estos importantes acontecimientos
hayan sido registrados en los quipus, sin embargo, en la actualidad estamos lejos de poder desci-
frarlos (Urton 2017). Pedro Cieza de Ledn, el cronista espanol que llegé al Tawantinsuyu en 1548,
fue uno de los primeros en observar y mostrar preocupacion acerca de las «admirables hazanas»
e «infinitas cosas dignas de perpetua memoria» que desafortunadamente venfan quedando «en
las tinieblas del olvido por falta de escritores que las refiriesen y de historiadores que las tratasen»
(Cieza de Ledn 1973: 15). Frente a esta situacién, Cieza de Ledn tomé la sabia decision y respon-
sabilidad de escribir acerca «de las cosas del memorable y gran reino del Perti». Con ello, el cronista
puso en perspectiva el importante rol de la escritura y, sobre todo, de la tarea de escribir.

Es gracias a los escritos de Cieza de Ledn, complementados con los documentos de otros
cronistas, como el jesuita Bernabé Cobo, que contamos con algunos destellos de las celebraciones
imperiales. En el Seriorio de los incas, Cieza de Ledn logré captar algunos aspectos de las solemnes
celebraciones que solian ocurrir en la plaza de la ciudad capital. Quizds lo mds importante fue la
visién del cronista, quien, ademds de registrarlas para la posteridad, vio la necesidad de informar
a la audiencia global de su majestuosidad. Posiciondndose como testigo ocular, Cieza de Ledn
transmitié su poderoso mensaje exclamando «y crean los lectores que tenemos por muy cierto que
ni en Jerusalem, Roma ni en Persia ni en ninguna parte del mundo, por ninguna republica ni rey
dél se juntaba en un lugar tanta riqueza de metales de oro y plata y pedreria como en esta plaza del
Cuzco cuando estas fiestas y otras semejantes se hacfan...» (1967: 105).

El cronista menciona que en la plaza de Cuzco habia un teatro «muy adornado con pafos
de plumas llenos de chaquira de oro y mantas grandes riquisimas de su tan fina lana, sembrados
de argenteria de oro y de pedrerfa» (Cieza de Ledn 1967: 105) donde, de acuerdo con la versién
del padre Bernabé Cobo, se acostumbrd a colocar durante los rituales «a la estatua del sol» en un
«escafio cubierto con mantas hechas de plumas» (Cobo 1964: 203). A partir de estas breves refe-
rencias, queda claro que las celebraciones rituales inkas requerfan productos especificos, entre los
que destacaban las plumas de aves tropicales (Brosseder 2023). Por ¢jemplo, Cobo informa que
durante las celebraciones con ocasién de la coronacidn del rey, efectuadas también en la plaza de
Cuzco, se acostumbraba a sacrificar «mucha ropa de cumbi, conchas del mar, plumas de colores, y
hasta mil carneros [llamas] de todos colores» (Cobo 1964: 222). Aqui, se mencionan las plumas
junto con productos importantes como «la ropa cumbi [que] era maravillosamente suave, ‘como
la seda,” de colores vivos o con ornamentos de plumas» (Murra 1975a: 149; v.z. Candler 1991:
11; Murra 1962: 711; Phipps 2015: 201). Ademds, se mencionan conchas marinas, posible-
mente mullus (Spondylus) (Murra 1975b), y llamas, los sacrificios animales preferidos de los inkas
(Cobo 1964: 202). Por su parte, Martin de Murta (1946: 235) menciona que, con ocasién de
los matrimonios reales, las calles de Cuzco eran alfombradas con finos tejidos hechos de plumas
multicolores. Asimismo, asegura que al final de las ceremonias del Ancay-Cuzqui (/nti Raymi),
celebradas durante el mes de junio —solsticio de invierno— «toda la gente volvia a la plaza acom-
pafnando al Inca, y derramando por todo el camino mucha coca, flores y plumas de todos colores»
(Cobo 1964: 216). Aqui se mencionan las plumas junto con hojas de coca, planta divina y la mds
estimada por el Estado inka (Cieza de Leén 1973: 220-221). Por tltimo, se sabe que el monarca

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 15

AMDASDELIGA

QVISPRADL

A wwamaf‘,n a\hyngu\ﬂaun
{ Y- quo N

. apagenr s
/ ,/f .d_“//

e et —

’ }{MCAK J)njc\

Figura 1. Transporte del Inka y su esposa en una litera protegida por una sombrilla de plumas (romado de Guamdn
Poma 1936 [1615]: 331); retoques: F. Zirate).

era transportado en una litera (Guamdn Poma 1936: 138, 140, 331, 340) adornada no solo con
oro, sino también con plumas (Fig. 1), mientras que la coya era protegida del sol por la achibhua,
una sombrilla también hecha de plumas de colores (Brundage 1967: 45).

La dltima coronacién imperial efectuada en la plaza de Haucaypata fue la de Hudscar, hijo
de Wayna Capac. Al respecto, Brundage (1967: 119) sostiene que «[los asistentes] se acercaron a
él sosteniendo una pequefia pluma blanca que agitaron lentamente de un lado a otro frente a su
cara y luego se la devolvieron a un asistente. Al finalizar el rito, se reunfan todas las plumas y se
quemaban cuidadosamente. Simbélicamente, cada Inca y cada magnate del imperio anunciaba asi
su persona y su espiritu como abiertamente adheridos al capac apu, y para que no hubiera retrac-
tacién posible de esta dedicacidn, el objeto en que residia la unién de gobernante y gobernado, la
pluma, era destruido para siempre».

La informacién aqui resumida demuestra que las plumas, especialmente de aves de origen
tropical (LeVine 1992: 114; Morris y Von Hagen 2011: 18), tenian una importancia particular
para el Estado inka. De hecho, Cobo (1979: 121) sostiene que el propio monarca habria solicitado
a los lideres de los grupos étnicos de la regién tropical que enviaran aves especificas, como loros

e-ISSN 2304-4292



16 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

y guacamayos al Cuzco. Del mismo modo, las poblaciones étnicas adyacentes a la vertiente oriental
de los Andes, ya incorporadas al control imperial (como los chupaychos, que tenfan acceso a la
cuenca del Ucayali) estaban en la obligacion de conseguir plumas para el Estado inka como parte
de la mita (Murra 1982: 242). Cabe destacar que, a diferencia de otros productos, las plumas
fueron entregadas directamente por los propios caciques provinciales por encontrarse entre las
cosas mds ricas y de mds valor (Cobo 1964: 125). Estos productos especiales se almacenaron en
enormes depdsitos estatales ubicados en Cuzco, algunos de los cuales estaban reservados exclusi-
vamente para almacenar plumas de colibries y quetzales o pillcos escarlatas (Brundage 1967: 12).
Pedro Sancho (1917: 194) lleg6 a observar més de cien mil aves secas en los depésitos imperiales
de Cuzco, mientras que Pedro Pizarro (1986: 99) describe almacenes que contenfan plumas de
diferentes colores para confeccionar ropa utilizada en fiestas rituales. De este modo, estas fuentes
confirman que las plumas fueron en efecto custodiadas en almacenes estatales. La organizacién
de estos depésitos requeria de un gestor dedicado. Por ejemplo, De la Fuente Sanct Angel (1965
[1572]: 89) conocié en Potosi a un noble inka de nombre Gualpa, que afirmaba haber sido el
custodio de los depésitos de plumas de Hudscar.

Estas informaciones demuestran que ciertas aves eran cazadas por su exuberante plumaje.
Ademis de los colibries y los quetzales, los tangaras (Zangara chilensis y Tangara schrankii) (Robbins
1991) parecen haber sido capturados exclusivamente por los colores de sus plumas. Al mismo
tiempo, otras aves, también de plumas coloridas y de origen tropical, parecen haber sido trasla-
dadas vivas a Cuzco. En efecto, Arriaga (1968: 45) se refiere a las plumas de guacamayos identi-
ficadas en Cuzco como astop tucto (astop=guacamayo; fucto=pluma). Una ilustracién de Guamdn
Poma (1936: 132) parece confirmar la posibilidad de que en Cuzco se criaran loros y guacamayos.
Ademis, cabe destacar que la mayoria de las plumas de origen tropical empleadas por el Estado
inka pertenecian a aves que pueden domesticarse y criarse fécilmente como mascotas, como los
loros y los guacamayos (Candler 1991: 8).

De esta introduccién, surge la interrogante: ;qué hay de los rituales inkas celebrados en las
provincias? Especificamente, jera también necesario el uso de plumas multicolores en las celebra-
ciones rituales efectuadas mds all4 de la plaza de Cuzco? Ademds de ser superficiales, las fuentes
escritas rara vez se refieren a las ceremonias estatales celebradas en estas regiones. Como resultado,
lo que se sabe de los rituales imperiales llevados a cabo fuera de la ciudad capital es escaso, pero
que en cuyo esclarecimiento la arqueologia tiene el potencial de cumplir un rol determinante.
Efectivamente, en regiones como la costa sur, donde la preservacién de los restos orgnicos es exce-
lente, la investigacién arqueoldgica puede ayudar no solo a determinar la presencia de productos
ex6ticos, como las plumas, en contextos rituales, sino también, a través de la asociacién con otros
recursos utilizados en contextos similares, a determinar aspectos importantes relacionados con las
celebraciones imperiales de las provincias. Con las preguntas aqui anotadas, pasamos a discutir
el tema central de este articulo: el uso de plumas en los rituales inkas efectuados fuera de Cuzco.
Concretamente, nuestra discusion se centra en el uso de plumas en los rituales inkas celebrados
en Tambo Viejo, un centro imperial ubicado en el valle de Acari, en la costa sur del Pert (Menzel
1959; Valdez 2024; Valdez y Bettcher 2022, 2024). Para poner esta discusién en perspectiva,
primero haremos una breve referencia al uso de plumas en tiempos anteriores al surgimiento del
Estado inka. Esta informacién servird como plataforma para visualizar este caso en un marco
temporal y espacial mds amplio.

2. EL USO DE PLUMAS EN EL ANTIGUO PERU

Muchas culturas antecedieron al Estado inka en el tiempo y el espacio. Estas sociedades preinkaicas
se destacaron por la sofisticacién que alcanzaron en diversos campos de la produccién, como
fueron, por ejemplo, los paracas con la produccién textil (Paul 1990). El Estado inka fue la sintesis

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 17

de todas las culturas que lo antecedieron y, en gran medida, usé las tecnologias y los conocimientos
alcanzados por ellas. Este fue el caso de los orfebres chimus, quienes, tras la conquista imperial
fueron convertidos en orfebres inkas. De este modo, el Estado inka continué muchas de las tradi-
ciones de otras sociedades. El empleo de plumas en las celebraciones rituales no fue una excepcién.
Los humanos tienen una fascinacién tnica por las aves, tal vez debido a que conviven en todos los
continentes, a excepcién de la Antdrtida. La evidencia arqueoldgica demuestra que, en los Andes
centrales, el uso de plumas en contextos rituales puede ser detectado desde el periodo Precerdmico
Tardio. Este es el caso del sitio de El Aspero, donde se hallaron plumas de color rojo y amarillo
en asociacion a 13 figurinas antropomorfas de arcilla no cocida (Burger 1992: 39; Feldman 1986:
35). También se descubrieron plumas en El Paraiso (Quilter 1985: 293) y en La Galgada (Grieder
et al. 1988: 73). En ambos casos, por lo menos algunas de ellas corresponden a loros de origen
tropical y provienen de contextos rituales. La presencia de productos amazénicos en la costa del
Pacifico demuestra que, por entonces, ya existian interacciones entre los habitantes de regiones tan
distintas y lejanas. Por su proximidad a la regién tropical, cabria esperar que las plumas también
estuvieran presentes en los sitios tempranos de la sierra, pero este no es el caso. Esta aparente
ausencia se debe posiblemente a la preservacién. Las plumas son bastante frgiles y su conservacién
es relativamente mejor en la costa que en la sierra (Candler 1991; Greene 1991; King 2012).

Hallazgos comparables a los mencionados arriba también se han reportado en Ancén, en la
costa central, esta vez en contextos pertenecientes al Periodo Inicial. Esto incluye el entierro de
un individuo masculino adulto sepultado con un mono, asi como con objetos de lujo, como un
collar de cuentas de piedra y otro hecho de plumas de colores colocado sobre su cabeza (Burger
1992: 74). Entretanto, en Caral, sitio contempordneo con Ancdn, se hallé una bolsa con plumas
amarillas, una diadema decorada con plumas y un collar también hecho de plumas, depositados
como ofrenda en el entierro de un personaje de posible alto prestigio (Shady Solis 2004: 112,
2007: 37). Asi, la evidencia arqueoldgica demuestra que productos exdticos de origen tropical
llegaron relativamente temprano y con cierta fluidez a la regién costena. La presencia de recursos
amazdnicos en la costa del Pacifico no deberfa sorprender, si se considera que muchos productos
agricolas, también procedentes de la regién tropical, aparecen en contextos incluso mds tempranos
(Cohen 1978: 35-37; Pickersgill y Heiser 1978: 143-151), lo que demuestra la existencia de una
interaccién fluida entre el oriente y la vertiente occidental.

Posteriormente, durante el Horizonte Temprano, el uso de plumas se hizo todavia mds popular,
por ejemplo, en la cultura Paracas de la costa sur, cuyos famosos mantos estaban elegantemente
adornados con plumas multicolores (Paul 1990: 43). Esta tradicién fue continuada por los nascas
y los waris (King 2012, 2013). Ademds de las plumas, es posible que aves tropicales, como los
guacamayos, fueran llevadas vivas a regiones como la costa sur. Efectivamente, existe una tableta
de arcilla nasca (Silverman y Proulx 2002: xx; Valdez 2021: figura 1) que muestra a un grupo
de personas en trénsito, acompanadas de perros y llevando aves sobre sus hombros, que, por sus
caracteristicas fisicas, han sido identificadas como representaciones del guacamayo azul y amarillo,
el guacamayo rojo y el loro Amazona (King 2012: 13). La tableta sugiere que los alfareros nascas
estaban familiarizados con los guacamayos y que su representacion se basaba en una experiencia
directa. Excavaciones arqueoldgicas mds recientes efectuadas en el centro ceremonial nasca de
Cahuachi por el Proyecto Nasca también han puesto al descubierto el entierro de un guacamayo,
confirmando asi la presencia de aves tropicales en la costa sur en tiempos nasca. Del mismo modo,
las excavaciones realizadas en Pueblo Viejo, también por el Proyecto Nasca, revelaron el hallazgo
de un guacamayo momificado envuelto en un textil y colocado como ofrenda en los escalones de
un pequefio templo del Horizonte Medio (G. Orefici, comunicacién personal, 2025). Como era
de esperar, los articulos nascas y waris no parecen haber sido de uso cotidiano, sino haber estado
restringidos a contextos especiales, como pudieron ser las ceremonias rituales. Lo mismo sucedié
en tiempos inkas.

e-ISSN 2304-4292



18 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

Este breve predmbulo demuestra que el uso de plumas en contextos rituales en los Andes
centrales es antiguo y se remonta al periodo Precerdmico. El Estado inka continué con esta
tradicidn, sin embargo, segin breves referencias encontradas en documentos etnohistéricos, los
inkas parecen haberle dado un mayor énfasis a su uso.

3. EL Uso DE LAS PLUMAS POR EL ESTADO INKA

Solo dieciséis afos después del desenlace en Cajamarca, Pedro Cieza de Leédn llegé al Tawantinsuyu
y quedé impresionado por los vestidos inkas, especialmente por aquellos adornados con «oro,
otras de esmeraldas y piedras preciosas, y algunas de plumas de aves» (1973: 248). Al observar
estas cosas novedosas y a la vez sofisticadas, el cronista no pudo evitar comparar el Tawantinsuyu
con Espafia, admitiendo que «verdaderamente tienen ventaja». Algunas décadas después, el padre
Bernabé Cobo (1964: 126) corrobord el relato de Cieza de Ledn, sefialando que en los almacenes
estatales inkas se guardaba una gran variedad de productos, entre ellos ropa hecha de lana, algodén
y plumas. Cobo agregd también que «los mds finos [vestidos] eran de pluma de varios y vistosos
colores» (1964: 239).

Brundage (1967) provee informacién interesante sobre el uso de plumas en tiempos inkas.
Como ya anotamos, en la misma ciudad capital existieron depdsitos reservados para su almacena-
miento. Un aspecto digno de resaltar es que uno de los simbolos visibles del Inka fue el Jauto, una
banda estrecha que se llevaba alrededor de la frente y de la que se sujetaban dos pequefias plumas
y una pequena placa de plata, el canipu (Brundage 1967: 30). Garcilaso (1976 [1609]: 62) afirma
que estas plumas eran de una ave llamada corequenque o pillco escarlata (Pharomachrus auriceps).
Asimismo, con ocasién de ceremonias importantes que tenian lugar en la plaza de Cuzco, los
cuerpos momificados de antiguos lideres solfan ser trasladados a esa zona, donde se les protegia
del sol con una achihua: un paraguas de plumas de colores brillantes (Brundage 1967: 45). Los
antiguos lideres del glorioso pasado inka también disponian de una vestimenta especial que incluia
el suntur paucar, un bastén rematado por un puniado de plumas muy juntas y de diversos colores,
del que brotaban tres penachos en la parte superior. El bastén simbolizaba que los antiguos lideres
atin conservaban su autoridad. Asimismo, los integrantes masculinos de cada panaca solian llevar
el purupuru, una diadema de plumas que los distinguia de otras panacas (Brundage 1967: 46).

Todos estos ejemplos demuestran que las plumas fueron productos importantes para el Estado
inka. Sin embargo, lo observado y anotado al respecto por cronistas como Cieza de Leén, Murda,
Cobo y el mismo Guamédn Poma, corresponden a casos en los que las plumas se utilizaban en
contextos publicos con el objetivo de hacerlas visibles. Considerando que el colorido de las plumas
de las aves tropicales es tinico, su incorporacién como elemento esencial en los tejidos especiales
inkas parece haber tenido como propésito resaltar la importancia de determinados personajes vy,
sobre todo, de las celebraciones estatales. King (2012, 2013) sostiene que recrear los colores tinicos
de las plumas en los textiles puede no haber sido una tarea fécil, razén por la cual se habria optado
por emplearlas como tal. Otra posibilidad es que las plumas fueran accesibles para el Estado inka
y que ya existiera una tradicion bien establecida de su uso en la region.

Sin embargo, como demuestra la investigacion arqueoldgica, el empleo de plumas en tiempos
inkas trascendié los contextos publicos. En efecto, existieron ocasiones, al parecer mds intimas
y privadas, en las que también se utilizaron plumas. Este es el caso de los rituales inkas cele-
brados para rendir culto a los dioses y espiritus celestiales. Tal vez el ejemplo mds conocido
sea el de las capacochas’ (Brundage 1967: 119; Sullivan 1996: 307-308). Efectivamente, entre
los hallazgos asociados a las capacochas se encuentran mantos adornados con plumas multico-
lores y diademas también hechas de plumas (Reinhard y Ceruti 2010: 12, 144-146). Ademds,
las figurinas antropomorfas (Fig. 2) que acompafiaban a las victimas solian estar adornadas con
plumas de vistosos colores (Morris y Von Hagen 2011: 106; Reinhard y Ceruti 2010: 138-139).

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 19

Figura 2. Estatuilla femenina elaborada en Spondylus: UCSM0079MUSA/296863. Esta pieza fue hallada en aso-
ciacion a ‘La Ninia del Ampato, también conocida como ‘Juanita, en el volcin Ampato, Arequipa, Perdi (fotografia:
Museo Santuarios Andinos de la Universidad Catdlica de Santa Maria de Arequipa).

Estos ejemplos demuestran que las plumas fueron productos esenciales no solo en la elaboraciéon
de finos tejidos, sino también en las ceremonias inkas.

Con la excepcién de la plaza de Cuzco, los cronistas no mencionan el uso de plumas en
contextos rituales, ya que estas fueron celebraciones intimas a las que los espafioles posiblemente
no tuvieron acceso directo. Ademds, tras su llegada, muchas de estas festividades fueron abando-
nadas o incluso prohibidas. Cronistas como Cobo (1964: 200-201) mencionan a las capacochas,
sin embargo, hay poca duda de que la informacién no esté basada en la observacién directa, sino
que ha sido recopilada de otras fuentes.

Existe la posibilidad de que nuestro conocimiento acerca del uso de plumas en tiempos inkas
se incremente a medida que se desarrollen investigaciones arqueoldgicas en centros importantes
inkas. Asimismo, es posible que se ubiquen y expongan contextos importantes en los que las
plumas estén presentes a través de excavaciones arqueoldgicas.

A diferencia de los datos etnohistéricos, que suelen ser fragmentarios, la arqueologfa estd
mejor posicionada para recuperar informacién mds detallada y precisa. Esto es especialmente
cierto en regiones como la costa sur, donde, como consecuencia de la aridez y la ausencia de
lluvias, la conservacién de objetos es muy buena. Solo el saqueo clandestino y la falta de proteccién

e-ISSN 2304-4292



20 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

de los monumentos arqueolégicos —debido a la incapacidad de las autoridades correspondientes—
conducen a la destruccién de espacios tinicos y excepcionales. Este es el caso especifico del centro
imperial inka de Tambo Viejo (Valdez 2023), donde contextos arqueoldgicos en excelente estado
de conservacién, y de los que tenemos mucho que aprender, son destruidos por la ineficiencia y la
indiferencia de las autoridades.

4. LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO

El centro imperial inka de Tambo Viejo (Figs. 3 y 4) ha sido el foco de nuestra investigacién
arqueoldgica desde 2018 (Valdez y Bettcher 2022, 2023, 2024; Valdez ez al. 2020). Este centro
imperial fue establecido en el valle de Acari, en la costa sur del Perd. Fue ocupado por primera vez
durante el Periodo Intermedio Temprano y posteriormente en el periodo inka. Durante las tres
temporadas de investigacién, logramos excavar parcialmente cuatro estructuras arquitecténicas
ubicadas en diferentes partes del sitio. Sin excepcidn, todas resultaron en hallazgos tnicos, lo que
demuestra que el sitio en conjunto es rico en evidencia material. La informacién recuperada en
las excavaciones nos permite obtener una perspectiva general de lo que el Estado inka llevé a cabo
en este centro provincial, aunque, sin lugar a dudas, atin queda mucho por aprender sobre Tambo
Viejo, asi como varias estructuras que merecen ser investigadas. En la medida de nuestras posi-
bilidades, hemos divulgado los resultados de nuestra investigacién lo més pronto posible (Valdez
2019; Valdez y Bettcher 2020, 2021, 2022, 2023, 2024, 2025; Valdez ez al. 2020, 2024), con el
objetivo de poner la informacién al alcance del publico interesado y de la comunidad cientifica.

En tres de las cuatro estructuras excavadas, recuperamos evidencias materiales de las celebra-
ciones rituales inkas efectuadas en Tambo Viejo. De estas, en tres contextos especificos, uno en la
Estructura 1 y dos en la Estructura 4, se ha puesto a la luz evidencia tangible del uso de plumas,
todas en contextos rituales. Como expusimos en la seccién introductoria, los cronistas espafioles
registraron algunos pasajes de las celebraciones rituales inkas que tuvieron lugar en la plaza de
Cuzco. Considerando que informacién similar sobre las provincias es minima o simplemente
inexistente, la evidencia arqueoldgica nos permite conocer que también se celebraban rituales
importantes en lugares como Tambo Viejo, donde también se utilizaban plumas. En conjunto, la
informacién arqueoldgica aqui discutida proporciona detalles importantes sobre los rituales inkas
que, desafortunadamente, no aparecen en las fuentes etnohistéricas. De este modo, la informacién
arqueoldgica amplia nuestro conocimiento sobre las ceremonias inkas, de las que hasta ahora se
sabfa muy poco.

Al tdempo de la conquista, las llamas eran los animales mds omnipresentes en todo el
Tawantinsuyu. Los espafoles, que nunca antes las habfan visto, las llamaban «carneros» u «ovejas
de la tierra» (Cieza de Leén 1959 [1552]: 102; Cobo 1979 [1653]: 16; Molina 1947 [1572]:
92, 95). Se estima que ¢l Estado disponia de millones de ellas (Bonavia 2008: 158; Gade 1977:
116). Al respecto, Murra (1984: 121) sostuvo que es posible que espafioles como Estete (1968
[1534]: 244), Xerez (1968 [1534]: 235) y Zrate (1968 [1555]: 130), que observaron rebafios
de camélidos a lo largo de sus viajes de Cajamarca a Pachacamac y de Cajamarca a Cuzco, hayan
quedado atdnitos ante la presencia de estos animales. Es posible que un contingente de ellos fueran
las llamas del Sol (Zntipllaman) (Polo de Ondegardo 1940 [1561]: 184), destinadas al sacrificio
durante las festividades rituales.

Mis que cualquier otro animal, las llamas fueron la opcién principal en los sacrificios inkas
(Arriaga 1968 [1621]: 42; Calancha 1975 [1638]: 850; Cobo 1990 [1653]: 113). Durante las
importantes celebraciones rituales realizadas en la plaza de Cuzco, que se efectuaban siguiendo el
calendario lunar, se sacrificaron cientos de ellas (Arriaga 1968 [1621]: 42; Betanzos 1996 [1557]:
46-47). Por ejemplo, en octubre era costumbre sacrificar cien llamas para promover las lluvias
(Murra 1983: 105), mientras que en febrero se sacrificaban cien de estos animales de pelaje negro,

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 21

Tarma
Qatun Jauja

-
‘ ﬁa%‘i @ Samaipata
\\

’0 Pica ‘ )\
—79' ‘&uplza ‘7
<\
© A
O % :

) I
/\

//{ Tilcara

'

\

1 (0\

)

g

Km ° Santiago

| BN BN EE—
0 500 1000

Figura 3. Ubicacidn de Tambo Viejo en el Tawantinsuyu (mapa: M. A. Liza).

esta vez para frenarlas (Zuidema 1992: 22-23). Ademds de los sacrificios mensuales ya estable-
cidos, se sacrificaban llamas durante periodos de estrés debido a epidemias, terremotos, y sequias
(Rostworowski 1988: 79). Una de las fuentes informantes al respecto es Cobo, quien sostiene
que «abifa en este sacrificio mucha orden y observancia, asi en el nimero de reses, como en el
color y otras sefiales, conforme al dios a quien se ofrecia, a la fiesta y efecto por qué se sacrificaba»
(1964 [1653]: 202). Cobo prosigue y sefiala que las llamas marrones (pardos, segin el cronista) se
ofrecian a Viracocha, las blancas al dios Sol y las multicolores al dios Illapa (Trueno). Finalmente,
las llamas sacrificadas siempre eran machos y de edad tierna (Murra 1983: 104), en tanto que las
hembras fueron reservadas para la reproduccion.

e-ISSN 2304-4292



LIDIO M. VALDEZ ET AL.

22

Figura 4. Plano del centro provincial inka de Tambo Viejo (plano: B. Guerrero).

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 23

Figura 5. Ofrendas de llamas expuestas en la Estructura 1 de Tambo Viejo (fotografia: L. M. Valdez).

También es importante anotar que en la cosmologia inka, la llama ocupé un lugar de privi-
legio. Desde su perspectiva, la Via Lictea estaba formada por dos rios celestiales (Sullivan 1996:
55) que separan el mundo de los dioses y de los espiritus, también conocido como hanaq pacha,
y el mundo de los vivos, conocido como kay pacha (Sullivan 1996: 28, 56-57). Una nube negra
ubicada entre la estrella Escorpion y las estrellas Alfa y Beta se identifica como la Llama Celestial
(Sullivan 1996: 32, 61). Ademds de recorrer los margenes de los rios celestiales, se dice que esta
llama descendia al mundo de los vivos, convirtiéndose en un nexo importante entre el kay pacha y
el hanaq pacha. En otras palabras, para el Estado inka, no parecfa haber mejor animal que la llama
para servir de vinculo entre los vivos y los espiritus, que se asegura que siempre influyen en la vida
humana.

La primera evidencia arqueoldgica de una actividad ritual imperial que implicé el sacrificio de
llamas y el uso de plumas fue expuesta en la Estructura 1 de Tambo Viejo, excavada durante la
temporada de campo 2018 (Valdez ez al. 2020). Un total de cuatro llamas (Fig. 5), una de color
marrén y tres de color blanco, fueron expuestas en la seccidn central de la estructura. En prepa-
racién para el ritual, las llamas fueron adornadas con cintas y collares multicolores. En el caso de
las tres llamas blancas, también se pudo determinar que sus rostros habian sido pintados con un
par de lineas rojas que descendfan desde la cabeza hacia las narices. Es posible que esto también
fuera asi en el caso de la llama marrén, pero es dificil determinarlo. De acuerdo con Guamén Poma
(1936 [1613]: 243), las llamas sacrificadas durante el mes de abril, dedicadas a las huacas, {dolos y
dioses, tenfan la cabeza y el rostro pintados con lineas rojas. Este detalle, sumado a la tierna edad
de las cuatro llamas sacrificadas al interior de la Estructura 1 (Valdez ez 2. 2020: 1563-1565), deja
abierta la posibilidad de que este ritual tuviera lugar en abril o al final del ciclo agricola (cosecha).
También es importante recordar que las llamas nacen entre enero y marzo (Bonavia 2008: 47), lo
que habrfa facilitado su disponibilidad, en edad tierna, para su sacrificio.

e-ISSN 2304-4292



24 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

Las extremidades de las cuatro llamas encontradas iz situ estaban flexionadas hacia el torso y
atadas con una cuerda larga, y luego colocadas una al lado de la otra, manteniendo una orientacién
hacia el este, en un hoyo previamente excavado. Uno de los aspectos sobresalientes de este hallazgo,
y de relevancia para esta discusion, fue la ubicacién de un par de palos pequefios, de apenas 10 a 12
centimetros de largo colocados en posicién vertical junto a los ojos de cada llama, con plumas de
color naranja atadas firmemente en sus extremos superiores (Fig. 6) (Valdez y Bettcher 2022: 244).
El ntimero original de llamas depositadas parece haber sido mayor, pues durante la excavacion se
determiné que inmediatamente al norte de las cuatro llamas habifa una deposicion de tierra y arena
suelta donde se encontraron huesos desarticulados de camélidos, también de edad tierna, ademds
de cintas que parecen pertenecer a las llamas que fueron removidas por una intervencién clan-
destina. A partir del hallazgo de huesos, estimamos que el nimero original de llamas sacrificadas y
depositadas en este lugar debié ser de al menos siete (Valdez ez al. 2020: 1565).

La excavacién de la Estructura 4 (Fig. 7), realizada durante la temporada de campo 2024,
arrojé hallazgos importantes, dos de los cuales consisten en sacrificios de llamas asociados con
plumas. En la Estructura 4 encontramos un total de 14 llamas, todas depositadas al igual que las
de la Estructura 1 (Fig. 8), es decir, con sus extremidades flexionadas hacia el torso, atadas con
una cuerda y orientadas hacia el este. Esto sugiere que habia una forma estandarizada de enterrar
estas ofrendas. Todas aquellas expuestas en la Estructura 4 fueron depositadas antes de las primeras
construcciones inkas, posiblemente en un esfuerzo por transformar el lugar en uno asociado con
la ideologia imperial. La investigacién arqueolégica en Tambo Viejo también ha demostrado que
las construcciones inkas se modificaban con cierta regularidad. Este es el caso de la Estructura 4.
En efecto, antes del establecimiento de esta estructura, existieron otras construcciones inkas, y fue
en anticipacion a estas que se sacrificaron las llamas. Posteriormente, las construcciones fueron
desmanteladas y sustituidas por la Estructura 4, como lo demuestra la presencia de cimientos de
muros sellados por este espacio.

Durante la ejecucién de las construcciones posteriores, algunas de las llamas depositadas
previamente fueron intervenidas, al parecer, de forma accidental. Como resultado, estas ofrendas
se vieron afectadas. Este es el caso de las llamas 13 y 14 (ambas de color marrén y edad tierna)
que parecen haber pertenecido al mismo contexto, pero que fueron manipuladas al tiempo que se
construy6 un muro. Como resultado, las llamas no solo quedaron fuera de su contexto original,
sino también parcialmente desarticuladas. La situacién de la llama 12 (de color negro y edad tierna)
es similar. En este caso, durante la construccién de una collana rectangular y semisubterrdnea, la
ofrenda de llama fue alterada por casualidad, pero esta volvié a ser enterrada a corta distancia, al
lado sur de la collana. El contexto de las llamas 10 y 11 (ambas de color negro y edad tierna), que
parecen haber sido enterradas juntas, también fue removido por construcciones posteriores, pero
siempre en tiempos inkas. La llama 11 estaba completamente desarticulada, pero una vez que se
juntaron sus huesos, se volvieron a enterrar. La llama 10, ubicada inmediatamente al lado sur de la
llama 11, todavia mantenia su posicién original. Al igual que las llamas de la Estructura 1, la llama
10 estaba adornada con cintas y collares; sus extremidades flexionadas hacia el torso y sujetadas con
una cuerda, para luego ser depositada en un hoyo orientado el este.

Un aspecto llamativo de la llama 10 es que junto a su ojo derecho habia un pequefio poste, de
apenas 12 centimetros de largo, que fue colocado en posicién vertical, con plumas color naranja
atadas firmemente en su extremo superior (Fig. 9). Entre tanto, en el lado opuesto también encon-
tramos otro poste similar, pero esta vez sin plumas y sin estar en posicién vertical. Todo indica que
el poste fue removido de su posicién original, momento en el que las fragiles plumas se destruyeron.
Este hecho deja abierta la posibilidad de que las llamas 11, 12, 13 y 14 también estuvieran dotadas
de plumas, pero que estas se destruyeran cuando las llamas fueron intervenidas accidentalmente.

Finalmente, al lado sureste de la Estructura 4 se expuso un grupo de nueve llamas. Hasta la
fecha, este es el grupo méds numeroso hallado en Tambo Viejo y demuestra que los sacrificios inkas

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 25

Figura 6. Palos y plumas asociados a las llamas expuestas en la Estructura 1 de Tambo Viejo (fotografia: L. M. Valdez).

SIN EXCAVAR

Llamas

ﬁ i‘ Cista

lﬁ!i,-j:. 0 ooa
0 4 8m
| = = .

Figura 7. Dibujo de planta de la Estructura 4 de Tambo Viejo con la ubicacion de los hallazgos mds representativos
(dibujo: F Zdrate).

e-ISSN 2304-4292



26 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

™ ™ ™ ™ ™ ™ ™ ™

Figura 8. Llama 2 proveniente de la Estructura 4 de Tambo Viejo (fotografia: L. M. Valdez).

k

Figura 9. Palos y plumas asociados a la llama 10 expuesta en la Estructura 4 de Tambo Viejo (fotografia: L. M.
Valdez).

involucraban a multiples animales. Tal y como anotamos lineas atrs, los cronistas aseguran que
el nimero preferido de llamas sacrificadas era cien (pachag). Estos camélidos fueron expuestos en
excelentes condiciones de conservacién, con la excepcién de las llamas 1 y 6, que parecen ya no
mantener sus posiciones originales. Sin embargo, en ambos casos, se hizo el esfuerzo de juntar
sus huesos para volverlos a enterrar. Algunos huesos de la llama 1 también fueron parcialmente
quemados, pero reunidos para ser enterrados nuevamente. Los huesos y las epifisis de las llamas
todavia se encontraban separados, lo que indica que ambas eran de edad tierna. El pelaje asociado
a los huesos desarticulados de ambas sugiere que fueron de color blanco. El resto de las llamas
de este grupo también eran de edad tierna, posiblemente neonatos, la mayoria blancas y algunas
blancas con manchas de color marrén. Al igual que la llama 10 y las llamas de la Estructura 1,

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 27

Figura 10. Palos y plumas hallados en asociacion a las llamas 4 y 5 expuestas en la Estructura 4 de Tambo Viejo
(fotografia: L. M. Valdez).

las extremidades de todas estaban flexionadas hacia el torso y sujetadas con una cuerda, para asi
mantenerlas en una posicién de reposo intencionada. Del mismo modo, las llamas fueron ador-
nadas con cintas y collares multicolores, y sus caras pintadas con lineas rojas que descendian desde
la cabeza hacia las narices. Las llamas, elegantemente adornadas, fueron colocadas en un hoyo
amplio previamente excavado, una junto a la otra, manteniendo una orientacién hacia el este.
Como en el caso de las llamas de la Estructura 1, al lado de cada ojo se colocé un pequefio poste
en posicion vertical, con plumas de color naranja atadas en su extremo superior (Fig. 10). La recu-
rrencia de plumas en estos contextos especiales pone de manifiesto que este fue un producto de alto
valor y, como tal, fue depositado al lado de otros productos igualmente importantes.

Queremos enfatizar que los actos rituales son procedimientos complejos (Marcus 2007;
Rappaport 1971) y que se efecttan durante un lapso de tiempo determinado. Por ejemplo, es
posible que las llamas adornadas, antes de ser enterradas, fueran exhibidas en la plaza principal de
Tambo Viejo para que pudieran ser vistas por el publico. Es probable que uno de los objetivos del
Estado inka fuera que la poblacién local observara un acto ritual imperial. Ademds, es posible que
al tiempo que las llamas fueron finalmente colocadas en sus respectivos lugares para su entierro,
se realizaran otros actos, como arengas y discursos, que desafortunadamente no dejan evidencia
material a la que podamos acceder.

A diferencia de la informacién encontrada en las fuentes escritas, la evidencia proveniente de
Tambo Viejo demuestra que el sacrificio de llamas fue mucho mds complejo de lo anticipado e
incluyé diversos productos, entre los que destacan las plumas de colores. Una vez que las llamas
fueron colocadas en sus respectivas posiciones, se desperdigaron hojas de coca sobre ellas. Aqui
debemos enfatizar que, para los inkas, la coca fue la mds sagrada de todas las plantas (Cieza de
Ledn 1984: 121; Davis 1997: 439). Este también fue el caso del Spondylus, otro producto de alto
valor simbélico (Morris y Von Hagen 2011: 48;Murra 1975b: 260), cuyos fragmentos también

e-ISSN 2304-4292



28 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

se esparcieron sobre las llamas. Es muy posible que también se haya vertido chicha sobre ellas,
pero no tenemos evidencia tangible para confirmar esta posibilidad. Se conoce, sin embargo, que
la chicha jugé un rol central en toda actividad ritual inka, y dudamos que Tambo Viejo fuera una
excepcién. Todos estos productos fueron de singular importancia para el Estado inka, siendo las
plumas los menos conocidos de todos. Estas evidencias demuestran que plumas de colores fueron
utilizadas de manera recurrente en los rituales imperiales del Estado inka, lo que indica que fueron
productos especiales.

Es conocido que las aves de plumaje colorido son de la regién tropical (Cali Zarur 1991;
Kensinger 1991). Como se indic6 al inicio de esta discusién, existen algunos documentos que
mencionan esta regién como fuente importante de plumas multicolores utilizadas en tiempos
inkas. Desafortunadamente, los cronistas rara vez dan el nombre de las aves (Candler 1991: 8).
Si, en efecto, las plumas de las aves de origen tropical fueron utilizadas en toda actividad ritual
inka celebrada a lo largo del Zawantinsuyu, puede haber poca duda de que el Estado inka invirtié
mucho esfuerzo en ellas.

Es dificil determinar con precisién la especie de ave o el origen exacto de las plumas prove-
nientes de contextos arqueoldgicos (Giuntini 2012: 91). Teniendo en consideracién estas restric-
ciones, podemos afirmar que las plumas provenientes de Tambo Viejo no fueron productos locales,
pues la tnica especie de ave con plumaje colorido en la zona es el mosquero (Pyrocephalus rubinus)
(Schulenberg ez al. 2007: 450), cuyas plumas son distintas de los ejemplares arqueoldgicos aqui
discutidos. Esto abre la posibilidad de que las plumas halladas en Tambo Viejo hayan tenido un
origen tropical.

En un esfuerzo por determinar esta posibilidad, se enviaron imdgenes de las muestras arqueo-
l6gicas de plumas a Letty Salinas y Matias Laynes, del Departamento de Ornitologfa del Museo de
Historia Natural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, para su evaluacién. La identi-
ficaci6n inicial realizada por los especialistas sugiere que las plumas de Tambo Viejo posiblemente
corresponden al Rupicola peruvianus (Clements y Shany 2001: 150, limina 83), cominmente
conocido como gallito de las rocas. Especificamente, por ser los ejemplares de Tambo Viejo de
forma alargada, las plumas serfan de la zona del pecho del animal, cerca de los flancos. El tamano,
el color general de las plumas y el color de su raquis también corresponden a esta especie, cuyo
habitat son los bosques montanos himedos de la vertiente oriental de los Andes, que se distri-
buyen a altitudes que oscilan entre los 500 y 2300 metros sobre el nivel del mar (Schulenberg ez 4/.
2007: 496-497). La presencia de caravanas de llamas, un elemento comtn en Tambo Viejo, habria
facilitado el transporte de bienes provenientes de regiones ecolégicamente diversas, incluidas las
plumas. También es posible que estas aves se criaran en la costa, asi como lo sugieren las evidencias
acerca del manejo y crianza en sitios del Periodo Intermedio Tardio en el desierto de Atacama
(Capriles et al. 2021).

Estamos convencidos de haber logrado un avance significativo en la investigacién de Tambo
Viejo, que, por lo menos desde nuestra perspectiva, es hoy uno de los centros provinciales inkas
mejor estudiados de toda la costa sur. Sin embargo, la carencia de informacién comparativa para
importantes sitios inkas como Paredones en el valle de Nazca, Ica la Vieja en el valle de Ica y Tambo
Colorado en el valle de Pisco, por nombrar tres ejemplos, imposibilita determinar si en otros
centros adyacentes ocurrieron actividades similares a las registradas en Tambo Viejo. Si futuros
estudios demostraran que no se realizaban ceremonias rituales similares a las de Tambo Viejo, por
ejemplo, en Tambo Colorado, estarfamos en la condicién de afirmar que Tambo Viejo no solo fue
un centro provincial de particular importancia dentro del Zawantinsuyu, sino también un lugar
ritualmente significativo en el que el Estado inka invirtié muchos recursos. De ser asi, esta posible
interpretacién conducird a responder otras interrogantes, tales como: jpor qué fue necesario para
el Estado inka convertir a Tambo Viejo en un centro ritualmente significativo? sy por qué el Estado
inka no hizo lo mismo en sitios como Paredones? Una vez que estemos en la condicién de dar

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 29

respuestas satisfactorias a este tipo de preguntas, también podremos percibir la dindmica del Estado
inka en un contexto mucho mds amplio. Esto tltimo es fundamental considerando que Tambo
Viejo no fue una isla dentro del Zazwantinsuyu, sino parte de un sistema totalmente articulado.

5. CONSIDERACIONES FINALES

«[En Cuzco, los almacenes imperiales] contenian algodén crudo y diversos tipos de lana cruda,
asi como montones de prendas toscamente confeccionadas y ya tejidas. Otros estaban llenos de
cuerdas de diversas dimensiones, todas debidamente almacenadas en rollos [...]; incluso habia
almacenes reservados exclusivamente para las plumas de colibri y el pillco escarlata» (Brundage
1967: 12). Desde las regiones montafiosas de Nueva Guinea (Sillitoe 1988) y Polinesia (Stokes
1925), hasta las islas de Hawdi (Westergaard 2022), Mesoamérica (Smith 2001: 137, 139), y
la Amazonia (Calil Zarur 1991; Conklin 1997), las plumas multicolores de aves tropicales han
sido muy utilizadas a lo largo del tiempo, incluso al extremo de llevar a la extincién a aquellas
con los mejores plumajes. Estos ejemplos dejan claro que la humanidad siente fascinacién por las
plumas multicolores y las aves en general. En efecto, su increible capacidad para volar y sus bellos
cantos, que cautivan lo més profundo de la memoria humana, han hecho que nuestra especie les
preste particular atencién. Entre tanto, los deslumbrantes colores de su plumaje siempre llamaron
nuestra curiosidad, tal vez porque es inevitable que capten nuestra atencién. Por ejemplo, Burton
(2001: 132) asegura que la fascinacién humana con los colibries se remonta a la llegada de los
primeros pobladores al suelo americano. Del mismo modo, espafioles como Cobo (1964: 323) no
pudieron ocultar su fascinacién con esta especie. Posiblemente, este también sea el caso de otras
especies de origen tropical y plumaje colorido.

Por ejemplo, en el caso de la poblacién Bororo de la Amazonia, Calil Zarur (1991: 36) sostiene
que las aves tienen poder espiritual precisamente porque tienen plumas y la capacidad de volar.
Por lo tanto, las aves son consideradas mensajeras entre el mundo terrestre y el desconocido mds
alld habitado por ancestros y espiritus. El investigador sostiene que, para los bororos, determinados
colores tienen un simbolo especifico (Calil Zarur 1991: 32). Por ejemplo, se dice que las plumas
rojas del guacamayo son simbolos de bondad, poder y fertilidad. En contraste, las plumas rojas
del mosquero bermellén se consideran dafiinas porque esta ave representa a Meri, el mal espiritu.
Esto demuestra que aves especificas y plumas de colores concretos tienen simbolos determinados.
A su vez, Pressman (1991: 82, 87) sostiene que diferentes naciones indigenas de la Amazonia
asocian colores especificos de las plumas de aves tropicales con un valor simbélico de profundas
raices mitoldgicas. Por ejemplo, para los shipibos y ashdninkas, el color rojo representa la sangre,
mientras que para los cashinahuas, el mismo color representa el fuego.

Puesto en perspectiva, es posible que para el Estado inka las plumas de aves especificas y colores
particulares también se interpretaran de formas distintas. Aunque no existen fuentes concretas
que revelen por qué los inkas mostraron interés en las plumas, podemos asumir que esto se debe
en parte a la fascinacién humana por las aves. Brosseder (2023) observa que es posible que en
tiempos inkas haya existido una asociacién entre las plumas de guacamayo y el agua. Sin embargo,
es probable que este vinculo fuera la continuacién de un interés que surgié mucho tiempo antes
del establecimiento del Zawantinsuyu. Como hemos anotado, puede haber poca duda de que las
plumas multicolores se encontraban entre los productos mds estimados por los inkas, quizds a la par
con las hojas de la coca y el Spondylus, cuya obtencién requeria un esfuerzo adicional. La presencia
de estos productos en contextos rituales constituye una evidencia tangible de su especial impor-
tancia para el Estado inka.

A diferencia del Spondylus, por ejemplo, las plumas son muy frigiles, y su existencia en
contextos arqueoldgicos, como los que aqui se discuten, obedecen a circunstancias excepcionales;
de lo contrario, es muy posible que nunca nos hubiéramos tomado el tiempo para reflexionar

e-ISSN 2304-4292



30 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

sobre ellas. Por lo tanto, precisamente debido a la preservacién, es complicado determinar el
posible uso generalizado de las plumas multicolores en las actividades rituales imperiales, pues
encontrar estos elementos en contextos inkas de la sierra peruana es una tarea casi imposible. Sin
embargo, la evidencia de la que disponemos nos permite sostener que los solemnes actos rituales
de los inkas requerfan plumas multicolores, al igual que otros productos como el Spondylus y las
hojas de la coca.

Finalmente, esta consideracién de un tema importante, pero rara vez discutido, como el uso
ritual de las plumas, nos permite también reflexionar sobre la necesidad de prestar atencién a
topicos que han sido relegados en la academia sin justificacién alguna. En este contexto, la reciente
contribucién de Brosseder (2023) es bienvenida. Aspectos que en un principio parecen irrelevantes
cobran importancia una vez contextualizados y conllevan a una mejor comprensién del Estado
inka. Dicho de otro modo, debe haber una justificacién para la presencia de cualquier objeto en
los contextos que analizamos los arqueblogos; de lo contrario, esos objetos no estarfan alli. Por lo
tanto, merecen el mismo tratamiento y consideracién que el resto de los materiales recuperados y
estudiados. Esperamos que esta iniciativa motive nuevas discusiones y, sobre todo, incite a explorar
un tema importante, pero poco discutido en la arqueologia andina.

Agradecimientos

La investigacién arqueoldgica en Tambo Viejo fue efectuada con la autorizacién del Ministerio
de Cultura del Pertd (Resolucién Directoral No. 000210-2024 DCIA DGPA VMPCIC/MC)
y con el financiamiento de la Social Sciences and Humanities Research Council of Canada. La
identificacién de la especie de ave a la que pertenecen las plumas provenientes de Tambo Viejo
fue realizada por Letty Salinas y Matias Laynes, del Departamento de Ornitologfa del Museo
de Historia Natural de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Agradecemos al Museo
Santuarios Andinos de la Universidad Catélica de Santa Marfa de Arequipa por la cortesfa de la
figura 2 de este articulo. Los trabajos de campo y gabinete fueron posibles gracias a la participacién
de numerosas personas, a quienes expresamos Nuestro sincero agradecimicnto. La lista incluye a:
Mario Ruales, Marcelino Huamani, Fernando Servdn, Cruver Jayo, Miguel Liza, Wilber Alarcén,
Oscar Bendezu, Florentino Zdrate, Soledad Gutiérrez, Elena Rodriguez, Sophia King, Charmeli
Manrique, Yanina Laura, Rubén Quispe, Cintia Pillpe, Josiel Ayala, Nada Valdez, Katherinne
Aylas, Cirilo Ventura, Fabrizio Servdn, Abel Ferndndez, Miguel Mota, Karen Guzmdn, Lismer
Céceres, Esthefani Pauca, Gino Baez, Wilton Cedano, Anthony del Villar, Benjamin Guerrero,
Modesto Canales, Danny Pinto, Martin Roque, Eber Meléndez, Rigoberto Silva, Rosa Mazuelo,
Percy Rojas, Angel Iglesias, Rosa Ampuero y Diana de Cdrdenas. Queremos dar un reconoci-
miento especial a Carol Rodriguez y Marfa del Carmen Vega por su dedicada atencién a la edicién
de este documento. Todo error es de nuestra completa responsabilidad.

Dos revisores realizaron comentarios y apreciaciones sobre nuestro manuscrito original, a
quienes también les extendemos nuestro mds sincero agradecimiento. Muchas de las sugerencias
exigfan expandir el documento, as{ como ofrecer un andlisis mas exhaustivo de las muestras de
plumas. Dado que el estudio de estos materiales es un drea que va mds alld de nuestra especiali-
zacién, esto queda como una tarea pendiente. Lo que ofrecemos aqui es el registro del contexto
arqueoldgico, que esperamos contribuya a una mayor discusién del tema, que, a pesar de su gran
relevancia, permanece relegada.

Notas

' Los ftaquis eran canciones y bailes que solian hacerse durante las grandes celebraciones
inkas, en las que también se consumia chicha. Por ejemplo, Brundage sostiene que «el taqui
en si consistia en bailar, jugar, y beber grandes cantidades de akha [chicha]» (1967: 136).

e-ISSN 2304-4292



LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 31

Por su parte, Cobo (1964: 217) se refiere al taqui como un baile que solia realizarse acompanado
de bebidas.

Los garawis son una combinacién de canciones y poesia que a menudo evocaban tiempos
pasados. Brundage indica que «en ese estado de 4nimo, al mismo tiempo benévolo y nostilgico,
se canto el harawi [qarawi], un canto que describe la antigua regla» (1967: 46-47). Cobo se
refiere al garawi como un aravi, que es «un cantar» (1964: 215).

Las capacochas fueron rituales inkas que consistian en el sacrificio de nifios y nifias, a menudo
efectuados en la cima de los cerros mds altos del territorio inka. Este tipo de sacrificios se
llevaban a cabo en tiempos criticos, como sequias, epidemias o desastres naturales (véase

Reinhard y Ceruti 2010).

REFERENCIAS

Arriaga, . J. (1968 [1617]). The extirpation of idolatry in Peru, University of Kentucky Press, Lexington.

Betanzos, J. de (1996 [15571). Narrative of the incas (traducido y editado por R. Hamilton y D. Buchanan),
University of Texas Press, Austin.

Bonavia, D. (2008). The South American camelids: an expanded and corrected edition, The Cotsen Institute of
Archaeology, University of California, Los Angeles.

Brosseder, C. (2023). Inka bird idiom: Amazonian feathers in the Andes, University of Pittsburgh Press, Pittsburgh.

Brundage, B. C. (1967). Lords of Cuzco: a history and description of the Inca people in their final days, University of
Oklahoma Press, Norman.

Burger, R. L. (1992). Chavin and the origins of andean civilization, Thames & Hudson, London.

Burton, R. (2001). Zhe world of the hummingbird, Firefly Books Ltd., Willowdale.

Calancha, A. de la (1975 [1638]). Coronica moralizada del orden de San Agustin en el Peri, con sus egenplares en esta
monarquia, volimenes II-I11, Ignacio Prado Pastor, Lima.

Calil Zarur, E. N. (1991). The Bororo of central Brazil: social and spiritual languages of feather art, en: R. E. Reina
y K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 26-39, The University Museum of Archaeology and Anthropology,
University of Pennsylvania, Philadelphia.

Candler, K. L. (1991). Featherworking in Precolumbian Peru: ancient plumage, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger
(eds.), The gift of birds, 1-15, The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of
Pennsylvania, Philadelphia.

Capriles, J. M., U. Lombardo, B. Maley, C. Zori, B. Claros y H. Veit (2021). Pre-Columbian transregional captive
rearing of Amazonian parrots in the Atacama Desert, Proceedings of the National Academy of Sciences 118 (14),
1-8. https://doi.org/10.1073/pnas.2020020118

Cieza de Leon, P. (1959 [1552]). The incas of Pedro de Cieza de Ledn (traducido por H. de Onis), University of
Oklahoma Press, Norman.

Cieza de Leédn, P. (1967 [1553). El seiorio de los incas, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Cieza de Leén, P. (1973 [1553]). La crénica del Perii, Ediciones Peisa, Lima.

Cieza de Ledn, P. (1984 [1553]). Obras completas, tomo 1, Biblioteca de Autores Espafioles, Madrid.

Clements, J. E y N. Shany. (2001). A field guide to the birds of Peru, Ibis Publishing Company, Temecula.

Cobo, B. (1964 [1653]). Historia del nuevo mundo, Ediciones Atlas, Madrid.

Cobo, B. (1979 [1653]). History of the Inca Empire (traducido y editado por R. Hamilton), University of Texas
Press, Austin.

Cobo, B. (1990 [1653)). Inca religion and customs, by father Bernabé Cobo (traducido y editado por R. Hamilton),
University of Texas Press, Austin. https://doi.org/10.7560/738546

Cohen, M. N. (1978). Archaeological plant remains from the central coast of Peru, Nawpa Pacha 16, 23-50.
heeps://doi.org/10.1179/naw.1978.16.1.003

Conklin, B. A. (1997). Body paints, feathers, and VCRs: aesthetics and authenticity in Amazonian activism,
American Ethnologist 24 (4), 711-737. https://doi.org/10.1525/a¢.1997.24.4.711

Davis, W. (1997). One river: explorations and discoveries in the Amazon rainforest, Touchstone Rockefeller Center,
New York.

De la Fuente Sanct Angel, R. (1965 [1572]). Relacién del Cerro de Potosi y su descubrimiento, en: Relaciones
geogrificas de Indias, volumen 2, 88-96, Ministerio de Fomento, Madrid.

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.1073/pnas.2020020118
https://doi.org/10.7560/738546
https://doi.org/10.1179/naw.1978.16.1.003
https://doi.org/10.1525/ae.1997.24.4.711

32 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

Estete, M. (1968 [1534]). La relacién del viaje que hizo el sefior capitdn Hernando Pizarro por mandado del senor
Gobernador, su hermano, desde el pueblo de Caxamalca a Parcana y de allf a Jauja, en: Biblioteca Peruana I,
345-402, Editores Técnicos Asociados, Lima.

Feldman, R. A. (1986). Early textiles from the Supe valley, Peru, en: A. P. Roe (ed.), 7he Junius B. Bird Conference
on andean textiles, 31-46, The Textile Museum, Washington, D.C.

Gade, D. (1977). Llama, alpaca y vicufia: ficcion y realidad, en: J. Flores Ochoa (ed.), Pastores de puna: uywamichiq
punarunakuna, 113-120, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Garcilaso de la Vega, 1. (1976 [1609]). Comentarios reales de los incas, tomo II (prélogo, edicién y cronologia de A.
Miro Quesada), Biblioteca Ayacucho, Caracas.

Giuntini, C. (2012). Techniques and conservation of Peruvian feather mosaics, en: H. King (ed.), Peruvian
featherworks: art of the precolumbian era, 89-100, The Metropolitan Museum of Art/Yale University, New
York/New Haven/London.

Greene, V. (1991). An ancient Andean feathered headdress, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), 7he gift
of birds, 17-25, The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of Pennsylvania,
Philadelphia.

Grieder, T., A. Bueno, C. Earle Smith y R. M. Maline (1988). La Galgada, Peru: a pre-ceramic culture in transition,
University of Texas Press, Austin.

Guamén Poma, E (1936 [1615]). El primer nueva corénica y buen gobierno, Institut D’Ethnologie, Université de
Paris, Paris.

Kensinger, K. M. (1991). Feathers make us beautiful: the meaning of Cashinahua feather headdresses, en: R.
E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), The gift of birds, 40-49, The University Museum of Archaeology and
Anthropology, University of Pennsylvania, Philadelphia.

King, H. (2012). Feather arts in ancient Peru, en: H. King (ed.), Peruvian featherworks: art of the Precolumbian era,
9-43, The Metropolitan Museum of Art/Yale University, New York/New Haven/London.

King, H. (2013). Featherwork, en: S. E. Berg (ed.), Wari: lords of the Andes, 207-215, The Cleveland Museum of
Art/Thames and Hudson, New York.

LeVine, T. (1992). Inka storage in three highland regions, en: T. LeVine (ed.), Inka storage systems, 107-148,
University of Oklahoma Press, Norman & London.

Marcus, J. (2007). Rethinking ritual, en: E. Kyriakidis (ed.), 7be archaeology of ritual, 43-75, The Cotsen Institute
of Archaeology, University of California, Los Angeles. https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrr75.8

Menzel, D. (1959). The Inca occupation of the south coast of Peru, Southwestern Journal of Anthropology 15,
125-142. heeps://doi.org/10.1086/soutjanth.15.2.3628802

Molina, C. (1947 [1572]). Ritos y fidbulas de los incas, Editorial Futuro, S.R.L., Buenos Aires.

Morris, C. (1979). Maize beer in the economics, politics, and religion of the Inca empire, en: C. E Gastineau, W.
J. Darby y T. B. Turner (eds.), Fermented food beverages in nutrition, 21-34, Academic Press, New York. hetps://
doi.org/lO.1016/B978—0—12—277050—0.50008—2

Morris, C. y A. von Hagen (2011). Zhe incas: lords of the four quarters, Thames & Hudson, London.

Murra, J. V. (1962). Cloth and its function in the Inca state, American Anthropologist 64, 710-728. https://doi.
org/10.1525/aa.1962.64.4.02200020

Murra, J. V. (1975a). La funcién del tejido en varios contextos sociales y politicos, en: J. V. Murra (ed.), Formaciones
econdmicas y politicas del mundo andino, 145-170, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Murra, J. V. (1975b). El tréfico del mullu en la costa del Pacifico, en: J. V. Murra (ed.), Formaciones econémicas y
politicas del mundo andino, 255-267, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Murra, J. V. (1982). The mit'a obligations of ethnic groups to the Inka state, en: G. A. Collier, R. I. Rosaldo y J.
D. Wirth (eds.), The Inca and Aztec States, 1400-1800: anthropology and history, 237-262, Academic Press,
New York.

Murra, J. V. (1983). La organizacion econdmica del Estado inca, Siglo Veintiuno/Nuestra América, Ciudad de
México.

Murra, J. V. (1984). Andean societies, Annual Review of Anthropology 13, 119-141. heeps://doi.org/10.1146/
annurev.anthro.13.1.119

Murta, M. de (1946 [1590)). Historia del origen y genealogia real de los reyes incas del Peri, Instituto Santo Toribio
de Mogrovejo, Madrid.

Paul, A. (1990). Paracas ritual attire: symbols of authority in ancient Peru, University of Oklahoma Press, Norman.

Phipps, E. (2015). Inka textile traditions and their colonial counterparts, en: I. Shimada (ed.), The Inka empire: a
multidisciplinary approach, 197-214, University of Texas Press, Austin. https://doi.org/10.7560/760790-012

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrr7s.8
https://doi.org/10.1086/soutjanth.15.2.3628802
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-277050-0.50008-2
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-277050-0.50008-2
https://doi.org/10.1525/aa.1962.64.4.02a00020
https://doi.org/10.1525/aa.1962.64.4.02a00020
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.13.1.119
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.13.1.119
https://doi.org/10.7560/760790-012

LAS PLUMAS EN LOS RITUALES INKAS DE TAMBO VIEJO 33

Pickersgill, B. y C. B. Heiser (1978). Origins and distribution of plants domesticated in the New World
tropics, en: D. L. Browman (ed.), Advances in Andean archaeology, 133-165, Mouton, Paris. https://doi.
org/10.1515/9783110810011.133

Pizarro, P. (1986 [1571]). Relacidn del descubrimiento y conquista de los reinos del Perii (edicién y consideraciones
preliminares de G. Lohmman Villena), Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catlica del Pert, Lima.
hetps://doi.org/10.18800/F3499119

Polo de Ondegardo, J. (1940 [1561]). Informe del Licenciado Juan Polo de Ondegardo al Licenciado Briviesca de
Mufatones sobre la perpetuidad de las encomiendas en el Pert, Histdrica 13, 128-196.

Pressman, J. E (1991). Feathers of blood and fire: the mythological origins of avian coloration, en: R. E. Reina y
K. M. Kensinger (eds.), 7he gift of birds, 78-91, The University Museum of Archaeology and Anthropology,
University of Pennsylvania, Philadelphia.

Quilter, J. (1985). Architecture and chronology at El Paraiso, Journal of Field Archaeology 12, 279-297.

Rappaport, R. A. (1971). The sacred and human evolution, Annual Review of Ecology and Systematics 2, 23-44.
https://doi.org/10.1146/annurev.es.02.110171.000323

Reinhard, J. y M. C. Ceruti (2010). Inca rituals and sacred mountains, The Cotsen Institute of Archaeology Press,
University of California, Los Angeles.

Robbins, M. (1991). The sources of feathers, en: R. E. Reina y K. M. Kensinger (eds.), 7he gift of birds, 116-127,
The University Museum of Archaeology and Anthropology, University of Pennsylvania, Philadelphia.

Rostworowski, M. (1988). Prélogo, en: M. Rostworowski (ed.), Conflicts over coca fields in 16th century Peru,
69-81, Studies in Latin American Ethnohistory and Archaeology 21, University of Michigan, Ann Arbor.

Sancho, P (1917 [1532-1533]). Relacién para S. M. de lo sucedido en la conquista y pacificacién de estas provincias,
en: La coleccion de libros y documentos referentes a la historia del Perd, serie 5, 122-202, Sanmarti, Lima.

Schulenberg, T. S., D. E Stotz, D. E Lane, J. P O’Neill y T. A. Parker III (2007). Birds of Peru: revised and updated
edition, Princeton Field Guides, Princeton University Press, Princeton/Oxford.

Shady Solis, R. (2004). Caral: la ciudad del fuego sagrado, Interbank, Lima.

Shady Solis, R. (2007). Los valores sociales y culturales de Caral-Supe, la civilizacion mds antigua del Perit y América
y su rol en el desarrollo integral y sostenible, Instituto Nacional de Cultura, Proyecto Arqueolégico Caral, Lima.

Sillitoe, 2. (1988). An introduction to the anthropology of Melanesia: culture and tradition, University of Cambridge
Press, Cambridge.

Silverman, H. y D. A. Proulx. (2002). 7he nasca, Wiley-Blackwell, Malden/Massachusetts/London. https://doi.
0rg/10.1002/9780470693384

Smith, M. E. (2001). The Aztec empire and the Mesoamerican world system, en: S. E. Alcock, T. N. D’Altroy, K.
D. Morrison y C. A. Sinopoli (eds.), Empires, 128-154, Cambridge University Press, Cambridge.

Stokes, J. E G. (1925). Notes on Polynesian featherwork, Journal of the Polynesian Society 34 (1), 24-35.

Sullivan, W. (1996). The secret of the incas: myth, astronomy, and war against time, Crown Publishers, Inc., New
York.

Urton, G. (2017). Writing the history of an ancient civilization without writing: reading the Inka khipus as
primary sources, Journal of Anthropological Research 73 (1), 1-21. https://doi.org/10.1086/690611

Valdez, L. M. (2021). Una ofrenda de perro en el centro provincial Inka de Tambo Viejo, Pert, Boletin del Museo
de Arqueologia y Antropologia 3, 9-16.

Valdez, L. M. (2023). La realidad de los monumentos arqueoldgicos en el Perti: una perspectiva desde Tambo
Viejo, Arqueologia y Sociedad 39, 143-164. https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2023n39.€24140

Valdez, L. M. (2024). El estado Inka en el valle de Acari de la costa sur del Pert, Arqueologia y Sociedad 40,
121-146. hteps://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2024n40.25471

Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2020). Pichqa and pisqoyfiu: inca gaming paraphernalia from Tambo Viejo, Peru,
Nawpﬂ Pacha 40, 119-132. hteps://doi.org/10.1080/00776297.2020.1729483

Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2021). Inka special occasion food, World Archaeology 53, 327-344. htps://doi.org/
10.1080/00438243.2021.2021107

Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2022). El centro provincial Inka de Tambo Viejo, Arqueoldgicas 31, 233-63.

Valdez, L, M. & K. J. Bettcher (2023). The founding of the Inca provincial center of Tambo Viejo, Acari, Perd,
Nawpa Pacha 43, 249-278. htps://doi.org/10.1080/00776297.2022.2102317

Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2024). El mito de la corta duracién del Tawantinsuyu, Argueoldgicas 33, 191-219.

Valdez, L. M. y K. J. Bettcher (2025). Los sistemas de almacenamiento inka de Tambo Viejo, Boletin de Arqueologia
PUCP 36, 1-19. https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.202501.001

Valdez, L. M., K. ]. Bettcher y M. N. Huamani (2020). Inka llama offerings from Tambo Viejo, Acari Valley, Peru,
Antiquity 94 (378), 1557-1574. https://doi.org/10.15184/aqy.2020.183

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.1515/9783110810011.133
https://doi.org/10.1515/9783110810011.133
https://doi.org/10.18800/F3499119
https://doi.org/10.1146/annurev.es.02.110171.000323
https://doi.org/10.1002/9780470693384
https://doi.org/10.1002/9780470693384
https://doi.org/10.1086/690611
https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2023n39.e24140
https://doi.org/10.15381/arqueolsoc.2024n40.e25471
https://doi.org/10.1080/00776297.2020.1729483
https://doi.org/10.1080/00438243.2021.2021107
https://doi.org/10.1080/00438243.2021.2021107
https://doi.org/10.1080/00776297.2022.2102317
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.202501.001
https://doi.org/10.15184/aqy.2020.183

34 LIDIO M. VALDEZ ET AL.

Valdez, L. M., K. J. Bettcher y M. M. Ruales (2024). Spaniards at the Inka provincial center of Tambo Viejo, Acari
Valley, Peru, Journal of Anthropological Research 80, 312-339. https://doi.org/10.1086/731148

Westergaard, G. (2022). Hidden stories of extinction: hawaiian ahu’ula feather capes as biocultural artefacts,
Museum and Society 20 (1), 104-117.

Xerez, E (1968 [1555]). Verdadera relacién de la conquista del Perd y provincia del Cuzco llamada la Nueva
Castilla, en: Biblioteca Peruana I, 191-272, Editores Técnicos Asociados, Lima.

Zirate, A. (1968 [1555]). Historia del descubrimiento y conquista del Perd, en: Biblioteca Peruana 11, 105-413,
Editores Técnicos Asociados, Lima.

Zuidema, R. T. (1992). Inca cosmos in Andean context, en: R. Dover, K. Seibold y J. McDowell (eds.), Andean
cosmologies through time, 17-45, Indiana University Press, Bloomington/Indianapolis.

Recibido: Abril 2025
Aceptado: Junio 2025

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.1086/731148

