
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.002

Donde habitan los dioses: una aproximación a los apus 
más altos del Tawantinsuyu

Christian Vitry Di Bello a

Resumen

Las montañas han sido objetos de culto en múltiples culturas del mundo, pero los casos documentados de ascensos rituales 
son escasos. En los Andes, durante los siglos XV y XVI, los incas realizaron ofrendas en más de 200 montañas, 34 de las 
cuales superan los 6000 metros de altura. Este artículo de revisión aborda la arqueología incaica de alta montaña en 
ese conjunto de cumbres extremas, donde se encuentran las evidencias arqueológicas más elevadas del planeta. A partir 
del análisis de vestigios materiales, fuentes etnohistóricas y enfoques recientes sobre la ontología andina, se examina el 
papel de los apus como tirakuna: entidades vivas del paisaje con agencia ritual y social. Montañas emblemáticas, como el 
Llullaillaco, el Aconcagua y el Mercedario, son analizadas integrando dimensiones técnicas, logísticas y simbólicas. Este 
estudio propone una lectura que restituye el carácter planificado, sistemático y animado de estas prácticas prehispánicas, 
replanteando la noción misma de montañismo en clave andina.

Palabras clave: Arqueología de alta montaña, montañas sagradas, paisajes rituales, Tawantinsuyu, apus, montañismo 
prehispánico.

WHERE THE GODS DWELL: AN APPROACH TO THE HIGHEST-ALTITUDE APUS IN TAWANTINSUYU

Abstract

Mountains have been worshipped by various cultures throughout the world, but documented case studies of ritual climb-
ing are scarce. In the Andes, the Inca made offerings to more than 200 mountains from the fourteenth to the sixteenth 
centuries, 34 of which have an elevation of more than 6000 masl. This paper reviews Inca high mountain archaeology 
in these extreme summits, which hold the record for the highest-altitude archaeological evidence found throughout the 
world. The role of the Apus as tirakuna —living landscape beings with ritual and social agency— is explored through 
an analysis of material remains, ethnohistorical sources and recent approaches to Andean ontology. Major mountains 
like Llullaillaco, Aconcagua, and Mercedario are here studied incorporating technical, logistic and symbolic dimensions. 
This study presents an interpretation that reconstructs the planned, systematic and animate nature of these pre-Colum-
bian practices, thus restating the very notion of mountaineering Andean-style.

Keywords: high mountain archaeology, sacred mountains, ritual landscapes, Tawantinsuyu, Apus, pre-Columbian 
mountaineering.

a	 Consejo de Investigación de la UNSa, Proyecto Nº 2941, Facultad de Humanidades, Universidad Nacional 
de Salta, Argentina, vitrydibellochristian@hum.unsa.edu.ar

	 https://orcid.org/0000-0003-4817-4408

BOLETÍN DE ARQUEOLOGÍA PUCP / N.° 37, pp. 35-52, 2025 / e-ISSN 2304-4292

https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.002
mailto:vitrydibellochristian@hum.unsa.edu.ar
https://orcid.org/0000-0003-4817-4408


36	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

1. Introducción

En un período de tiempo relativamente breve, durante el siglo XV y las primeras décadas del 
siglo XVI, los incas extendieron sus fronteras y dominio sociopolítico sobre los reinos y etnias 
del altiplano, la sierra y la costa del Pacífico, ampliando sus límites desde el Cusco a lo largo de la 
cordillera de los Andes, conformando uno de los estados más extensos y poblados de la América 
prehispánica. Esta conquista territorial no solo fue de índole político-económico, sino también 
simbólico-religioso. Tampoco fue exclusivamente horizontal, sino que tuvo un componente 
vertical muy importante. De hecho, en la cordillera andina se han registrado hasta el momento 228 
montañas que fueron escaladas y resignificadas por los incas. Sobre estas se construyeron recintos 
ceremoniales y caminos, siendo algunas el escenario de ofrendas humanas o capacochas (Beorchia 
Nigris 1987; Besom 2009; Reinhard y Ceruti 2000; Schobinger 1998; Vitry 1997, 2008, 2017, 
2020). Esta geografía sagrada, marcada por centenares de geosímbolos como montañas y wak’as 
—lugares o elementos sagrados— de diversa índole, posee una particular distribución y concen-
tración hacia el Collasuyo, es decir, al sur del Cusco (Fig. 1).

Antes del apogeo de los incas, las culturas sudamericanas veían a las montañas como la materia-
lización de sus deidades. Por tal motivo, y desde siempre, las consideraron en sus mitos y rituales: 
las dibujaron, las esculpieron en piedras alusivas, las plasmaron en textiles, las pintaron en cerá-
micas y las grabaron en rocas y aleros. Sin embargo, pese a su omnipresencia a través del tiempo, 
hay algo que las sociedades preincaicas no hicieron: ascenderlas. Los incas llevaron el culto a las 
montañas a límites impensados. Pasaron de la veneración desde la distancia a los rituales in situ, 
escalando alturas superiores a los 6000 metros de altura, una hazaña humana sin parangón en 
el planeta. Estas personas, mortales comunes, llevaron sus cuerpos lo más cerca posible de aquel 
mundo donde residían las deidades celestiales, cuyo principal referente era el sol. La parte más 
elevada de la montaña era el espacio de mayor sacralidad, por ende, estaba reservado para quienes 
poseían la autoridad divina o los favores para estar ahí, acariciando el Hanan Pacha o mundo de 
arriba, donde se podían comunicar directamente con los apus1 o deidades.

Este trabajo examina la arqueología incaica de alta montaña, donde se concentran las evidencias 
más elevadas del planeta. A partir del estudio de vestigios materiales, fuentes etnohistóricas y 
aportes recientes de la ontología andina, se analiza el papel de los apus como tirakuna, es decir, enti-
dades vivas del paisaje dotadas de agencia ritual y social. Se abordan casos paradigmáticos como 
las montañas Llullaillaco, Aconcagua y Mercedario, integrando dimensiones técnicas, logísticas y 
simbólicas. La investigación propone una lectura que restituye el carácter planificado, sistemático 
y animado de las prácticas rituales incaicas, replanteando la noción misma del montañismo desde 
una perspectiva andina. 

2. Ofrendas, memoria y poder: la ceremonia de la capacocha

2.1. Múltiples enfoques sobre un rito de consagración

La ceremonia de la capacocha —o qhapaq hucha— fue uno de los rituales más relevantes del calen-
dario incaico. Su nombre puede traducirse como obligación real y consistía en fiestas y ofrendas 
de gratitud que se realizaban entre los meses de abril y julio. Las comunidades enviaban niños al 
Cusco desde diversas partes del Tawantinsuyu, donde eran consagrados en ceremonias centrales 
y luego trasladados nuevamente a sus regiones para ser ofrendados en adoratorios o wak’as. Esta 
práctica unía el espacio sagrado con el tiempo ancestral (McEwan y Van de Guchte 1992).

Un aspecto fundamental de este ritual fue la estrecha relación entre las montañas, el agua y la 
fertilidad, vínculo que no se limita a la cosmovisión incaica, sino que se remonta a culturas más 
tempranas como Chavín, Nazca y Tiahuanaco (Reinhard 2012), e incluso encuentra paralelos 



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 37

e-ISSN 2304-4292

Figura 1. Distribución espacial de los adoratorios de altura superiores a los 6000 metros en el Tawantinsuyu y su re-
lación con los principales ramales del sistema vial inca o Qhapaq Ñan. 1) Aconcagua; 2) Mercedario; 3) Llullaillaco; 
4) Incahuasi; 5) Antofalla; 6) Veladero; 7) Bonete Grande; 8) Cachi; 9) El Toro; 10) Coropuna; 11) Las Tórtolas; 
12) Parinacota; 13) Ampato; 14) General Belgrano; 15) Los Patos; 16) Pular; 17) Aucanquilcha; 18) La Hoyada 
o Meléndez; 19) San Pedro; 20) Quewar o Quehuar; 21) Alma Negra; 22) Ramada Sur; 23) Arakar o Aracar; 
24)  Copiapó o Azufre; 25) Salín; 26) Chachani; 27) Acotango; 28) Negro Overo; 29) Pili; 30) Palpana; 31) 
Socompa; 32) Hualca Hualca; 33) San Francisco; 34) San Miguel de Palermo (mapa: Federico Viveros/Qhapaq Ñan 
Salta, Argentina). 



38	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

en Mesoamérica (Broda 1991, 2009; Iwaniszewski 1986, 2007; Montero García 1992, 1995, 
2004, 2005). Los apus eran concebidos como entidades controladoras del clima que otorgaban 
agua mediante paqarinas2. En este sentido, la palabra capacocha podría interpretarse también como 
capac cocha, es decir, agua principal o soberano del agua, como sugiere Kaufmann Doig (2003), 
quien además plantea que las montañas representaban al dios del agua encarnado en los apus. Aún 
hoy, pese a la hegemonía cultural occidental, el respeto ritual hacia las montañas sigue vivo en 
numerosas comunidades andinas.

Desde una perspectiva etnohistórica, Pierre Duviols (1977) interpreta a la capacocha como 
una herramienta de poder cusqueño que aseguraba la fidelidad de los pueblos conquistados. La 
redistribución de niños y ofrendas hacia las wak’as regionales consolidaba la presencia simbólica del 
Estado en los márgenes del Imperio. Esta lectura se apoya en Cristóbal de Molina (1943 [1573]), 
quien describió a detalle las etapas del ritual, desde la selección de los niños hasta su desplaza-
miento rumbo a los adoratorios periféricos. En sintonía con esta visión, Annette Schroedl (2008) 
propone que la capacocha articulaba aspectos religiosos, políticos y espaciales. Para la investigadora, 
el ritual no solo implicaba un sacrificio humano, sino la transformación del cuerpo infantil en 
una ofrenda viviente que mediaba entre el Cusco y los extremos del Tawantinsuyu. Esta práctica 
reforzaba la apropiación del paisaje por parte del Estado inca, al convertir a las wak’as periféricas en 
puntos nodales de un sistema de dominación simbólica.

Desde la bioantropología, Heather Andrushko et al. (2011) analizan contextos arqueológicos 
de alta montaña y destacan la ausencia generalizada de trauma físico en los cuerpos, así como su 
cuidadosa preparación, lo que sugiere una muerte ritualizada. También plantean que, en algunos 
casos, las comunidades locales pudieron haber participado de manera voluntaria, considerando el 
sacrificio como un acto de prestigio y alianza con el poder imperial. Socha et al. (2021) presentan 
un análisis biomédico de cinco individuos ofrendados en cumbres nevadas, que incluye el caso 
único de un niño de apenas tres años y medio en el cerro Pichu Pichu, siendo el sacrificio de 
capacocha más joven conocido hasta el momento, lo cual evidencia la intensidad ritual en estos 
contextos extremos.

Desde la lingüística, Henrique Urbano (1993) remite el término hucha a la raíz kachani 
(mensajero o enviado), sugiriendo que los niños ofrendados en la capacocha son intermediarios 
vivientes con las deidades, reforzando una lógica de comunicación ritual.

La antropología política ha ofrecido también marcos interpretativos relevantes para comprender 
la ceremonia de la capacocha. Peter Gose (1994) la interpreta como parte de un sistema de paren-
tesco simbólico entre el Inca —concebido como el padre— y las comunidades anexadas al Imperio, 
cuyos hijos rituales eran ofrecidos como mediadores en una relación de reciprocidad política y 
afectiva. En este sentido, el sacrificio reforzaba la jerarquía y dependencia de las provincias, al 
tiempo que consolidaba los lazos de filiación simbólica con el Estado. Desde una perspectiva de 
género, Irene Silverblatt (1987) analiza cómo el control sobre los cuerpos jóvenes —especialmente 
el de las acllas— articulaba el poder político, la pureza moral y la legitimación masculina del orden 
estatal. 

En conjunto, estos enfoques muestran que la capacocha no fue un sacrificio en sentido unívoco. 
Se trató de una ceremonia con múltiples capas de significación, tales como la integración imperial, 
la consagración del paisaje sagrado, la mediación entre mundos humanos y sobrenaturales, y la 
construcción de jerarquías políticas y vínculos espirituales con las fuentes de vida, especialmente 
el agua y las montañas. El cuerpo del niño, transformado en wak’a, era simultáneamente símbolo, 
mensaje y mediador, condensando en sí mismo los principios cosmológicos y políticos del mundo 
andino.



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 39

e-ISSN 2304-4292

2.2. Implicancias de sacrificios humanos en las montañas más altas

Que los incas hayan accedido a lugares sagrados, otrora privativos de las deidades, les otorgó un 
poder simbólico y religioso adicional frente a las etnias conquistadas. Estas poblaciones, al igual 
que muchas sociedades preincaicas, veneraban a las montañas como entidades sagradas, pero no 
acostumbraban ascenderlas ni intervenirlas directamente. La decisión incaica de escalar y consagrar 
las cumbres más altas representó, por lo tanto, una innovación ritual y política que reforzó su auto-
ridad frente a los pueblos integrados al Imperio.

Las ofrendas llevadas a más de 6000 metros de altura, especialmente las humanas, tuvieron 
un coste de gran sacrificio y dolor. Sacrificio, porque más allá de la extraordinaria adaptación a la 
altura y resistencia a las condiciones ambientales por parte de los nativos, cuando las temperaturas 
descienden y el viento arrecia, no hay ser humano que no padezca las consecuencias, menos aún si 
solo tenían calzados precarios, ponchos y otros abrigos, hoy impensados para soportar tales condi-
ciones (Vitry 2014). Dolor, por el coste emocional que debió haber implicado ofrendar la vida de 
niños y jóvenes. Cualquier rito de paso genera necesariamente ansiedad y estrés, más aún cuando 
implica entrar a un estado del que nadie regresa: la muerte. Como indica Nietzsche, «solo lo que 
no deja de doler permanece en la memoria» (2005: 98). En tal sentido, el esfuerzo de ascender 
las altas montañas y el dolor de recordar las ofrendas humanas realizadas, debieron contribuir a la 
creación de pactos y alianzas entre pueblos distantes y distintos, como también a consolidar una 
memoria colectiva en pos de una identidad cultural compartida. Dicha identidad formaba parte 
de la creación de un nuevo mundo propuesto por los incas a las diferentes sociedades andinas 
mediante la estructuración de una geografía sagrada de nivel macro regional.

Pero la memoria humana es de corta duración. Por ello, luego de la creación de estos nuevos 
escenarios sacralizados, todas y cada una de estas wak’as debieron de ser mantenidas mediante 
rituales cíclicos y ofrendas renovadas con la finalidad de crear una tradición que apuntale a la 
memoria colectiva. Las montañas se convirtieron en los pilares fundacionales de un nuevo tiempo 
y espacio, en oráculos y lugares de peregrinaje del Estado (Curatola Petrocchi 2008), en una amplia 
geografía sagrada que vertebró simbólicamente al Tawantinsuyu y cuyo eje conector fue el Camino 
Inca o Qhapaq Ñan (Fig. 1).

3. Montañas vivas: ontología andina y tirakuna

El término geografía sagrada, no existe en las lenguas ancestrales andinas y no se equipara a la 
palabra paisaje que conocemos en la cosmovisión occidental moderna. En cambio, sí existe un 
concepto utilizado para aludir a los espacios sagrados, la geografía y el entorno integrado (natu-
raleza-cultura) en la cosmovisión andina: tirakuna.

La palabra tirakuna se refiere a una multiplicidad de entidades sagradas del paisaje andino, como 
ríos, colinas, manantiales y montañas, considerados seres vivos dotados de agencia y conciencia. 
Según Catherine Allen, los tirakuna actúan como «seres-tierra» o «espíritus de la tierra» que parti-
cipan activamente en relaciones de reciprocidad y cuidado con los humanos y el entorno (2015: 
17). Estas entidades poseen características y poderes específicos que las comunidades reconocen, 
respetan y veneran, reflejando su diversidad y singularidad. Los tirakuna integran una jerarquía de 
entidades espirituales que habitan, cuidan y otorgan poder al paisaje. En esta estructura, los apus, 
la pachamama, las wak’as y los seres humanos conformaban una sociedad compleja organizada en 
jerarquías, donde cada actor desempeñaba un papel esencial en el entramado de relaciones espiri-
tuales y sociales denominado tirakuna.

La ontología relacional andina, abordada por autores como Catherine Allen (2002), Marisol 
de la Cadena (2010, 2015), Alejandro Ortiz Rescaniere (1992), Silvia Rivera Cusicanqui (2010), 
entre otros, postula que el mundo no está compuesto por entidades separadas, sino por vínculos 



40	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

constitutivos. Es decir, los humanos no se relacionan con las montañas como cosas exteriores, 
sino que forman con ellas una red de coagencia que implica reciprocidad, ritualidad y afectividad. 
Como señala Ortiz Rescaniere, «el mundo andino no establece una separación tajante entre la 
naturaleza y la cultura, ni entre lo humano y lo no humano. Los cerros, las piedras, el agua, el rayo, 
el viento y muchos otros elementos del entorno son seres con voluntad, memoria y sentimientos. 
Con ellos se habla, se negocia, se intercambia» (1992: 13). En este sentido, los apus son miembros 
de la comunidad expandida, ancestros tutelares que protegen, pero también demandan cuidado, 
respeto y ofrendas.

La evidencia arqueológica de alta montaña permite leer esta ontología en acción: los caminos 
ceremoniales, las plataformas rituales, las estatuillas de oro, plata y Spondylus, y, sobre todo, los 
cuerpos humanos ofrendados a más de 6000 metros de altura, constituyen manifestaciones mate-
riales de relaciones con seres no humanos considerados poderosos y sagrados (Vitry 2023). Sobre 
las figurillas votivas, Bill Sillar (2016: 447) argumenta que las conopas talladas no representaban 
únicamente a animales o deidades, sino que participaban activamente en redes de comunicación 
y reciprocidad. Las wak’as en las cumbres, lejos de ser solo símbolos o centros de culto, son nodos 
ontológicos donde se interceptan lo humano, lo divino, lo animal, lo atmosférico y lo geológico.

El ascenso a estos apus y tirakuna constituye, entonces, no solo una hazaña técnica o logística, 
sino un acto ontológicamente performativo, que implica entrar en contacto con lo más alto del 
Hanan Pacha, el mundo superior de los dioses, y participar de su poder mediante el ritual. El 
cuerpo del Inca o de sus representantes —a menudo niños ofrendados— actuaba como mediador 
y mensajero, y sus restos eran testimonios vivos de una alianza sellada en el dolor, la altitud y la 
eternidad. 

En este contexto, los hallazgos en montañas como Llullaillaco, Ampato, Mercedario o Antofalla, 
adquieren una dimensión más profunda, ya que no son simplemente adoratorios de altura, sino 
espacios habitados por entidades con memoria; lugares donde la piedra habla, exige, recuerda e 
incluso interpela (Vilca 2009). Entender estas cumbres como tirakuna nos obliga a reconsiderar 
nuestra mirada arqueológica y antropológica, incorporando un enfoque que reconoce la ontología 
propia de los Andes.

4. Los apus más altos del Tawantinsuyu 

Hasta la fecha, son 34 las montañas más altas (superiores a los 6000 metros de altura) que los incas 
ascendieron en los Andes (Tabla 1; Fig. 1). Existen muchos cerros por encima de esa altura que 
fueron —y siguen siendo— considerados apus; sin embargo, debido a la falta de estudios arqueo-
lógicos específicos, no se incluyen en esta lista provisional. Este es el caso del volcán Sajama y el 
nevado de Illimani en Bolivia, así como del Ausangate, el Huascarán y otros apus de la cordillera 
que, aunque no fueron escalados debido a la dificultad técnica que planteaban, son conocidos 
según, fuentes etnohistóricas y etnográficas, por su sacralidad y su categorización como apukuna. 
De los 34 adoratorios de altura, destacamos en la Tabla 2 aquellos siete superiores a los 6000 
metros en los que se realizaron ofrendas humanas, cuya sumatoria da un total de 14 cuerpos.



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 41

e-ISSN 2304-4292

N°
Nombre de la 

montaña
Coordenadas

Altura  
(en metros)

País de  
ubicación

Tipos de evidencias

1 Aconcagua S32 39 13   W70 00 40 6962 Mendoza, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
ofrenda humana y ajuar

2 Mercedario S31 59 00.0 W70 07 00.0 6770 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
estatuillas, roca wak’a, leña, 
textiles, cerámica

3 Llullaillaco S24 43 13.0 W68 32 09.0 6739 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, ofrendas 
humanas y ajuar

4 Incahuasi S27 02 00.0 W68 18 00.0 6620 Catamarca, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, estatuilla, 
chuspa, leña

5 Antofalla S25 33 00.0 W67 55 00.0 6440 Catamarca, 
Argentina

Estructura arquitectónica en 
cumbre, leña, roca wak’a

6 Veladero S28 04 00.0 W68 58 00.0 6436 La Rioja, 
Argentina

Estructura arquitectónica 
en cumbre, cerámica, leña, 
plumas

7 Bonete Grande S27 56 00.0 W68 38 00.0 6412 La Rioja, 
Argentina Estructuras arquitectónicas

8 Cachi S24 55 53.4 W66 23 25.5 6380 Salta, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
cerámica, camino ceremonial, 
leña

9 El Toro S29 09 00.0 W69 48 00.0 6380 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, ofrenda 
humana, textiles, plumas

10 Coropuna S15 35 00.0 W72 40 00.0 6377 Arequipa, 
Perú

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, ofrendas 
humanas, ajuar

11 Las Tórtolas S29 56 00.0 W69 55 00.0 6332 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, estatuillas, 
cerámica, roca wak’a, plumas, 
líticos, textiles

12 Parinacota S18 10 00.0 W69 08 00.0 6330 Chile - 
Bolivia Estructuras arquitectónicas

13 Ampato S15 49 19.0 W71 52 47.0 6270 Arequipa, 
Perú

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, ofrendas 
humanas, ajuar

14 General 
Belgrano S29 00 00.0  W67 51 00.0  6250 La Rioja, 

Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, leña, astas 
de venado

15 Los Patos S27 17 00.0 W68 51 00.0 6250 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
leña

16 Pular S24 12 00.0 W68 05 00.0 6225 El Loa, 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, leña

17 Aucanquilcha S21 13 00.0   W68 28 00.0 6174 Antofagasta, 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
ofrendas actuales de llamas 



42	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

N°
Nombre de la 

montaña
Coordenadas

Altura  
(en metros)

País de  
ubicación

Tipos de evidencias

18 La Hoyada o 
Meléndez S24 55 53.4 W66 23 25    6150 Salta, 

Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, leña, 
petroglifo

19 San Pedro S22 28 00.0 W68 40 00.0 6145 Antofagasta, 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial

20 Quewar o 
Quehuar S24 20 00.0 W66 44 00.0 6130 Salta, 

Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, ofrenda 
humana y ajuar, leña, roca 
wak’a, textiles, huesos de ca-
mélidos

21 Alma Negra S30 03 50.0 W69 55 54.0 6120 San Juan, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
leña

22 Ramada Sur S32 10 00.0 W70 00 00.0 6100 San Juan, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
cerámica

23 Arakar  o 
Aracar S24 18 00.0 W67 47 00.0 6086 Salta, 

Argentina
Estructuras arquitectónicas, 
mojones, leña

24 Copiapó o 
Azufre S27 16 00.0 W69 08 00.0 6072 Copiapó, 

Chile

Estructuras arquitectónicas, 
estatuillas, leña, plumas, mullu, 
frutos, huesos

25 Salín S24 20 39.8 W68 07 51.4 6060 Salta, 
Argentina Estructuras arquitectónicas

26 Chachani S16 12 00 W71 32 00.0        6057 Arequipa, 
Perú

Estructuras arquitectónicas, 
ofrenda humana, cerámica, 
objetos de madera

27 Acotango S18 25 00.0 W69 02 00.0 6050 Bolivia - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
leña

28 Negro Overo S28 56 00.0 W67 51 00.0 6050 La Rioja, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas y 
camino ceremonial

29 Pili S23 17 00.0 W67 38 00.0 6050 El Loa, 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
estatuillas, leña, pelo humano

30 Palpana S21 32 00.0 W68 24 00.0 6045 Antofagasta, 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial

31 Socompa S24 23 00.0 W68 15 00.0 6031 Argentina - 
Chile

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial, leña

32 Hualca Hualca S15 42 00.0 W71 51 00.0 6025 Arequipa, 
Perú

Estructuras arquitectónicas, 
cuero de puma, semillas de 
coca

33 San Francisco S26 55 19.0 W68 15 51.0 6018 Catamarca, 
Argentina

Estructuras arquitectónicas, 
camino ceremonial

34 San Miguel de 
Palermo S24 56 27.0 W66 20 37.0 6000 Salta, 

Argentina Estructuras arquitectónicas

Tabla 1. Listado de montañas de Sudamérica con evidencias arqueológicas superiores a los 6000 metros de altura (tabla: 
Christian Vitry).



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 43

e-ISSN 2304-4292

Año del 
hallazgo

Nombre de la 
montaña y altura 

(en metros)

Altura del 
hallazgo 

(en metros)
Ubicación

N° 
cuerpos

Tipo de 
 hallazgo

Responsable(s) Estado / ubicación actual

1896 Chachani, 6057 5851 Arequipa, 
Perú 1 

Causal (según 
crónicas y tra-
dición oral)

El minero 
alemán Wagner 
y huaqueros

Saqueado y perdido

1905 Chañi, 5896 5896 Salta-Jujuy, 
Argentina 1  Casual  Teniente 

Coronel Pérez
Museo Etnográfico 
Juan B. Ambrosetti

1922 Chuscha, 5420 5120 Salta, 
Argentina 1  Casual

Huaquero 
Fernández 
Salas

Museo de Arqueología 
de Alta Montaña

1954 El Plomo, 5425 5400 Chile 1  Casual  Arrieros o 
huaqueros

Museo Nacional de 
Historia Natural

1963 Pichu Pichu, 
5634 5630 Perú 1  Casual 

Carlos Zárate y 
el equipo de la 
universidad

Museo Arqueológico 
de la Universidad 
Nacional San Agustín

1964 El Toro, 6380 6300 San Juan, 
Argentina 1 

Casual (pro-
yecto de inves-
tigación)

Dr. Juan 
Schobinger

Instituto de 
Investigaciones 
Arqueológicas, 
Universidad Nacional 
de San Juan

1965 Coropuna, 6377 5000 Sur de Perú 2 Casual 
Agricultor 
Víctor 
Huizcaina

Museo Arqueológico 
de la Universidad 
Nacional San Agustín

1974 Quehuar, 6130 6100 Salta, 
Argentina 1  Causal  Beorchia y 

Reinhard
Dinamitado, extraido 
en 1999

1977 Esmeralda, 905 905 Norte de 
Chile 2  Casual  Constructores 

de un camino
Museo Regional de 
Iquique

1985 Aconcagua, 6962 5250 Mendoza, 
Argentina 1-11 

Casual (pro-
yecto de inves-
tigación)

Dr. Juan 
Schobinger

Universidad Nacional 
de Cuyo

1995 Ampato, 6270 5800-
6300 Sur de Perú 4

Casual (pro-
yecto de inves-
tigación)

Reinhard y 
Chávez

Museo Santuarios 
Andinos, Universidad 
Católica de Santa 
María

1996 Sara Sara, 5505 5500 Suroeste de 
Perú 1 Proyecto de 

investigación
Reinhard y 
Chávez

Museo Santuarios 
Andinos, Universidad 
Católica de Santa 
María

1998 Misti, 5850 5822 Sur de Perú 6 Proyecto de 
investigación

Reinhard y 
Chávez

Museo Santuarios 
Andinos, Universidad 
Católica de Santa 
María

1999 Quehuar, 6130 6100 Salta, 
Argentina 1  Proyecto de 

investigación
Reinhard y 
Chávez

Museo de Arqueología 
de Alta Montaña

1999 Llullaillaco, 6739 6720 Salta, 
Argentina 3-15  Proyecto de 

investigación
Reinhard y 
Ceruti

Museo de Arqueología 
de Alta Montaña

Tabla 2. Listado de ofrendas humanas en los adoratorios de altura de Sudamérica (tabla: Christian Vitry).



44	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

A continuación, realizaremos una síntesis descriptiva de los sitios y hallazgos arqueológicos 
localizados en las montañas más altas, que superan los 6400 metros.

4.1. Cerro Aconcagua (6962 metros sobre el nivel del mar)

Ubicado en el norte de la provincia de Mendoza, Argentina, el cerro Aconcagua es la montaña más 
alta de América y de los hemisferios sur y occidental. Junto con el cerro El Plomo, en Chile, cons-
tituye uno de los extremos meridionales del Tawantinsuyu con evidencias de ofrendas humanas. 
En el año 1985 se descubrió, a 5250 metros de altura, en la ladera sudoeste, el cuerpo de un niño 
de entre 9 y 12 años con una modificación craneal tabular erecta, caracterizada por una nuca recta 
y una frente aplanada con inclinación posterior. El individuo estuvo acompañado por un manto 
de plumas, estatuillas antropomorfas (de plata y Spondylus), estatuillas de camélidos (de oro y 
Spondylus), sandalias tipo llanque u ojotas, chuspas con coca y porotos calcinados (Bárcena 2001; 
Beorchia Nigris 1987, 2001; Schobinger 1999, 2001). En la cima del Aconcagua, la primera 
ascensión documentó un mojón de piedras de posible filiación prehispánica (Cavallín 2020). 
Además, un camélido hallado muerto a 6900 metros de altura en el denominado Filo del Guanaco 
refuerza la hipótesis de una acción ritual a gran altura (Fig. 2).

4.2. Cerro Mercedario (6770 metros sobre el nivel del mar)

Los primeros registros arqueológicos en el cerro Mercedario se remontan a 1947 y 1949, cuando 
montañistas del Club Andinista Mendoza (CIADAM) reportaron pircas y cerámica a 5000 metros 
de altura en la ladera norte (Beorchia Nigris 1987). En 1968, el CIADAM documentó un tambo 
prehispánico en el arroyo Bramadero, visitó las Pircas de Indios y halló una estructura ceremonial 
rectangular a 5100 metros de altura atribuible al periodo inca. En 1972, Antonio Beorchia Nigris 
y Gino Job localizaron estructuras arquitectónicas inéditas, asociadas a estatuillas antropomorfas 
de plata y Spondylus, a 6200 metros de altura. Entre 1972 y 1993 se llevaron a cabo nuevas expe-
diciones, hallándose una estatuilla antropomorfa de metal laminada de oro y plata (Beorchia 
Nigris 1987: 129). Las evidencias, distribuidas desde los 5000 metros de altura hasta la cima, 
sugieren un camino ritual o peregrinaje. En específico, las estatuillas, vinculadas o no a sacrificios 
humanos, confirman la relevancia sagrada del cerro Mercedario como una wak’a de alto rango en 
el Tawantinsuyu.

4.3. Volcán Llullaillaco (6739 metros sobre el nivel del mar)

En la frontera entre Argentina y Chile, el Llullaillaco alberga, a 6720 metros de altura, el sitio 
más alto del mundo con ofrendas humanas: una adolescente de 15 años y dos niños de entre 5 
y 7 años, acompañados por más de 160 objetos suntuarios (Ceruti 2003; Reinhard 1999, 2005; 
Reinhard y Ceruti 2000). La montaña presenta ocho sitios entre los 4900 metros de altura y la 
cima, unidos por un camino ceremonial (Vitry 2009), e integra el Qhapaq Ñan desde 2014. A 
partir de 1952, se documentaron ruinas y materiales arqueológicos en la cumbre (Beorchia Nigris 
1987; Rebitsch 1966). Posteriormente, entre 1980 y 1983, Reinhard identificó un tambo a 5200 
metros de altura y planteó la hipótesis de la ejecución de sacrificios humanos, que se confirmó 
en 1999 con el hallazgo de los tres cuerpos mencionados y su ajuar funerario (Reinhard y Ceruti 
2000). La complejidad del conjunto y las modificaciones arquitectónicas sugieren visitas perió-
dicas, evidenciando al Llullaillaco como una wak’a activamente propiciada por los incas (Fig. 3).



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 45

e-ISSN 2304-4292

Figura 2. Vista desde las proximidades de la cumbre principal del Aconcagua. Se aprecia la cumbre sur y el Filo del 
Guanaco (fotografía: Christian Vitry).

Figura 3. Vista desde la cima del volcán Llullaillaco, a 6739 metros de altura. Se aprecian los elementos que componen 
el sitio arqueológico más alto del Tawantinsuyu y del mundo (fotografía: Christian Vitry).



46	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

4.4. Volcán Incahuasi (6620 metros sobre el nivel del mar)

En Catamarca, Argentina, el Incahuasi fue ascendido por primera vez en 1913 por Walter 
Penck, quien registró pircas y un tirante de cactus cardón atribuidos al periodo prehispánico. La 
relevancia arqueológica de esta montaña se consolidó en 1985, cuando Johan Reinhard y Luis 
Glauser documentaron plataformas artificiales en su cumbre. Entre 1989 y 1991, Víctor Bulacio 
dirigió expediciones clave, destacando el hallazgo de una estatuilla femenina de metal y una chuspa 
hecha de fibra vegetal (Beorchia Nigris 2001). En el siglo XXI, investigaciones lideradas por Norma 
Ratto revelaron ocupaciones del Período Formativo por encima de los 5000 metros de altura 
(Ratto y Orgaz 2009; Ratto et al. 2002, 2012), únicas en la región. Por su parte, David Hershey 
analizó su paisaje arqueoastronómico y Bulacio identificó una secuencia de sitios desde la base 
hasta la cima, confirmando su uso ritual reiterado y condición de wak’a dentro del Tawantinsuyu.

4.5. Volcán Antofalla (6440 metros sobre el nivel del mar)

Es la segunda cumbre más alta de la puna argentina tras el Llullaillaco, ubicada en Antofagasta 
de la Sierra, Catamarca. Los incas construyeron en su cima una estructura ritual singular única, 
diferente a otros altares de altura (Fig. 4). En 1904, Federico Reichert intentó escalarlo, alcanzando 
una altitud de 6000 metros; sin embargo, la cima fue alcanzada por primera vez el 26 de agosto 
de 1955 por Jorge Cvitanic, Benito Rubio (Club Andino del Norte) y Augusto Vallmitjana (Club 
Andino Bariloche). En 1958, Mathias Rebitsch lideró una expedición arqueológica que describió 
un recinto ovalado con piedras erguidas y un cono central con una piedra vertical, interpretado 
como un vestigio de culto (Rebitsch 1966). En 1983, Johan Reinhard escaló el Antofalla y realizó 
una descripción detallada del sitio y sus características ceremoniales (Reinhard 1983), reforzando 
su interpretación como una wak’a de relevancia regional.

4.6. Volcán Veladero (6436 metros sobre el nivel del mar)

Ubicado en el extremo noroeste de La Rioja, Argentina, cerca del límite con Chile y Laguna 
Brava, el Veladero fue ascendido por primera vez en 1986 por Antonio Beorchia Nigris, quien 
documentó en la cumbre una estructura rectangular de 7.1 metros por 9.9 metros por 0.6 m 
de altura, con muros de entre 60 y 80 centímetros de espesor y un relleno artificial de tierra y 
piedras (Beorchia Nigris 2001: 219). Entre los materiales observados se encontraban un recipiente 
cerámico globular, dos maderos, fibras vegetales trenzadas y carbonilla vegetal. En 1988, Johan 
Reinhard y Patrik Tierney excavaron el rectángulo ceremonial y recuperaron fragmentos de hilo 
rojo y blanco, plumas, un trozo de cuero trenzado, pequeñas piezas de madera y hebras de paja 
amarilla (Tierney 1989). También registraron una pirca al noroeste de la estructura (Beorchia 
Nigris 2001: 228). Sin nuevas investigaciones desde entonces, el sitio ha sufrido un avanzado 
deterioro por la acción de huaqueros.

5. Discusión: el arte de subir montañas superiores a los 6000 metros de 
altura en tiempos prehispánicos

La historia del montañismo deportivo surge en los Alpes, en el año 1786, cuando la cima del 
Mont Blanc (4807 metros de altura) fue ascendida por el naturalista suizo Horacio Benedicto de 
Saussure. A partir de ese momento, de manera continua y creciente, el deporte se fue consolidando, 
perfeccionando y conquistando a personas apasionadas que salieron a explorar las cordilleras del 
planeta y a saborear los placeres de la altura y el mundo vertical. En el año 1855, los hermanos 
Adolf y Robert Schlagintweit, alpinistas y exploradores alemanes, ascendieron el pico Kamet de 
6800 metros de altura en el Tíbet, altitud que marcó un hito en el montañismo (Vitry 2013).



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 47

e-ISSN 2304-4292

Sin embargo, una altura similar a la del Kamet, junto a decenas de montañas superiores a los 
6000 metros de altura y cientos de picos de más de 5000 metros, ya habían sido escaladas, unos 
cuatrocientos años antes, en el lejano y exótico continente americano: en América del Norte, 
revelando evidencias en las Montañas Rocallosas y la Sierra Nevada de California, en cotas un 
poco mayores a los 4000 metros (Echeverría 2001); en Mesoamérica, con los mexicas o aztecas 
escalando montañas que superaban los 5000 metros para rendir culto principalmente a Tláloc, 
el dios del agua (Broda 1991 y 2009; Iwaniszewski 1986 y 2007; Montero García 1992, 1995, 
2004, 2005); y en la cordillera de los Andes, donde los incas le rendían culto a los apus, al Inti, y 
posiblemente también al dios del agua, en más de treinta montañas que superaban los 6000 metros 
de altura (v. g. Beorchia Nigris 1987, 2001).

Se podría argumentar que estos ascensos prehispánicos no son lo suficientemente pertinentes 
como para ser incluidos en la historia del montañismo. Con razón o sin ella, también podría decirse 
que la finalidad de estas escaladas no era el placer, el deporte o el ego, sino el culto. No obstante, 
como se ha mencionado anteriormente, se conocen 228 montañas en los Andes con evidencias 
arqueológicas de ascensiones que no fueron casuales, sino bien planificadas y frecuentadas cícli-
camente para depositar ofrendas en las cimas más importantes. Para estas expediciones, los incas 
construyeron campamentos en las bases y en las laderas, rutas de acceso a las montañas y caminos 
ceremoniales hasta las cimas (Vitry 2004, 2020). Por si esto fuera poco, en 2011 se produjo un 
hallazgo arqueológico en Llullaillaco de un tipo de calzado que no se ha encontrado en ningún 
otro contexto montañoso de los Andes: el orco kawkachun, diseñado con varias capas de textiles 
de fibra de camélido para una función específica, escalar montañas (Vitry 2013, 2014). Además, 
un tipo especial de gorro fue hallado en la ofrenda humana del cerro El Toro, en San Juan, a más 
de 6000 metros de altura. Esta prenda posee tres prolongaciones largas, una para cubrir la nuca y 
dos laterales, que podían cubrir también el cuello y la cara, a modo de bufanda (Beorchia Nigris 
1987: 237). Podemos inferir el resto de la vestimenta de montaña: camisetas andinas o unkus que 
llegaban hasta las rodillas y ponchos de diferentes grosores para regular la temperatura, utilizando 
la misma técnica que se emplea hoy en día, a través de capas. En 2023, realizamos un proyecto 
científico documental sobre arqueología experimental, en el que se reprodujo la vestimenta prehis-
pánica utilizada para ascender a las montañas (Fig. 5), cuyos resultados aún están siendo analizados 
y se publicarán oportunamente. Tanto el descubrimiento del calzado incaico como el proceso de 
experimentación, abrieron una nueva perspectiva sobre la historia de la humanidad, en general, y 
del montañismo, en particular, permitiéndonos afirmar y enfatizar que el montañismo, o el arte de 
subir montañas, nació en América.

Figura 4. Estructura subcircular ubicada en la cima del volcán Antofalla (fotografía: Christian Vitry).



48	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

Independientemente de las motivaciones que cada ser humano tiene para realizar una acti-
vidad, en este caso ascender montañas por arriba de la cota de 6000 metros de altura, existen 
limitaciones que exceden la fisiología de nuestra especie. Permanecer a tal altitud es totalmente 
inhumano, y no existen poblaciones permanentes por encima de los 5500 metros en ningún lugar 
del planeta, ya que son lugares de los que se desciende. A partir de las evidencias arqueológicas, 
podemos deducir la cantidad de energía empleada en la construcción de recintos y caminos en las 
altas montañas (Vitry 2008, 2009, 2017, 2020), una proeza sin parangón.

6. Palabras finales

Este recorrido por las cumbres más altas del Tawantinsuyu nos permite reflexionar sobre una de 
las prácticas arqueológicas más exigentes del mundo: la arqueología de alta montaña. Pese a los 
significativos avances logrados desde mediados del siglo XX, este campo de investigación continúa 
ofreciendo amplias oportunidades de estudio, aunque cada vez más amenazado por el avance del 
turismo, el montañismo y, en algunos casos, el saqueo de sitios sagrados.

Más de dos centenares de cumbres escaladas por los incas exigen un conocimiento profundo 
del entorno, pues el montañismo implica una logística compleja. A esas alturas no existe agua 
en estado líquido ni materiales combustibles: todo debía ser transportado, incluso la leña para 
encender el fuego. Es probable que el agua se llevara en aríbalos desde zonas más bajas y que los 
oficiantes durmieran con ellos pegados al cuerpo para evitar su congelamiento. La permanencia 
humana por sobre los 5000 metros de altura implica enfrentar severas limitaciones fisiológicas deri-
vadas de la hipoxia, tales como el aumento de la frecuencia respiratoria, la policitemia y la vasodi-
latación pulmonar. Incluso en poblaciones andinas actuales, con siglos de residencia en las alturas, 
existe un umbral biológico: la vida permanente por encima de los 5500 metros es inviable para 
cualquier grupo humano conocido. La aclimatación, por lo tanto, solo permite estancias tempo-
rales o la realización de actividades específicas, como la entrega de ofrendas rituales en cumbres 
extremas. Este hecho subraya la magnitud del esfuerzo logístico y físico invertido por los  incas 
al subir montañas, construir estructuras y caminos, abastecer de provisiones trasladadas por cientos 

Figura 5. Recreación de la indumentaria que empleaban los incas para ascender las montañas (fotografía: Pablo 
Munne).



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 49

e-ISSN 2304-4292

de kilómetros y realizar ceremonias en las cumbres más altas del Tawantinsuyu, donde la capacidad 
aeróbica se ve reducida y el estrés cardiovascular aumenta significativamente (Poblete 2018: 63).

El clima puede cambiar drásticamente en minutos. Eso lo sabemos hoy gracias a la tecnología, 
pero los baquianos de entonces lo aprendieron leyendo las nubes y el viento. Todo ello sugiere la 
existencia de especialistas en montaña dentro del sistema incaico, quizás uno o varios camayoc, 
encargados de la logística, los rituales, la arquitectura y el conocimiento atmosférico necesario para 
vincularse con los apus.

Por otro lado, y en una dimensión simbólica más profunda, depositar ofrendas en las cumbres 
habría sido vital, en tanto estas no se consideraban meros objetos, sino entidades animadas con 
capacidad de actuar y comunicarse con los apus. Sillar (2016: 447) demuestra que miniaturas 
como las conopas eran concebidas como seres vivos, dotados de agencia y parte activa en la nego-
ciación con el mundo no humano.

En consonancia con planteos recientes sobre la relación entre geografías locales y escenografías 
imperiales (Ferrari et al. 2025), estas montañas se pueden entender también como nodos dentro 
de circuitos de peregrinaje de altura articulados por el Qhapaq Ñan. Tales recorridos integraban 
wak’as y santuarios preexistentes en una red ceremonial que, además de propiciar a las entidades 
del paisaje, escenificaba el poder imperial inca mediante arquitectura, trazados y la disposición 
estratégica de ofrendas. La apropiación ritual de estas cumbres implicó un diálogo con las creencias 
y prácticas locales, adaptándolas a una narrativa política que legitimaba el dominio estatal.

Sin embargo, estas dimensiones prácticas y políticas rara vez son abordadas por la literatura 
académica. Se vuelve imprescindible, entonces, que más arqueólogos-montañistas se sumen al 
desafío de investigar los lugares en los que la humanidad dejó sus huellas más altas. En suma, las 
evidencias arqueológicas de altura no solo testimonian la magnitud de la ingeniería ritual incaica, 
sino que nos invitan a repensar nuestras categorías analíticas desde marcos que reconozcan la 
agencia del paisaje. Desde la ontología andina, los apus no son simples objetos de veneración, sino 
que integran un vasto y dinámico tirakuna: seres-persona con voluntad, capaces de interceder, 
castigar o proteger. Comprender estas cumbres como entidades vivas —y no como meros esce-
narios— exige un giro hacia epistemologías situadas que dialoguen con los saberes ancestrales y 
desafíen la mirada moderna que aún persiste en buena parte de la arqueología.

Notas
1 	Apu significa, en quechua, señor grande, juez superior, curaca principal o rey (González 

Holguín 1989), aunque, dependiendo de la región andina, es posible sustituir esta palabra 
por los términos achachilas, wamanis o jirkas (Sánchez Garrafa 2014). En la religiosidad 
andina prehispánica, los apus representaban a las deidades tutelares personificadas en 
diversos elementos de la naturaleza, principalmente montañas que controlan los fenómenos 
meteorológicos y la vida de las personas de las aldeas vecinas, quienes le rendían culto y 
propiciaban ofrendas acordes a sus necesidades y exigencias.

2 	Paqarina (del quechua paqarin, que significa origen o amanecer), es el lugar sagrado de 
procedencia de un grupo o linaje y/o el santuario de donde emergen los antepasados, que ancla 
la identidad y el territorio (Rostworowski 1999: 438). Las paqarinas podían ser manantiales, 
cuevas, montañas u otros puntos del paisaje de donde se creía que los antepasados habían 
surgido. Funcionaban como referentes identitarios y sitios de culto, vinculando el presente 
con el tiempo mítico de la creación y el territorio ancestral.



50	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

Referencias

Allen, C. J. (2002). The hold life has: coca and cultural identity in an andean community, Smithsonian Institution 
Press, Washington, D.C.

Allen, C. J. (2015). The whole world is watching: new perspectives on andean animism, en: T. Bray (ed.), The 
archaeology of wak’as: explorations of the sacred in the pre-Columbian Andes, 23-46, University Press of Colorado, 
Colorado. https://doi.org/10.5876/9781607323181.c002

Allen, C. J. (2017). Pensamientos de una etnógrafa acerca de la interpretación en la arqueología andina, Mundo 
de Antes 11, 13-68. 

Andrushko, V. A., M. R. Buzon, A. M. Gibaja, G. F. McEwan, y A. Simonetti (2011). Investigating a child sacrifice 
event from the Inca heartland, Journal of Archaeological Science 38 (2), 383-398. https://doi.org/10.1016/j.
jas.2010.09.009

Bárcena, J. R. (2001). Los objetos metálicos de la ofrenda ritual del Cerro Aconcagua, en: J. Schobinger (comp.), 
El santuario incaico del Cerro Aconcagua, 281-301, Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Beorchia Nigris, A. (1987). El enigma de los santuarios indígenas de alta montaña. San Juan, Argentina, Revista del 
Centro de Investigaciones Arqueológicas de Alta Montaña (CIADAM) 5, 1-410. 

Beorchia Nigris, A. (2001). Revista del Centro de Investigaciones Arqueológicas de Alta Montaña de San Juan 6, 
281-322. 

Besom, T. (2009). Of summits and sacrifice an ethnohistoric study of Inka religious practices, University of Texas Press, 
Austin.

Broda, J. (1991). Cosmovisión y observación de la naturaleza: el ejemplo del culto en los cerros, en: J. Broda, 
S. Iwaniszewski y L. Maupomé (coords.), Arqueoastronomía y etnoastronomía en Mesoamérica, 461-500, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México.

Broda, J. (2009). Observaciones celestiales. Cosmovisión y arqueoastronomía, en: A. Montero, P. Luna y R. Junco 
(coords.), Las aguas celestiales. Nevado de Toluca, 59-80, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Ciudad 
de México.

Cavallín, M. (2020). El misterio de la presencia de los incas en la cumbre del Aconcagua, Revista del Centro Cultural 
Argentino de Montaña. https://revistadigital.culturademontania.org.ar/articulo/646cc8cffc0d3efac6f6e3b9

Ceruti, M. C. (2003). Llullaillaco. Sacrificio y ofrendas en un santuario inca de Alta Montaña, Ediciones Universidad 
Católica de Salta, Salta. 

Curatola Petrocchi, M. (2008). La función de los oráculos en el imperio inka, en: M. Curatola Petrocchi y M. 
S. Ziólkowski (eds.), Adivinación y oráculos en el mundo andino antiguo, 15-69, Instituto Francés de Estudios 
Andinos/Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima. https://doi.org/10.18800/9789972428463.001

De La Cadena, M. (2010). Indigenous cosmopolitics in the Andes: conceptual reflections beyond ‘politics’, 
Cultural Anthropology 25 (2), 334-370. https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

De La Cadena, M. (2015). Earth beings: ecologies of practice across Andean worlds, Duke University Press, Durham/
London. https://doi.org/10.1515/9781478093626

Duviols, P. (1977). La capacocha. Mecanismo y función del sacrificio humano, su proyección geométrica, su papel 
en la política integracionista y en la economía redistributiva del Tawantinsuyu, Allpanchis 9, 11-57. https://
doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085

Echeverría, E. (2001). Ascensiones indígenas en la América del Norte, Revista del Centro de Investigaciones 
Arqueológicas de Alta Montaña de San Juan 6, 177-179.

Ferrari, A., J. Izaguirre, I. Leibowicz, F. Acuto y M. Tello (2025). Geografías locales y escenografías imperiales: un 
estudio sobre un circuito de peregrinaje andino de altura del período inca, Estudios Atacameños 71, e6284. 
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-6284

Gose, P. (1994). Deathly waters and hungry mountains: agrarian ritual and class formation in an Andean town, 
University of Toronto Press, Toronto.

González Holguin, D. (1989 [1608]). Vocabulario de la lengua general de todo el Perú llamada lengua quechua o del 
Inka, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima.

Iwaniszewski, S. (1986). La arqueología de Alta Montaña en México y su estado actual, Estudios de Cultura Náhuatl 
18, 249-273.

Iwaniszewski, S. (2007). Y las montañas tienen género. Apuntes para el análisis de los sitios rituales en la 
Iztaccíhuatl y el Popocatépetl, en: J. Broda, S. Iwaniszewski y A. Montero (coords.), La montaña en el paisaje 
ritual, 113-147, Instituto de Investigaciones Históricas-Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto 
Nacional de Arqueología e Historia, Ciudad de México.

Kaufmann Doig, F. (2003). Los dioses andinos: dioses del sustento, Precolombart 4-5, 55-69.

https://doi.org/10.5876/9781607323181.c002
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.009
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.009
https://revistadigital.culturademontania.org.ar/articulo/646cc8cffc0d3efac6f6e3b9
https://doi.org/10.18800/9789972428463.001
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x
https://doi.org/10.1515/9781478093626
https://doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085
https://doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-6284


DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIÓN A LOS APUS MÁS ALTOS DEL TAWANTINSUYU	 51

e-ISSN 2304-4292

McEwan, C. y M. Van de Guchte (1992). El tiempo ancestral y el espacio sagrado en el ritual estatal incaico, en: 
R. F. Townsend (ed.), The ancient Ameritas: art from sacred landscapes, 359-371, The Art Institute of Chicago, 
Chicago.

Molina, C. de. (1943 [c. 1573]). Fábulas y ritos de los incas, en: F. A. Loayza (ed.), Las crónicas de los molinas, Los 
pequeños grandes libros de historia americana 4, 1-101, Editorial Miranda, Lima.

Montero García, I. A. (1992). Investigaciones arqueológicas de alta montaña en México Central, Anales de 
Arqueología y Etnología, separata 46/47, 213-250, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Montero García, I. A. (1995). Algunas consideraciones sobre la arqueología en alta montaña en México a diez años de 
su sistematización [mecanuscrito], Escuela Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México.

Montero García, I. A. (2004). Atlas arqueológico de la Alta Montaña mexicana, Gobierno de los Estados Unidos 
Mexicanos/Secretaria del Medio Ambiente y Recursos Naturales/Comisión Nacional Forestal, Ciudad de 
México.

Montero García, I. A. (2005). Los símbolos de las alturas, tesis de doctorado, Escuela Nacional de Antropología e 
Historia, Instituto Nacional de Arqueología e Historia, Ciudad de México.

Nietzsche, F. (2005). Genealogía de la moral, Alianza Editorial, Madrid.
Ortiz Rescaniere, A. (1992). Ser indio en el Perú, Fondo Editorial del Congreso del Perú, Lima.
Poblete, R. (2018). Fisiología de altura. ¿Afecta la altura a la homeostasis?, Revista del Cuerpo Médico Hospital 

Nacional Almanzor Aguinaga Asenjo 11 (1), 59-65.
Ratto, N. y M. Orgaz (2009). Poder, control y volcanes: el Estado inka en el volcán Incahuasi (Tinogasta, 

Catamarca, Argentina), en: N. Ratto (comp.), Entrelazando ciencias: sociedad y ambiente antes de la conquista 
española, 159-174, Editorial de la Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires. 

Ratto, N., M. Orgaz, G. De La Fuente y R. Plá. (2002). Ocupación de pisos de altura y contexto de producción 
cerámica durante el Formativo: el caso de la región puneña de Chaschuil y su relación con el Bolsón de 
Fiambalá (Dpto. Tinogasta, Catamarca), Estudios Atacameños 24, 51-69. https://doi.org/10.4067/
S0718-10432002002400005

Ratto N., D. Carniglia y L. Coll. (2012). Ocupación del área de «los seismiles» desde tiempos formativos a recientes 
(Departamento Tinogasta, Catamarca): nuevas evidencias, Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropología 
XXXVII (1), 207-216. 

Rebitsch, M. (1966). Santuarios en altas cumbres de la Puna de Atacama, Anales de Arqueología y Etnología 21, 
51-80.

Reinhard, J. (1983). Las montañas sagradas: un estudio etnoarqueológico de ruinas en las altas cumbres andinas, 
Cuadernos de Historia 3, 27-62.

Reinhard, J. (1999). Congelados en el tiempo, National Geographic 5, 36-55.
Reinhard, J. (2005). The ice maiden: inca mummies, mountain gods, and sacred sites in the Andes, National 

Geographic, Washington, D.C.
Reinhard, J. (2012). Las montañas sagradas y las culturas preincaicas de los Andes, en: M. Loera Chávez y Peniche, 

S. Iwaniszewski y R. Cabrera (eds.), América, tierra de montañas y volcanes I. Huellas de la arqueología, 51-72, 
Escuela Nacional de Arqueología e Historia, Instituto Nacional de Arqueología e Historia, Ciudad de México. 

Reinhard, J. y M. Ceruti. (2000). Investigaciones arqueológicas en el volcán Llullaillaco. Complejo ceremonial incaico 
de alta montaña, Editorial de la Universidad Católica de Salta, Salta.

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores, Tinta 
Limón Ediciones, Buenos Aires.

Rostworowski, M. (1999). Historia del Tahuantinsuyu, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.
Sánchez Garrafa, R. (2014). Apus de los cuatro suyos. Construcción del mundo en los ciclos mitológicos de las deidades 

montaña, Instituto de Estudios Peruanos/Centro Bartolomé de las Casas, Lima.
Schobinger, J. (1998). Arqueología de alta montaña: santuarios incaicos en los andes centro-meridionales, Beiträge 

zur Allgemeinen und Vergleichenden Archäologie 18, 363-399.
Schobinger, J. (1999). Los santuarios de altura incaicos y el Aconcagua: aspectos generales e interpretativos, 

Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropología XXIV, 7-27.
Schobinger, J. (2001). Los santuarios de altura y el Aconcagua: aspectos generales e interpretativos, en: Schobinger, 

J. (comp.), El santuario incaico del cerro Aconcagua, 7-27, Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo, 
Mendoza. 

Schroedl, A. (2008). La capacocha como ritual político: negociaciones en torno al poder entre Cuzco y los curacas, 
Bulletin de l’Institut français d’études andines 37 (1), 19-27. https://doi.org/10.4000/bifea.3218

Sillar, B. (2016). Miniatures and animism: the communicative role of Inka carved stone conopa, Journal of 
Anthropological Research 72 (4), 447-468. https://doi.org/10.1086/689294

https://doi.org/10.4067/S0718-10432002002400005
https://doi.org/10.4067/S0718-10432002002400005
https://doi.org/10.4000/bifea.3218
https://doi.org/10.1086/689294


52	 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

e-ISSN 2304-4292

Silverblatt, I. (1987). Moon, sun, and witches: gender ideologies and class in Inca and Colonial Peru, Princeton 
University Press, Princeton. https://doi.org/10.1515/9781400843343

Socha, D. M., J. Reinhard y R. Chávez Perea (2021). Inca human sacrifices from the Ampato and Pichu Pichu 
volcanoes, Peru: new results from a bio-anthropological analysis, Archaeological and Anthropological Sciences 13, 
94. https://doi.org/10.1007/s12520-021-01332-1

Tierney, P. (1989). The highest altar: unveiling the mystery of human sacrifice, Penguin, New York.
Urbano, H. (ed.) (1993). Mito y simbolismo en los Andes: la figura y la palabra, Centro Bartolomé de las Casas, 

Cusco.
Vilca, M. (2009). Más allá del «paisaje». El espacio de la puna y quebrada de Jujuy: ¿comensal, anfitrión, interlo-

cutor?, Cuadernos 36, 245-259.
Vitry, C. (1997). Arqueología de Alta Montaña. Argentina, Yachayruna. Revista de Divulgación científica 1 (1), 

16-23.
Vitry, C. (2004). Camino del Inka en el volcán Llullaillaco, Nexo. Revista dominical Diario El Tribuno, Salta, 18 de 

julio de 2004, 115, 48-50. 
Vitry, C. (2008). Caminos rituales y montañas sagradas. Estudio de la vialidad inka en adoratorios de altura del 

norte argentino, Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino 12 (2), 69-84.
Vitry, C. (2009). Contribución al estudio de caminos de sitios arqueológicos de altura. Volcán Llullaillaco (6739 

m). Salta-Argentina, Actas del XV Congreso Nacional de Arqueología Argentina, 127-140, Editorial de la 
Universidad Nacional de Río Cuarto, Río Cuarto.

Vitry, C. (2013). Qué calzado usaban los incas en la montaña, Revista del Centro Cultural Argentino de Montaña. 
https://old.culturademontania.org.ar/Arqueologia/los-calzados-de-los-incas.html

Vitry, C. (2014). Los calzados utilizados por los incas para la alta montaña, Revista Haucaypata. Investigaciones 
arqueológicas del Tahuantinsuyo 8, 91-109.

Vitry, C. (2017). El rol del Qhapaq Ñan y los apus en la expansión del Tawantinsuyu, Boletín del Museo Chileno de 
Arte Precolombino 22 (1), 35-49. https://doi.org/10.4067/S0718-68942017005000103

Vitry, C. (2020). Los caminos ceremoniales en los apus del Tawantinsuyu, Chungara 52 (3), 509-521. https://doi.
org/10.4067/S0717-73562020005001802

Vitry, C. (2023). Apus y Qhapaq Ñan: estudio de las vialidades incas en las montañas sagradas de los Andes, 
tesis de doctorado, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires. https://doi.
org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359

Recibido: Mayo 2025 
Aceptado: Agosto 2025

https://doi.org/10.1515/9781400843343
https://doi.org/10.1007/s12520-021-01332-1
https://old.culturademontania.org.ar/Arqueologia/los-calzados-de-los-incas.html
https://doi.org/10.4067/S0718-68942017005000103
https://doi.org/10.4067/S0717-73562020005001802
https://doi.org/10.4067/S0717-73562020005001802
https://doi.org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359
https://doi.org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359

	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.42uci7zazht8
	_heading=h.urrs9vjz1ngp
	_Hlk209002843
	_heading=h.sxo101zg3zc
	_Hlk213230984
	_g74hi5b3j0tn
	_Hlk214979247

