BOLETIN DE ARQUEOLOGIA PUCP / N.° 37, pp. 35-52, 2025 / e-ISSN 2304-4292

DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACIéN A LOS APUS
MAS ALTOS DEL [ AWANTINSUYU

Christian Vitry Di Bello*

Resumen

Las montanas han sido objetos de culto en miiltiples culturas del mundo, pero los casos documentados de ascensos rituales
son escasos. En los Andes, durante los siglos XV y XVI, los incas realizaron ofrendas en mds de 200 montanas, 34 de las
cuales superan los 6000 metros de altura. Este articulo de revisién aborda la arqueologia incaica de alta montaiia en
ese conjunto de cumbres extremas, donde se encuentran las evidencias arqueoldgicas mds elevadas del planeta. A partir
del andlisis de vestigios materiales, fuentes etnobistoricas y enfoques recientes sobre la ontologia andina, se examina el
papel de los apus como tirakuna: entidades vivas del paisaje con agencia ritual y social. Montaras emblemdticas, como el
Llullaillaco, el Aconcagua y el Mercedario, son analizadas integrando dimensiones técnicas, logisticas y simbdlicas. Este
estudio propone una lectura que restituye el cardcter planificado, sistemdtico y animado de estas prdcticas prehispdnicas,
replanteando la nocién misma de montasnismo en clave andina.

Palabras clave: Arqueologia de alta montasia, montafias sagradas, paisajes rituales, Tawantinsuyu, apus, montanismo
prebispdnico.

WHERETHE GODS DWELL:ANAPPROACHTO THE HIGHEST-ALTITUDEAPUS INTAWANTINSUYU
Abstract

Mountains have been worshipped by various cultures throughout the world, but documented case studies of ritual climb-
ing are scarce. In the Andes, the Inca made offerings to more than 200 mountains from the fourteenth to the sixteenth
centuries, 34 of which have an elevation of more than 6000 masl. This paper reviews Inca high mountain archaeology
in these extreme summits, which hold the record for the highest-altitude archaeological evidence found throughout the
world. The role of the Apus as tirakuna —living landscape beings with ritual and social agency— is explored through
an analysis of material remains, ethnohistorical sources and recent approaches to Andean ontology. Major mountains
like Liullaillaco, Aconcagua, and Mercedario are here studied incorporating technical, logistic and symbolic dimensions.
This study presents an interpretation that reconstructs the planned, systematic and animate nature of these pre-Colum-
bian practices, thus restating the very notion of mountaineering Andean-style.

Keywords: high mountain archaeology, sacred mountains, ritual landscapes, Tawantinsuyu, Apus, pre-Columbian
mountaineering.

* Consejo de Investigacién de la UNSa, Proyecto N° 2941, Facultad de Humanidades, Universidad Nacional
de Salta, Argentina, vitrydibellochristian@hum.unsa.edu.ar
hetps://orcid.org/0000-0003-4817-4408

https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.002


https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp/202502.002
mailto:vitrydibellochristian@hum.unsa.edu.ar
https://orcid.org/0000-0003-4817-4408

36 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

1. INTRODUCCION

En un periodo de tiempo relativamente breve, durante el siglo XV y las primeras décadas del
siglo XV1, los incas extendieron sus fronteras y dominio sociopolitico sobre los reinos y etnias
del altiplano, la sierra y la costa del Pacifico, ampliando sus limites desde el Cusco a lo largo de la
cordillera de los Andes, conformando uno de los estados mds extensos y poblados de la América
prehispdnica. Esta conquista territorial no solo fue de indole politico-econdmico, sino también
simbdlico-religioso. Tampoco fue exclusivamente horizontal, sino que tuvo un componente
vertical muy importante. De hecho, en la cordillera andina se han registrado hasta el momento 228
montafias que fueron escaladas y resignificadas por los incas. Sobre estas se construyeron recintos
ceremoniales y caminos, siendo algunas el escenario de ofrendas humanas o capacochas (Beorchia
Nigris 1987; Besom 2009; Reinhard y Ceruti 2000; Schobinger 1998; Vitry 1997, 2008, 2017,
2020). Esta geografia sagrada, marcada por centenares de geosimbolos como montafas y wakas
—lugares o elementos sagrados— de diversa indole, posee una particular distribucién y concen-
tracion hacia el Collasuyo, es decir, al sur del Cusco (Fig. 1).

Antes del apogeo de los incas, las culturas sudamericanas vefan a las montafias como la materia-
lizacién de sus deidades. Por tal motivo, y desde siempre, las consideraron en sus mitos y rituales:
las dibujaron, las esculpieron en piedras alusivas, las plasmaron en textiles, las pintaron en cerd-
micas y las grabaron en rocas y aleros. Sin embargo, pese a su omnipresencia a través del tiempo,
hay algo que las sociedades preincaicas no hicieron: ascenderlas. Los incas llevaron el culto a las
montafias a limites impensados. Pasaron de la veneracién desde la distancia a los rituales i situ,
escalando alturas superiores a los 6000 metros de altura, una hazafia humana sin parangén en
el planeta. Estas personas, mortales comunes, llevaron sus cuerpos lo mds cerca posible de aquel
mundo donde residian las deidades celestiales, cuyo principal referente era el sol. La parte mds
elevada de la montafa era el espacio de mayor sacralidad, por ende, estaba reservado para quienes
poseian la autoridad divina o los favores para estar ahi, acariciando el Hanan Pacha o mundo de
arriba, donde se podian comunicar directamente con los apus' o deidades.

Este trabajo examina la arqueologfa incaica de alta montafia, donde se concentran las evidencias
més elevadas del planeta. A partir del estudio de vestigios materiales, fuentes etnohistéricas y
aportes recientes de la ontologia andina, se analiza el papel de los apus como tirakuna, es decir, enti-
dades vivas del paisaje dotadas de agencia ritual y social. Se abordan casos paradigmdticos como
las montafias Llullaillaco, Aconcagua y Mercedario, integrando dimensiones técnicas, logisticas y
simbdlicas. La investigacién propone una lectura que restituye el cardcter planificado, sistemdtico
y animado de las précticas rituales incaicas, replanteando la nocién misma del montanismo desde
una perspectiva andina.

2. OFRENDAS, MEMORIA Y PODER: LA CEREMONIA DE LA CAPACOCHA

2.1. Multiples enfoques sobre un rito de consagraciéon

La ceremonia de la capacocha —o ghapaq hucha— fue uno de los rituales mds relevantes del calen-
dario incaico. Su nombre puede traducirse como obligacién real y consistia en fiestas y ofrendas
de gratitud que se realizaban entre los meses de abril y julio. Las comunidades enviaban nifios al
Cusco desde diversas partes del Zawantinsuyu, donde eran consagrados en ceremonias centrales
y luego trasladados nuevamente a sus regiones para ser ofrendados en adoratorios o wakas. Esta
préctica unfa el espacio sagrado con el tiempo ancestral (McEwan y Van de Guchte 1992).

Un aspecto fundamental de este ritual fue la estrecha relacién entre las montaas, el agua y la
fertilidad, vinculo que no se limita a la cosmovisién incaica, sino que se remonta a culturas més
tempranas como Chavin, Nazca y Tiahuanaco (Reinhard 2012), e incluso encuentra paralelos

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 37

Colombia 5—"’\"/ ‘,? \J’NL[
% ;
Republica
Federativa
de Brasil
e
i {
\
h‘. : Estado
9}”,;?@ i urinacional
g_{i}/ia
Referencias i ‘.‘

A Adoratorios de Altura

#?8¢ Tramos Segiin Hyslop
Suyus Incaicos
<all other values>
Suyus
- Antisuyu
- Chinchaisuyu !
!

| Collasuyu
Cuntisuyu l\\\
imites Provinciales /

imites Internacionales

; e Y

EsriADeLgime! GE
OAX NGDC, and'¢
ntribgtor:

Sistema de Referencia: WGS84 ™~
Esri, DeLorme, GEBCO, NOAA NGDC, and other contributers

Figura 1. Distribucion espacial de los adoratorios de altura superiores a los 6000 metros en el Tawantinsuyu y su re-
lacion con los principales ramales del sistema vial inca o Qhapag Nan. 1) Aconcagua; 2) Mercedario; 3) Llullaillaco;
4) Incahuasi; 5) Antofalla; 6) Veladero; 7) Bonete Grande; 8) Cachi; 9) El Toro; 10) Coropuna; 11) Las Tortolas;
12) Parinacota; 13) Ampato; 14) General Belgrano; 15) Los Patos; 16) Pular; 17) Aucanquilcha; 18) La Hoyada
o0 Meléndez; 19) San Pedro; 20) Quewar o Quehuar; 21) Alma Negra; 22) Ramada Sur; 23) Arakar o Aracar;
24) Copiapé o Azufre; 25) Salin; 26) Chachani; 27) Acotango; 28) Negro Overo; 29) Pili; 30) Palpana; 31)
Socompa; 32) Hualca Hualca; 33) San Francisco; 34) San Miguel de Palermo (mapa: Federico Viveros/Qbapagq Nan

Salta, Argentina).
e-ISSN 2304-4292



38 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

en Mesoamérica (Broda 1991, 2009; Iwaniszewski 1986, 2007; Montero Garcia 1992, 1995,
2004, 2005). Los apus eran concebidos como entidades controladoras del clima que otorgaban
agua mediante pagarinas’. En este sentido, la palabra capacocha podria interpretarse también como
capac cocha, es decir, agua principal o soberano del agua, como sugiere Kaufmann Doig (2003),
quien ademds plantea que las montafias representaban al dios del agua encarnado en los zpus. Adn
hoy, pese a la hegemonia cultural occidental, el respeto ritual hacia las montanas sigue vivo en
numerosas comunidades andinas.

Desde una perspectiva etnohistérica, Pierre Duviols (1977) interpreta a la capacocha como
una herramienta de poder cusqueno que aseguraba la fidelidad de los pueblos conquistados. La
redistribucién de ninos y ofrendas hacia las wakis regionales consolidaba la presencia simbdlica del
Estado en los mdrgenes del Imperio. Esta lectura se apoya en Cristébal de Molina (1943 [1573]),
quien describié a detalle las etapas del ritual, desde la seleccién de los nifios hasta su desplaza-
miento rumbo a los adoratorios periféricos. En sintonfa con esta visién, Annette Schroed! (2008)
propone que la capacocha articulaba aspectos religiosos, politicos y espaciales. Para la investigadora,
el ritual no solo implicaba un sacrificio humano, sino la transformacién del cuerpo infantil en
una ofrenda viviente que mediaba entre el Cusco y los extremos del Zawantinsuyu. Esta prictica
reforzaba la apropiacién del paisaje por parte del Estado inca, al convertir a las waks periféricas en
puntos nodales de un sistema de dominacién simbélica.

Desde la bioantropologfa, Heather Andrushko ez a/. (2011) analizan contextos arqueoldgicos
de alta montana y destacan la ausencia generalizada de trauma fisico en los cuerpos, asi como su
cuidadosa preparacién, lo que sugiere una muerte ritualizada. También plantean que, en algunos
casos, las comunidades locales pudieron haber participado de manera voluntaria, considerando el
sacrificio como un acto de prestigio y alianza con el poder imperial. Socha ez a/. (2021) presentan
un andlisis biomédico de cinco individuos ofrendados en cumbres nevadas, que incluye el caso
tinico de un nifio de apenas tres afios y medio en el cerro Pichu Pichu, siendo el sacrificio de
capacocha mis joven conocido hasta el momento, lo cual evidencia la intensidad ritual en estos
CONTEXtOs eXtremos.

Desde la lingiiistica, Henrique Urbano (1993) remite el término hucha a la raiz kachani
(mensajero o enviado), sugiriendo que los nifios ofrendados en la capacocha son intermediarios
vivientes con las deidades, reforzando una légica de comunicacién ritual.

La antropologia politica ha ofrecido también marcos interpretativos relevantes para comprender
la ceremonia de la capacocha. Peter Gose (1994) la interpreta como parte de un sistema de paren-
tesco simbdlico entre el Inca—concebido como el padre— y las comunidades anexadas al Imperio,
cuyos hijos rituales eran ofrecidos como mediadores en una relacién de reciprocidad politica y
afectiva. En este sentido, el sacrificio reforzaba la jerarquia y dependencia de las provincias, al
tiempo que consolidaba los lazos de filiacién simbélica con el Estado. Desde una perspectiva de
género, Irene Silverblatt (1987) analiza cémo el control sobre los cuerpos jévenes —especialmente
el de las acllas— articulaba el poder politico, la pureza moral y la legitimacién masculina del orden
estatal.

En conjunto, estos enfoques muestran que la capacocha no fue un sacrificio en sentido univoco.
Se trat6 de una ceremonia con multiples capas de significacién, tales como la integracién imperial,
la consagracién del paisaje sagrado, la mediacién entre mundos humanos y sobrenaturales, y la
construccién de jerarquias politicas y vinculos espirituales con las fuentes de vida, especialmente
el agua y las montafas. El cuerpo del nifio, transformado en waka, era simultdneamente simbolo,
mensaje y mediador, condensando en si mismo los principios cosmoldgicos y politicos del mundo
andino.

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 39

2.2. Implicancias de sacrificios humanos en las montafas mds altas

Que los incas hayan accedido a lugares sagrados, otrora privativos de las deidades, les otorgd un
poder simbélico y religioso adicional frente a las etnias conquistadas. Estas poblaciones, al igual
que muchas sociedades preincaicas, veneraban a las montafias como entidades sagradas, pero no
acostumbraban ascenderlas ni intervenirlas directamente. La decision incaica de escalar y consagrar
las cumbres mds altas representd, por lo tanto, una innovacidn ritual y politica que reforzé su auto-
ridad frente a los pueblos integrados al Imperio.

Las ofrendas llevadas a mds de 6000 metros de altura, especialmente las humanas, tuvieron
un coste de gran sacrificio y dolor. Sacrificio, porque més alld de la extraordinaria adapracion a la
altura y resistencia a las condiciones ambientales por parte de los nativos, cuando las temperaturas
descienden y el viento arrecia, no hay ser humano que no padezca las consecuencias, menos ain si
solo tenfan calzados precarios, ponchos y otros abrigos, hoy impensados para soportar tales condi-
ciones (Vitry 2014). Dolor, por el coste emocional que debié haber implicado ofrendar la vida de
nifios y jévenes. Cualquier rito de paso genera necesariamente ansiedad y estrés, mds ain cuando
implica entrar a un estado del que nadie regresa: la muerte. Como indica Nietzsche, «solo lo que
no deja de doler permanece en la memoria» (2005: 98). En tal sentido, el esfuerzo de ascender
las altas montafas y el dolor de recordar las ofrendas humanas realizadas, debieron contribuir a la
creacién de pactos y alianzas entre pueblos distantes y distintos, como también a consolidar una
memoria colectiva en pos de una identidad cultural compartida. Dicha identidad formaba parte
de la creacién de un nuevo mundo propuesto por los incas a las diferentes sociedades andinas
mediante la estructuracién de una geografia sagrada de nivel macro regional.

Pero la memoria humana es de corta duracién. Por ello, luego de la creacién de estos nuevos
escenarios sacralizados, todas y cada una de estas wakas debieron de ser mantenidas mediante
rituales ciclicos y ofrendas renovadas con la finalidad de crear una tradicién que apuntale a la
memoria colectiva. Las montanas se convirtieron en los pilares fundacionales de un nuevo tiempo
y espacio, en ordculos y lugares de peregrinaje del Estado (Curatola Petrocchi 2008), en una amplia
geograffa sagrada que vertebré simbdlicamente al Tawantinsuyu y cuyo eje conector fue el Camino

Inca o Qhapaq Nan (Fig. 1).

3. MONTANAS VIVAS: ONTOLOGIA ANDINA Y TIRAKUNA

El término geografia sagrada, no existe en las lenguas ancestrales andinas y no se equipara a la
palabra paisaje que conocemos en la cosmovision occidental moderna. En cambio, si existe un
concepto utilizado para aludir a los espacios sagrados, la geografia y el entorno integrado (natu-
raleza-cultura) en la cosmovisién andina: tirakuna.

La palabra tirakuna se refiere a una multiplicidad de entidades sagradas del paisaje andino, como
rios, colinas, manantiales y montafas, considerados seres vivos dotados de agencia y conciencia.
Segtin Catherine Allen, los #inakuna actian como «seres-tierra» o «espiritus de la tierra» que parti-
cipan activamente en relaciones de reciprocidad y cuidado con los humanos y el entorno (2015:
17). Estas entidades poseen caracteristicas y poderes especificos que las comunidades reconocen,
respetan y veneran, reflejando su diversidad y singularidad. Los #irakuna integran una jerarquia de
entidades espirituales que habitan, cuidan y otorgan poder al paisaje. En esta estructura, los apus,
la pachamama, las wak'as y los seres humanos conformaban una sociedad compleja organizada en
jerarquias, donde cada actor desempefiaba un papel esencial en el entramado de relaciones espiri-
tuales y sociales denominado tirakuna.

La ontologfa relacional andina, abordada por autores como Catherine Allen (2002), Marisol
de la Cadena (2010, 2015), Alejandro Ortiz Rescaniere (1992), Silvia Rivera Cusicanqui (2010),

entre otros, postula que el mundo no estd compuesto por entidades separadas, sino por vinculos

e-ISSN 2304-4292



40 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

constitutivos. Es decir, los humanos no se relacionan con las montafas como cosas exteriores,
sino que forman con ellas una red de coagencia que implica reciprocidad, ritualidad y afectividad.
Como sefala Ortiz Rescaniere, «el mundo andino no establece una separacién tajante entre la
naturaleza y la cultura, ni entre lo humano y lo no humano. Los cerros, las piedras, el agua, el rayo,
el viento y muchos otros elementos del entorno son seres con voluntad, memoria y sentimientos.
Con ellos se habla, se negocia, se intercambia» (1992: 13). En este sentido, los apus son miembros
de la comunidad expandida, ancestros tutelares que protegen, pero también demandan cuidado,
respeto y ofrendas.

La evidencia arqueoldgica de alta montafa permite leer esta ontologia en accién: los caminos
ceremoniales, las plataformas rituales, las estatuillas de oro, plata y Spondylus, y, sobre todo, los
cuerpos humanos ofrendados a mas de 6000 metros de altura, constituyen manifestaciones mate-
riales de relaciones con seres no humanos considerados poderosos y sagrados (Vitry 2023). Sobre
las figurillas votivas, Bill Sillar (2016: 447) argumenta que las conopas talladas no representaban
Unicamente a animales o deidades, sino que participaban activamente en redes de comunicacién
y reciprocidad. Las wakas en las cumbres, lejos de ser solo simbolos o centros de culto, son nodos
ontolégicos donde se interceptan lo humano, lo divino, lo animal, lo atmosférico y lo geoldgico.

El ascenso a estos apus y tirakuna constituye, entonces, no solo una hazana técnica o logistica,
sino un acto ontolégicamente performativo, que implica entrar en contacto con lo mds alto del
Hanan Pacha, el mundo superior de los dioses, y participar de su poder mediante el ritual. El
cuerpo del Inca o de sus representantes —a menudo nifios ofrendados— actuaba como mediador
y mensajero, y sus restos eran testimonios vivos de una alianza sellada en el dolor, la altitud y la
eternidad.

En este contexto, los hallazgos en montafias como Llullaillaco, Ampato, Mercedario o Antofalla,
adquieren una dimensién més profunda, ya que no son simplemente adoratorios de altura, sino
espacios habitados por entidades con memoria; lugares donde la piedra habla, exige, recuerda e
incluso interpela (Vilca 2009). Entender estas cumbres como irakuna nos obliga a reconsiderar
nuestra mirada arqueoldgica y antropoldgica, incorporando un enfoque que reconoce la ontologia
propia de los Andes.

4. Los APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU

Hasta la fecha, son 34 las montafias mds altas (superiores a los 6000 metros de altura) que los incas
ascendieron en los Andes (Tabla 1; Fig. 1). Existen muchos cerros por encima de esa altura que
fueron —y siguen siendo— considerados apus; sin embargo, debido a la falta de estudios arqueo-
l6gicos especificos, no se incluyen en esta lista provisional. Este es el caso del volcdn Sajama y el
nevado de Illimani en Bolivia, asi como del Ausangate, el Huascardn y otros apus de la cordillera
que, aunque no fueron escalados debido a la dificultad técnica que planteaban, son conocidos
seglin, fuentes etnohistdricas y etnogréficas, por su sacralidad y su categorizacién como apukuna.
De los 34 adoratorios de altura, destacamos en la Tabla 2 aquellos siete superiores a los 6000
metros en los que se realizaron ofrendas humanas, cuya sumatoria da un total de 14 cuerpos.

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 41

Ne° Nombre <—ie la Coordenadas S Pqu d? Tipos de evidencias
montana (en metros) ubicacién
] Aconcagua $3239 13 W70 00 40 6962 Mendo.za, Estructuras arqultec.tomcas,
Argentina  ofrenda humana y ajuar
Arcentin Estructuras arquitectdnicas,
2 Mercedario 3159 00.0 W70 07 00.0 6770 Cfi‘;c 7 estatuillas, roca waka, lefia,
textiles, cerimica
. Estructuras arquitectdnicas,
) Argentina - . .
3 Llullaillaco S$24 43 13.0 W68 32 09.0 6739 Chile camino ceremonial, ofrendas
humanas y ajuar
Cat Estructuras arquitectdnicas,
4 Incahuasi S$27 02 00.0 W68 18 00.0 6620 & amfirca, camino ceremonial, estatuilla,
Argentina p
chuspa, lefia
5 Ancofalla $25 33 00.0 W67 55 00.0 6440 Catam:.irca, Estructura :qrqultectom)ca en
Argentina cumbre, leAa, roca waka
La Rioi Estructura arquitecténica
6 Veladero $28 04 00.0 W68 58 00.0 6436 2 OJ,a’ en cumbre, cerdmica, lefa,
Argentina
plumas
La Rioja, . L.
7 Bonete Grande S$27 56 00.0 W68 38 00.0 6412 . Estructuras arquitecténicas
Argentina
Salc Estructuras arquitectdnicas,
8  Cachi 2455 53.4 W66 23 25.5 6380 R cerdmica, camino ceremonial,
Argentina _
leAa
Areenti Estructuras arquitecténicas,
9 El Toro $29 09 00.0 W69 48 00.0 6380 Chgiilzl tna camino ceremonial, ofrenda
humana, textiles, plumas
. Estructuras arquitecténicas,
Arequipa, . .
10 Coropuna S15 35 00.0 W72 40 00.0 6377 Pertt camino ceremonial, ofrendas
humanas, ajuar
Estructuras arquitecténicas,
11 Las Tértolas $29 56 00.0 W69 55 00.0 6332 Argentma ) can?m.o Ceremomal), estatuillas,
Chile cerdmica, roca wak'a, plumas,
liticos, textiles
) Chile - L
12 Parinacota S18 10 00.0 W69 08 00.0 6330 Bolivia Estructuras arquitectonicas
v
. Estructuras arquitecténicas,
Arequipa, . .
13 Ampato S$15 49 19.0 W71 52 47.0 6270 Perd camino ceremonial, ofrendas
e humanas, ajuar
Estructuras arquitecténicas
| La Rioi )
14 Genera $29 00 00.0 W67 51 00.0 6250 N R10)'a, camino ceremonial, lefia, astas
Belgrano Argentina
de venado
15  Los Patos $27 17 00.0 W68 51 00.0 G250  Augentna-  Estructuras arquitectdnicas,
Chile lena
16 Pular $24 12 00.0 W68 05 00.0 6225 Pilea Estructuras arquitecténicas,
Chile camino ceremonial, lena
. Antofagasta, Estructuras arquitectdnicas,
17 Aucanquilcha S21 13 00.0 W68 28 00.0 6174 Chile ofrendas actuales de llamas

e-ISSN 2304-4292



42 CHRISTIAN VITRY DI BELLO
Ne° Nombre <—ie la Coordenadas S P,al’s d? Tipos de evidencias
montana (en metros) ubicacién
Estructuras arquitectdnicas,
18 La H,oyada ° S$24 55 53.4 W66 23 25 6150 Salta, . camino ceremonial, lefia,
Meléndez Argentina .
petroglifo
19 SanPedro S22 2800.0 WG8 40 00.0 645~ Aneofagasta, Estructuras arquitectonicas,
Chile camino ceremonial
Estructuras arquitectdnicas,
Quewar o Salta camino ceremonial, ofrenda
20 W S$24 20 00.0 W66 44 00.0 6130 T humana y ajuar, lefia, roca
Quehuar Argentina s .
waka, textiles, huesos de ca-
mélidos
21 AlmaNegra  S$30 03 50.0 W69 55 54.0 G1o0 ~ Sanjuan, Estructuras arquitectonicas,
Argentina  lefia
22 RamadaSur  $32 10 00.0 W70 00 00.0 6roo ~ SanJuan, - Estructuras arquitectnicas,
Argentina  cerdmica
23 Arakar o $24 18 00.0 W67 47 00.0 6086 Salta, ‘ Estlructuras fquultectonlcas,
Aracar Argentina  mojones, lefia
Coniand o Coniané Estructuras arquitecténicas,
24 pPrap S$27 16 00.0 W69 08 00.0 6072 p PO, estatuillas, lefa, plumas, mullu,
Azufre Chile
frutos, huesos
, Salta, L
25  Salin S24 20 39.8 W68 07 51.4 6060 . Estructuras arquitecténicas
Argentina
R Estructuras arquitectdnicas,
. Arequipa, ..
26  Chachani S16 12 00 W71 32 00.0 6057 Perd ofrenda humana, cerdmica,
v objetos de madera
Bolivia - E . .
27 Acotango S18 25 00.0 W69 02 00.0 6050 olivia s’tructuras arquitecténicas,
Chile leAa
28 Negro Overo 28 56 00.0 W67 51 00.0 Goso ~ LaRioja  Esuucturas arquitectonicas y
Argentina  camino ceremonial
29 Pili $23 17 00.0 W67 38 00.0 6050 El Ijoa, Estruc'turas afqultectomcas,
Chile estatuillas, lena, pelo humano
30 Palpana $21 32 00.0 W68 24 00.0 6045 Anfofagasta, Estr%mturas arqulltectomcas,
Chile camino ceremonial
Arcentina - E. itectnicas,
31 Socompa $24.23 00.0 W68 15 00.0 6031 Bertina - Bstructuras arquitecionicas
Chile camino ceremonial, lefa
. Estructuras arquitectdnicas,
Arequipa, .
32 Hualca Hualca S15 42 00.0 W71 51 00.0 6025 Perts cuero de puma, semillas de
coca
33 San Francisco  $26 55 19.0 W68 15 51.0 6018 Catam'flrca, Estr%lcturas arqulltectomcas,
Argentina  camino ceremonial
34 San Miguel de $24 56 27.0 W66 20 37.0 6000 Salea, . Estructuras arquitectdnicas
Palermo Argentina

Tabla 1. Listado de montanas de Sudamérica con evidencias arqueoldgicas superiores a los 6000 metros de altura (tabla:
Christian Vitry).

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 43

Nombre de la Altura del

Afio del montafiayaltura  hallazgo  Ubicacién N Tipo de Responsable(s)  Estado / ubicacién actual
hallazgo cuerpos hallazgo
(en metros) (en metros)
. Causal (segin  El minero
. Arequipa, L. , .
1896  Chachani, 6057 5851 Perd 1 crénicasy tra- alemdn Wagner Saqueado y perdido
e dicién oral)  y huaqueros
_. Salta-Jujuy, Teniente Museo Etnogréfico
1905 Chafif, 5896 5896 Argentina I Casual Coronel Pérez  Juan B. Ambrosetti
Huaquero ,
1922 Chuscha, 5420 5120 3@ 1 Casual Fernindez Musco de Arqueologia
Argentina de Alta Montafia
Salas
1954  ElPlomo, 5425 5400  Chile 1 Casual Arieroso - Museo Nacional de
huaqueros Historia Natural
. . Carlos Zératey Museo Arqueoldgico
1963 15)16C3h/ll Pichu, 5630  Pert 1 Casual el equipo dela  de la Universidad
universidad Nacional San Agustin
Instituto de
San Juan Casual (pro- Dr. Juan Investigaciones
1964  ElToro, 6380 6300 anjuam, 1 yectodeinves-  , - Arqueoldgicas,
Argentina o, Schobinger T .
tigacién) Universidad Nacional
de San Juan
Agricultor Museo Arqueolégico
1965  Coropuna, 6377 5000  Surde Pert 2 Casual Victor de la Universidad
Huizcaina Nacional San Agustin
Salta, Beorchia y Dinamitado, extraido
1974 Quehuar, 6130 6100 Argentina 1 Causal Reinhard en 1999
1977 Esmeralda, 905 905 Nolrte de 2 Casual Constructc.)res Mu.seo Regional de
Chile de un camino  Iquique
Mendoza Casual (pro- Dr. Juan Universidad Nacional
1985  Aconcagua, 6962 5250 7 1-11  yecto de inves- ’ u.
Argentina . Schobinger de Cuyo
tigacion)
Casual (pro Museo Santuarios
5800- i " Reinhard y Andinos, Universidad
1995  Ampato, 6270 6300 Sur de Pertt 4 y.ecto. ’de inves- o Catdlica de Santa
tigacion) ,
Maria
Museo Santuarios
1996 Sara Sara, 5505 5500 Sur?estc de 1 .Proye?to de Ren}hard y And)n?os, Universidad
Perti investigacion ~ Chévez Catolica de Santa
Maria
Museo Santuarios
1998 Misti, 5850 5822 Sur de Perd 6 Proye?to de Ren}hard y And’n?os, Universidad
investigacion ~ Chévez Catolica de Santa
Maria
Salta, Proyecto de  Reinhard y Museo de Arqueologia
1999 Quehuar, 6130 6100 Argentina ! investigaciéon ~ Chévez de Alta Montafa
1999 Llullaillaco, 6739 6720 Salta, . 315 Proye?to de Relnh.ard y Museo de Arqtteologla
Argentina investigacién  Ceruti de Alta Montana

Tabla 2. Listado de ofrendas humanas en los adoratorios de altura de Sudamérica (rabla: Christian Vitry).

e-ISSN 2304-4292



44 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

A continuacién, realizaremos una sintesis descriptiva de los sitios y hallazgos arqueolégicos
localizados en las montafias mds altas, que superan los 6400 metros.

4.1. Cerro Aconcagua (6962 metros sobre el nivel del mar)

Ubicado en el norte de la provincia de Mendoza, Argentina, el cerro Aconcagua es la montafia més
alta de América y de los hemisferios sur y occidental. Junto con el cerro El Plomo, en Chile, cons-
tituye uno de los extremos meridionales del Zawantinsuyu con evidencias de ofrendas humanas.
En el afio 1985 se descubrid, a 5250 metros de altura, en la ladera sudoeste, el cuerpo de un nifio
de entre 9 y 12 anos con una modificacién craneal tabular erecta, caracterizada por una nuca recta
y una frente aplanada con inclinacién posterior. El individuo estuvo acompanado por un manto
de plumas, estatuillas antropomorfas (de plata y Spondylus), estatuillas de camélidos (de oro y
Spondylus), sandalias tipo llanque u ojotas, chuspas con coca y porotos calcinados (Bdrcena 2001;
Beorchia Nigris 1987, 2001; Schobinger 1999, 2001). En la cima del Aconcagua, la primera
ascensiéon documenté un mojén de piedras de posible filiacién prehispdnica (Cavallin 2020).
Ademas, un camélido hallado muerto a 6900 metros de altura en el denominado Filo del Guanaco
refuerza la hipdtesis de una accién ritual a gran altura (Fig. 2).

4.2. Cerro Mercedario (6770 metros sobre el nivel del mar)

Los primeros registros arqueoldgicos en el cerro Mercedario se remontan a 1947 y 1949, cuando
montaiistas del Club Andinista Mendoza (CIADAM) reportaron pircas y cerdmica a 5000 metros
de altura en la ladera norte (Beorchia Nigris 1987). En 1968, el CIADAM documenté un tambo
prehispdnico en el arroyo Bramadero, visito las Pircas de Indios y hall una estructura ceremonial
rectangular a 5100 metros de altura atribuible al periodo inca. En 1972, Antonio Beorchia Nigris
y Gino Job localizaron estructuras arquitectdnicas inéditas, asociadas a estatuillas antropomorfas
de plata y Spondylus, a 6200 metros de altura. Entre 1972 y 1993 se llevaron a cabo nuevas expe-
diciones, hallindose una estatuilla antropomorfa de metal laminada de oro y plata (Beorchia
Nigris 1987: 129). Las evidencias, distribuidas desde los 5000 metros de altura hasta la cima,
sugieren un camino ritual o peregrinaje. En especifico, las estatuillas, vinculadas o no a sacrificios
humanos, confirman la relevancia sagrada del cerro Mercedario como una wakz de alto rango en
el Tawantinsuyn.

4.3. Volcan Llullaillaco (6739 metros sobre el nivel del mar)

En la frontera entre Argentina y Chile, el Llullaillaco alberga, a 6720 metros de altura, el sitio
mis alto del mundo con ofrendas humanas: una adolescente de 15 afios y dos nifios de entre 5
y 7 afios, acompanados por mds de 160 objetos suntuarios (Ceruti 2003; Reinhard 1999, 2005;
Reinhard y Ceruti 2000). La montafia presenta ocho sitios entre los 4900 metros de altura y la
cima, unidos por un camino ceremonial (Vitry 2009), e integra el Qbapaq Nan desde 2014. A
partir de 1952, se documentaron ruinas y materiales arqueoldgicos en la cumbre (Beorchia Nigris
1987; Rebitsch 1966). Posteriormente, entre 1980 y 1983, Reinhard identificé un tambo a 5200
metros de altura y planteé la hipétesis de la ejecucion de sacrificios humanos, que se confirmé
en 1999 con el hallazgo de los tres cuerpos mencionados y su ajuar funerario (Reinhard y Ceruti
2000). La complejidad del conjunto y las modificaciones arquitecténicas sugieren visitas perid-
dicas, evidenciando al Llullaillaco como una wak'z activamente propiciada por los incas (Fig. 3).

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 45

Aconcagua - Cumbre

Figura 2. Vista desde las proximidades de la cumbre principal del Aconcagua. Se aprecia la cumbre sur y el Filo del
Guanaco (fotografia: Christian Vitry).

Estructuras
Arquedlogicas

Figura 3. Vista desde la cima del volcan Llullaillaco, a 6739 metros de altura. Se aprecian los elementos que componen
el sitio arqueoldgico mds alto del Tawantinsuyn y del mundo (fotografia: Christian Vitry).

e-ISSN 2304-4292



46 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

4.4. Volcan Incahuasi (6620 metros sobre el nivel del mar)

En Catamarca, Argentina, el Incahuasi fue ascendido por primera vez en 1913 por Walter
Penck, quien registré pircas y un tirante de cactus carddn atribuidos al periodo prehispanico. La
relevancia arqueoldgica de esta montaia se consolidé en 1985, cuando Johan Reinhard y Luis
Glauser documentaron plataformas artificiales en su cumbre. Entre 1989 y 1991, Victor Bulacio
dirigié expediciones clave, destacando el hallazgo de una estatuilla femenina de metal y una chuspa
hecha de fibra vegetal (Beorchia Nigris 2001). En el siglo XX, investigaciones lideradas por Norma
Ratto revelaron ocupaciones del Perfodo Formativo por encima de los 5000 metros de altura
(Ratto y Orgaz 2009; Ratto e a/. 2002, 2012), Gnicas en la regién. Por su parte, David Hershey
analizd su paisaje arqueoastronémico y Bulacio identificd una secuencia de sitios desde la base
hasta la cima, confirmando su uso ritual reiterado y condicion de wak'z dentro del Tawantinsuyu.

4.5. Volcan Antofalla (6440 metros sobre el nivel del mar)

Es la segunda cumbre mds alta de la puna argentina tras el Llullaillaco, ubicada en Antofagasta
de la Sierra, Catamarca. Los incas construyeron en su cima una estructura ritual singular dnica,
diferente a otros altares de altura (Fig. 4). En 1904, Federico Reichert intenté escalarlo, alcanzando
una altitud de 6000 metros; sin embargo, la cima fue alcanzada por primera vez el 26 de agosto
de 1955 por Jorge Cvitanic, Benito Rubio (Club Andino del Norte) y Augusto Vallmitjana (Club
Andino Bariloche). En 1958, Mathias Rebitsch lideré una expedicion arqueoldgica que describié
un recinto ovalado con piedras erguidas y un cono central con una piedra vertical, interpretado
como un vestigio de culto (Rebitsch 1966). En 1983, Johan Reinhard escal6 el Antofalla y realizé
una descripcién detallada del sitio y sus caracteristicas ceremoniales (Reinhard 1983), reforzando
su interpretacién como una waka de relevancia regional.

4.6. Volcan Veladero (6436 metros sobre el nivel del mar)

Ubicado en el extremo noroeste de La Rioja, Argentina, cerca del limite con Chile y Laguna
Brava, el Veladero fue ascendido por primera vez en 1986 por Antonio Beorchia Nigris, quien
documenté en la cumbre una estructura rectangular de 7.1 metros por 9.9 metros por 0.6 m
de altura, con muros de entre 60 y 80 centimetros de espesor y un relleno artificial de tierra y
piedras (Beorchia Nigris 2001: 219). Entre los materiales observados se encontraban un recipiente
cerdmico globular, dos maderos, fibras vegetales trenzadas y carbonilla vegetal. En 1988, Johan
Reinhard y Patrik Tierney excavaron el rectdngulo ceremonial y recuperaron fragmentos de hilo
rojo y blanco, plumas, un trozo de cuero trenzado, pequefas piezas de madera y hebras de paja
amarilla (Tierney 1989). También registraron una pirca al noroeste de la estructura (Beorchia
Nigris 2001: 228). Sin nuevas investigaciones desde entonces, el sitio ha sufrido un avanzado
deterioro por la accién de huaqueros.

5. DiscuUsION: EL ARTE DE SUBIR MONTANAS SUPERIORES A LOS 6000 METROS DE
ALTURA EN TIEMPOS PREHISPANICOS

La historia del montafiismo deportivo surge en los Alpes, en el afio 1786, cuando la cima del
Mont Blanc (4807 metros de altura) fue ascendida por el naturalista suizo Horacio Benedicto de
Saussure. A partir de ese momento, de manera continua y creciente, el deporte se fue consolidando,
petfeccionando y conquistando a personas apasionadas que salieron a explorar las cordilleras del
planeta y a saborear los placeres de la altura y el mundo vertical. En el afio 1855, los hermanos
Adolf y Robert Schlagintweit, alpinistas y exploradores alemanes, ascendieron el pico Kamert de
6800 metros de altura en el Tibet, altitud que marcé un hito en el montadismo (Vitry 2013).

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 47

—t

Figura 4. Estructura subcircular ubicada en la cima del volcin Antofalla (fotografia: Christian Vitry).

Sin embargo, una altura similar a la del Kamet, junto a decenas de montaias superiores a los
6000 metros de altura y cientos de picos de mds de 5000 metros, ya habfan sido escaladas, unos
cuatrocientos afios antes, en el lejano y exético continente americano: en América del Norte,
revelando evidencias en las Montafas Rocallosas y la Sierra Nevada de California, en cotas un
poco mayores a los 4000 metros (Echeverrfa 2001); en Mesoamérica, con los mexicas o aztecas
escalando montafas que superaban los 5000 metros para rendir culto principalmente a Tldloc,
el dios del agua (Broda 1991 y 2009; Iwaniszewski 1986 y 2007; Montero Garcia 1992, 1995,
2004, 2005); y en la cordillera de los Andes, donde los incas le rendian culto a los apus, al Inti, y
posiblemente también al dios del agua, en més de treinta montafias que superaban los 6000 metros
de altura (. g Beorchia Nigris 1987, 2001).

Se podria argumentar que estos ascensos prehispanicos no son lo suficientemente pertinentes
como para ser incluidos en la historia del montafiismo. Con razén o sin ella, también podria decirse
que la finalidad de estas escaladas no era el placer, el deporte o el ego, sino el culto. No obstante,
como se ha mencionado anteriormente, se conocen 228 montanas en los Andes con evidencias
arqueoldgicas de ascensiones que no fueron casuales, sino bien planificadas y frecuentadas cicli-
camente para depositar ofrendas en las cimas mds importantes. Para estas expediciones, los incas
construyeron campamentos en las bases y en las laderas, rutas de acceso a las montanas y caminos
ceremoniales hasta las cimas (Vitry 2004, 2020). Por si esto fuera poco, en 2011 se produjo un
hallazgo arqueolégico en Llullaillaco de un tipo de calzado que no se ha encontrado en ningin
otro contexto montafioso de los Andes: el orco kawkachun, disehado con varias capas de textiles
de fibra de camélido para una funcién especifica, escalar montafias (Vitry 2013, 2014). Ademds,
un tipo especial de gorro fue hallado en la ofrenda humana del cerro El Toro, en San Juan, a mds
de 6000 metros de altura. Esta prenda posee tres prolongaciones largas, una para cubrir la nuca y
dos laterales, que podian cubrir también el cuello y la cara, a modo de bufanda (Beorchia Nigris
1987: 237). Podemos inferir el resto de la vestimenta de montafia: camisetas andinas o unkus que
llegaban hasta las rodillas y ponchos de diferentes grosores para regular la temperatura, utilizando
la misma técnica que se emplea hoy en dia, a través de capas. En 2023, realizamos un proyecto
cientifico documental sobre arqueologfa experimental, en el que se reprodujo la vestimenta prehis-
panica utilizada para ascender a las montafias (Fig. 5), cuyos resultados atn estdn siendo analizados
y se publicardn oportunamente. Tanto el descubrimiento del calzado incaico como el proceso de
experimentacién, abrieron una nueva perspectiva sobre la historia de la humanidad, en general, y
del montafismo, en particular, permitiéndonos afirmar y enfatizar que el montafismo, o el arte de
subir montafas, nacié en América.

e-ISSN 2304-4292



48 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

-
-
e

g

IRy 5

Figura 5. Recreacion de la indumentaria que empleaban los incas para ascender las montanias (forografia: Pablo
Munne).

Independientemente de las motivaciones que cada ser humano tiene para realizar una acti-
vidad, en este caso ascender montafias por arriba de la cota de 6000 metros de altura, existen
limitaciones que exceden la fisiologfa de nuestra especie. Permanecer a tal altitud es totalmente
inhumano, y no existen poblaciones permanentes por encima de los 5500 metros en ningtin lugar
del planeta, ya que son lugares de los que se desciende. A partir de las evidencias arqueolégicas,
podemos deducir la cantidad de energia empleada en la construccién de recintos y caminos en las
altas montanas (Vitry 2008, 2009, 2017, 2020), una proeza sin parangén.

6. PALABRAS FINALES

Este recorrido por las cumbres mds altas del Zawantinsuyu nos permite reflexionar sobre una de
las practicas arqueoldgicas més exigentes del mundo: la arqueologia de alta montafia. Pese a los
significativos avances logrados desde mediados del siglo XX, este campo de investigacién contintia
ofreciendo amplias oportunidades de estudio, aunque cada vez mds amenazado por el avance del
turismo, el montafismo y, en algunos casos, el saqueo de sitios sagrados.

Mds de dos centenares de cumbres escaladas por los incas exigen un conocimiento profundo
del entorno, pues el montafismo implica una logistica compleja. A esas alturas no existe agua
en estado liquido ni materiales combustibles: todo debia ser transportado, incluso la lefa para
encender el fuego. Es probable que el agua se llevara en aribalos desde zonas mds bajas y que los
oficiantes durmieran con ellos pegados al cuerpo para evitar su congelamiento. La permanencia
humana por sobre los 5000 metros de altura implica enfrentar severas limitaciones fisioldgicas deri-
vadas de la hipoxia, tales como el aumento de la frecuencia respiratoria, la policitemia y la vasodi-
latacién pulmonar. Incluso en poblaciones andinas actuales, con siglos de residencia en las alturas,
existe un umbral biolégico: la vida permanente por encima de los 5500 metros es inviable para
cualquier grupo humano conocido. La aclimatacién, por lo tanto, solo permite estancias tempo-
rales o la realizacién de actividades especificas, como la entrega de ofrendas rituales en cumbres
extremas. Este hecho subraya la magnitud del esfuerzo logistico y fisico invertido por los incas
al subir montafas, construir estructuras y caminos, abastecer de provisiones trasladadas por cientos

e-ISSN 2304-4292



DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 49

de kilémetros y realizar ceremonias en las cumbres mads altas del Zzwantinsuyu, donde la capacidad
aerobica se ve reducida y el estrés cardiovascular aumenta significativamente (Poblete 2018: 63).

El clima puede cambiar drdsticamente en minutos. Eso lo sabemos hoy gracias a la tecnologfa,
pero los baquianos de entonces lo aprendieron leyendo las nubes y el viento. Todo ello sugiere la
existencia de especialistas en montafia dentro del sistema incaico, quizds uno o varios camayoc,
encargados de la logistica, los rituales, la arquitectura y el conocimiento atmosférico necesario para
vincularse con los apus.

Por otro lado, y en una dimensién simbdlica més profunda, depositar ofrendas en las cumbres
habria sido vital, en tanto estas no se consideraban meros objetos, sino entidades animadas con
capacidad de actuar y comunicarse con los apus. Sillar (2016: 447) demuestra que miniaturas
como las conopas eran concebidas como seres vivos, dotados de agencia y parte activa en la nego-
ciacién con el mundo no humano.

En consonancia con planteos recientes sobre la relacién entre geografias locales y escenografias
imperiales (Ferrari ef al. 2025), estas montanas se pueden entender también como nodos dentro
de circuitos de peregrinaje de altura articulados por el Qhapag Nan. Tales recorridos integraban
wakas y santuarios preexistentes en una red ceremonial que, ademds de propiciar a las entidades
del paisaje, escenificaba el poder imperial inca mediante arquitectura, trazados y la disposiciéon
estratégica de ofrendas. La apropiacién ritual de estas cumbres implicé un didlogo con las creencias
y précticas locales, adaptdndolas a una narrativa politica que legitimaba el dominio estatal.

Sin embargo, estas dimensiones pricticas y politicas rara vez son abordadas por la literatura
académica. Se vuelve imprescindible, entonces, que mds arquedlogos-montanistas se sumen al
desafio de investigar los lugares en los que la humanidad dejé sus huellas mds altas. En suma, las
evidencias arqueol6gicas de altura no solo testimonian la magnitud de la ingenieria ritual incaica,
sino que nos invitan a repensar nuestras categorias analiticas desde marcos que reconozcan la
agencia del paisaje. Desde la ontologia andina, los #pus no son simples objetos de veneracién, sino
que integran un vasto y dindmico firakuna: seres-persona con voluntad, capaces de interceder,
castigar o proteger. Comprender estas cumbres como entidades vivas —y no como meros esce-
narios— exige un giro hacia epistemologfas situadas que dialoguen con los saberes ancestrales y
desafien la mirada moderna que atin persiste en buena parte de la arqueologfa.

Notas

' Apu significa, en quechua, sefior grande, juez superior, curaca principal o rey (Gonzédlez
Holguin 1989), aunque, dependiendo de la region andina, es posible sustituir esta palabra
por los términos achachilas, wamanis o jirkas (Sdnchez Garrafa 2014). En la religiosidad
andina prehispdnica, los apus representaban a las deidades tutelares personificadas en
diversos elementos de la naturaleza, principalmente montafias que controlan los fenémenos
meteoroldgicos y la vida de las personas de las aldeas vecinas, quienes le rendian culto y
propiciaban ofrendas acordes a sus necesidades y exigencias.

Pagarina (del quechua pagarin, que significa origen o amanecer), es el lugar sagrado de
procedencia de un grupo o linaje y/o el santuario de donde emergen los antepasados, que ancla
la identidad y el territorio (Rostworowski 1999: 438). Las pagarinas podian ser manantiales,
cuevas, montafas u otros puntos del paisaje de donde se creia que los antepasados habian
surgido. Funcionaban como referentes identitarios y sitios de culto, vinculando el presente
con el tiempo mitico de la creacién y el territorio ancestral.

2

e-ISSN 2304-4292



50 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

REFERENCIAS

Allen, C. J. (2002). The hold life has: coca and cultural identity in an andean community, Smithsonian Institution
Press, Washington, D.C.

Allen, C. J. (2015). The whole world is watching: new perspectives on andean animism, en: T. Bray (ed.), 7he
archaeology of wakas: explorations of the sacred in the pre-Columbian Andes, 23-46, University Press of Colorado,
Colorado. https://doi.org/10.5876/9781607323181.c002

Allen, C. J. (2017). Pensamientos de una etndgrafa acerca de la interpretacion en la arqueologia andina, Mundo
de Antes 11, 13-68.

Andrushko, V. A., M. R. Buzon, A. M. Gibaja, G. E. McEwan, y A. Simonetti (2011). Investigating a child sacrifice
event from the Inca heartland, Journal of Archacological Science 38 (2), 383-398. https://doi.org/10.1016/j.
jas.2010.09.009

Bédrcena, J. R. (2001). Los objetos metdlicos de la ofrenda ritual del Cerro Aconcagua, en: J. Schobinger (comp.),
El santuario incaico del Cerro Aconcagua, 281-301, Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Beorchia Nigris, A. (1987). El enigma de los santuarios indigenas de alta montafia. San Juan, Argentina, Revista del
Centro de Investigaciones Arqueoldgicas de Alta Montasia (CIADAM) 5, 1-410.

Beorchia Nigtis, A. (2001). Revista del Centro de Investigaciones Arqueoldgicas de Alta Montana de San Juan 6,
281-322.

Besom, T. (2009). Of summits and sacrifice an ethnohistoric study of Inka religious practices, University of Texas Press,
Austin.

Broda, J. (1991). Cosmovisién y observacién de la naturaleza: el ejemplo del culto en los cerros, en: J. Broda,
S. Iwaniszewski y L. Maupomé (coords.), Arqueoastronomia y etnoastronomia en Mesoamérica, 461-500,
Universidad Nacional Auténoma de México, Ciudad de México.

Broda, J. (2009). Observaciones celestiales. Cosmovisién y arqueoastronomia, en: A. Montero, 2. Luna y R. Junco
(coords.), Las aguas celestiales. Nevado de Toluca, 59-80, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Ciudad
de México.

Cavallin, M. (2020). El misterio de la presencia de los incas en la cumbre del Aconcagua, Revista del Centro Cultural
Argentino de Montasia. https://revistadigital.culturademontania.org.ar/articulo/646cc8cffc0d3efac6£6e3b9
Ceruti, M. C. (2003). Liullaillaco. Sacrificio y ofrendas en un santuario inca de Alta Montasia, Ediciones Universidad

Catolica de Salta, Salta.

Curatola Petrocchi, M. (2008). La funcién de los ordculos en el imperio inka, en: M. Curatola Petrocchi y M.
S. Zidlkowski (eds.), Adivinacion y ordculos en el mundo andino antiguo, 15-69, Instituto Francés de Estudios
Andinos/Pontificia Universidad Catélica del Pert, Lima. https://doi.org/10.18800/9789972428463.001

De La Cadena, M. (2010). Indigenous cosmopolitics in the Andes: conceptual reflections beyond ‘politics’,
Cultural Anthropology 25 (2), 334-370. hutps://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

De La Cadena, M. (2015). Earth beings: ecologies of practice across Andean worlds, Duke University Press, Durham/
London. https://doi.org/10.1515/9781478093626

Duviols, P. (1977). La capacocha. Mecanismo y funcién del sacrificio humano, su proyeccion geométrica, su papel
en la politica integracionista y en la economia redistributiva del Tawantinsuyu, Allpanchis 9, 11-57. https://
doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085

Echeverrfa, E. (2001). Ascensiones indigenas en la América del Norte, Revista del Centro de Investigaciones
Arqueoldgicas de Alta Montaria de San Juan 6, 177-179.

Ferrari, A., J. Izaguirre, I. Leibowicz, E. Acuto y M. Tello (2025). Geografias locales y escenografias imperiales: un
estudio sobre un circuito de peregrinaje andino de altura del periodo inca, Estudios Atacamerios 71, €6284.
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-6284

Gose, P. (1994). Deathly waters and hungry mountains: agrarian ritual and class formation in an Andean town,
University of Toronto Press, Toronto.

Gonzdlez Holguin, D. (1989 [1608)]). Vocabulario de la lengua general de todo el Perii llamada lengua quechua o del
Inka, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima.

Iwaniszewski, S. (1986). La arqueologia de Alta Montafia en México y su estado actual, Estudios de Cultura Nihuat!
18, 249-273.

Iwaniszewski, S. (2007). Y las montanas tienen género. Apuntes para el andlisis de los sitios rituales en la
Iztaccihuatl y el Popocatépetl, en: J. Broda, S. Iwaniszewski y A. Montero (coords.), La montana en el paisaje
ritual, 113-147, Instituto de Investigaciones Historicas-Universidad Nacional Auténoma de México/Instituto
Nacional de Arqueologia e Historia, Ciudad de México.

Kaufmann Doig, F. (2003). Los dioses andinos: dioses del sustento, Precolombart 4-5, 55-69.

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.5876/9781607323181.c002
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.009
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.009
https://revistadigital.culturademontania.org.ar/articulo/646cc8cffc0d3efac6f6e3b9
https://doi.org/10.18800/9789972428463.001
https://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x
https://doi.org/10.1515/9781478093626
https://doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085
https://doi.org/10.36901/allpanchis.v8i9.1085
https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-6284

DONDE HABITAN LOS DIOSES: UNA APROXIMACION A LOS APUS MAS ALTOS DEL TAWANTINSUYU 51

McEwan, C. y M. Van de Guchte (1992). El tiempo ancestral y el espacio sagrado en el ritual estatal incaico, en:
R. E Townsend (ed.), The ancient Ameritas: art from sacred landscapes, 359-371, The Art Institute of Chicago,
Chicago.

Molina, C. de. (1943 [c. 1573]). Fébulas y ritos de los incas, en: E A. Loayza (ed.), Las crénicas de los molinas, Los
pequenos grandes libros de historia americana 4, 1-101, Editorial Miranda, Lima.

Montero Garcfa, 1. A. (1992). Investigaciones arqueoldgicas de alta montafia en México Central, Anales de
Arqueologia y Etnologia, separata 46/47, 213-250, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza.

Montero Garcia, I. A. (1995). Algunas consideraciones sobre la arqueologia en alta montasia en México a diez afios de
su sistematizacion [mecanuscrito], Escuela Nacional de Antropologfa e Historia, Ciudad de México.

Montero Garcia, 1. A. (2004). Atlas arqueoldgico de la Alta Montasia mexicana, Gobierno de los Estados Unidos
Mexicanos/Secretaria del Medio Ambiente y Recursos Naturales/Comisién Nacional Forestal, Ciudad de
México.

Montero Garcia, I. A. (2005). Los simbolos de las alturas, tesis de doctorado, Escuela Nacional de Antropologfa e
Historia, Instituto Nacional de Arqueologfa e Historia, Ciudad de México.

Nietzsche, F. (2005). Genealogia de la moral, Alianza Editorial, Madrid.

Ortiz Rescaniere, A. (1992). Ser indio en el Perii, Fondo Editorial del Congreso del Pert, Lima.

Poblete, R. (2018). Fisiologia de altura. ;Afecta la altura a la homeostasis?, Revista del Cuerpo Médico Hospiral
Nacional Almanzor Aguinaga Asenjo 11 (1), 59-65.

Ratto, N. y M. Orgaz (2009). Poder, control y volcanes: el Estado inka en el volcdn Incahuasi (Tinogasta,
Catamarca, Argentina), en: N. Ratto (comp.), Entrelazando ciencias: sociedad y ambiente antes de la conquista
espasiola, 159-174, Editorial de la Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Ratto, N., M. Orgaz, G. De La Fuente y R. Pl4. (2002). Ocupacién de pisos de altura y contexto de produccién
cerdmica durante el Formativo: el caso de la regién punefia de Chaschuil y su relacién con el Bolsén de
Fiambald (Dpto. Tinogasta, Catamarca), Estudios Atacamerios 24, 51-69. https://doi.org/10.4067/
S0718-10432002002400005

Ratto N., D. Carnigliay L. Coll. (2012). Ocupacién del drea de «los seismiles» desde tiempos formativos a recientes
(Departamento Tinogasta, Catamarca): nuevas evidencias, Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropologia
XXXVII (1), 207-216.

Rebitsch, M. (1966). Santuarios en altas cumbres de la Puna de Atacama, Anales de Arqueologia y Etnologia 21,
51-80.

Reinhard, J. (1983). Las montafias sagradas: un estudio etnoarqueoldgico de ruinas en las altas cumbres andinas,
Cuadernos de Historia 3, 27-62.

Reinhard, J. (1999). Congelados en el tiempo, National Geographic 5, 36-55.

Reinhard, J. (2005). 7he ice maiden: inca mummies, mountain gods, and sacred sites in the Andes, National
Geographic, Washington, D.C.

Reinhard, J. (2012). Las montanas sagradas y las culturas preincaicas de los Andes, en: M. Loera Chdvez y Peniche,
S. Iwaniszewski y R. Cabrera (eds.), América, tierra de montanas y volcanes I. Huellas de la arqueologia, 51-72,
Escuela Nacional de Arqueologia e Historia, Instituto Nacional de Arqueologfa e Historia, Ciudad de México.

Reinhard, J. y M. Ceruti. (2000). [nvestigaciones arqueoldgicas en el volcan Liullaillaco. Complejo ceremonial incaico
de alta montaria, Editorial de la Universidad Catélica de Salta, Salta.

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Chlixinakax utxiwa: una reflexion sobre pricticas y discursos descolonizadores, Tinta
Limén Ediciones, Buenos Aires.

Rostworowski, M. (1999). Historia del Tahuantinsuyu, Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Sénchez Garrafa, R. (2014). Apus de los cuatro suyos. Construccion del mundo en los ciclos mitoldgicos de las deidades
montania, Instituto de Estudios Peruanos/Centro Bartolomé de las Casas, Lima.

Schobinger, J. (1998). Arqueologfa de alta montafia: santuarios incaicos en los andes centro-meridionales, Bejtrige
zur Allgemeinen und Vergleichenden Archiologie 18, 363-399.

Schobinger, J. (1999). Los santuarios de altura incaicos y el Aconcagua: aspectos generales e interpretativos,
Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropologia XXIV, 7-27.

Schobinger, J. (2001). Los santuarios de altura y el Aconcagua: aspectos generales e interpretativos, en: Schobinger,
J. (comp.), El santuario incaico del cerro Aconcagua, 7-27, Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo,
Mendoza.

Schroedl, A. (2008). La capacocha como ritual politico: negociaciones en torno al poder entre Cuzco y los curacas,
Bulletin de U'lnstitut frangais d'études andines 37 (1), 19-27. https://doi.org/10.4000/bifea.3218

Sillar, B. (2016). Miniatures and animism: the communicative role of Inka carved stone conopa, Journal of

Anthropological Research 72 (4), 447-468. https://doi.org/10.1086/689294

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.4067/S0718-10432002002400005
https://doi.org/10.4067/S0718-10432002002400005
https://doi.org/10.4000/bifea.3218
https://doi.org/10.1086/689294

52 CHRISTIAN VITRY DI BELLO

Silverblatt, 1. (1987). Moon, sun, and witches: gender ideologies and class in Inca and Colonial Peru, Princeton
University Press, Princeton. https://doi.org/10.1515/9781400843343

Socha, D. M., J. Reinhard y R. Chdvez Perea (2021). Inca human sacrifices from the Ampato and Pichu Pichu
volcanoes, Peru: new results from a bio-anthropological analysis, Archaeological and Anthropological Sciences 13,
94. https://doi.org/10.1007/s12520-021-01332-1

Tierney, P. (1989). The highest altar: unveiling the mystery of human sacrifice, Penguin, New York.

Urbano, H. (ed.) (1993). Mito y simbolismo en los Andes: la figura y la palabra, Centro Bartolomé de las Casas,
Cusco.

Vilca, M. (2009). Ms all4 del «paisaje». El espacio de la puna y quebrada de Jujuy: ;comensal, anfitrién, interlo-
cutor?, Cuadernos 36, 245-259.

Vitry, C. (1997). Arqueologia de Alta Montafa. Argentina, Yachayruna. Revista de Divulgacion cientifica 1 (1),
16-23.

Vitry, C. (2004). Camino del Inka en el volcdn Llullaillaco, Nexo. Revista dominical Diario El Tribuno, Salta, 18 de
julio de 2004, 115, 48-50.

Vitry, C. (2008). Caminos rituales y montanas sagradas. Estudio de la vialidad inka en adoratorios de altura del
norte argentino, Boletin del Museo Chileno de Arte Precolombino 12 (2), 69-84.

Vitry, C. (2009). Contribucién al estudio de caminos de sitios arqueoldgicos de altura. Volcdn Llullaillaco (6739
m). Salta-Argentina, Actas del XV Congreso Nacional de Arqueologia Argentina, 127-140, Editorial de la
Universidad Nacional de Rio Cuarto, Rio Cuarto.

Vitry, C. (2013). Qué calzado usaban los incas en la montafia, Revista del Centro Cultural Argentino de Montania.
https://old.culturademontania.org.ar/Arqueologia/los-calzados-de-los-incas.html

Vitry, C. (2014). Los calzados utilizados por los incas para la alta montana, Revista Haucaypata. Investigaciones
arqueoldgicas del Tahuantinsuyo 8, 91-109.

Vitry, C. (2017). El rol del Qhapaq Nan y los apus en la expansién del Tawantinsuyu, Boletin del Museo Chileno de
Arte Precolombino 22 (1), 35-49. https://doi.org/10.4067/S0718-68942017005000103

Vitry, C. (2020). Los caminos ceremoniales en los apus del Tawantinsuyu, Chungara 52 (3), 509-521. https://doi.
o0rg/10.4067/50717-73562020005001802

Vitry, C. (2023). Apus y Qhapaq Nan: estudio de las vialidades incas en las montafas sagradas de los Andes,
tesis de doctorado, Facultad de Filosoffa y Letras, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires. https://doi.
org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359

Recibido: Mayo 2025
Aceptado: Agosto 2025

e-ISSN 2304-4292


https://doi.org/10.1515/9781400843343
https://doi.org/10.1007/s12520-021-01332-1
https://old.culturademontania.org.ar/Arqueologia/los-calzados-de-los-incas.html
https://doi.org/10.4067/S0718-68942017005000103
https://doi.org/10.4067/S0717-73562020005001802
https://doi.org/10.4067/S0717-73562020005001802
https://doi.org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359
https://doi.org/10.34096/arqueologia.t30.n2.14359

	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.42uci7zazht8
	_heading=h.urrs9vjz1ngp
	_Hlk209002843
	_heading=h.sxo101zg3zc
	_Hlk213230984
	_g74hi5b3j0tn
	_Hlk214979247

