
Ethnobotany, essence and belonging: Body memories from the territory

HEIDI GERALDINE GUARNIZO FUENTES RIVERA 
Pontificia Universidad Católica del Perú

ETNOBOTÁNICA, ESENCIA 
Y PERTENENCIA: MEMORIAS 
CORPORALES DESDE EL 
TERRITORIO

a20204016@pucp.edu.pe   https://orcid.org/0009-0008-8069-9726 



En esta investigación, me centro en el proceso de búsqueda de una esencia espiritual 
con la tierra de mi familia a través de visitas periódicas a un terreno ubicado 
en el poblado de Cahua (Manás, Cajatambo). En este proceso, exploro saberes 
heredados y me valgo de estos para la elaboración de cerámica, el consumo de las 
plantas medicinales y el uso del material textil. De esta manera, con el objetivo de 
desentrañar mi propia esencia, me propongo acercar la experiencia de búsqueda, 
descubrimiento y experimentación metodológica con la tierra de origen familiar 
a través de una correspondencia corporal, material y emocional con elementos 
provenientes de esta tierra.

RESUMEN

Palabras clave: Tierra, etnobotánica, pertenencia, arte, esencia

In this research, I focus on the process of searching for a spiritual essence through 
the land of my family, by making periodic visits to a plot located in the town of 
Cahua (Manás, Cajatambo). In this process, I explore inherited knowledge and 
use it for pottery making, the consumption of medicinal plants, and the use of 
textile materials. In this way, with the goal of unraveling my own essence, I 
aim to bring closer the experience of searching, discovery, and methodological 
experimentation with the land of my family’s origin, through a bodily, material, 
and emotional correspondence with elements from this same land.

ABSTRACT

Key Words: land, ethnobotany, belonging, art, essence.

Estudianteshttps://doi.org/10.18800/croma.202402.005



3 Heidi Geraldine Guarnizo Fuentes Rivera

Introducción

La reciente partida de tres de mis familiares más queridos (mi madre, mi abuela 
y mi abuelo) originó en mí la necesidad de plasmar en mis últimos proyectos ar-
tísticos los sentimientos, ideas y recuerdos que afloraron después de los distintos 
procesos del luto. Estos procesos suscitaron diversos cambios como la experiencia, 
completamente nueva, de heredar una parcela de cultivo prolífica, pero problemática. 
La parcela se ubica en la zona de origen de mi amada familia materna: el poblado 
de Cahua, distrito de Manás, provincia de Cajatambo, en la sierra norte de Lima. 
Tras diversos cuestionamientos sobre mis proyectos anteriores, que abordaron el 
tema familiar como excusa inconsciente para hablar de mis conflictos internos, me 
vi motivada a elaborar esta investigación en torno a una autoexploración. Por este 
motivo, el producto artístico final se titula ‘Esencia’, una palabra con la que busco 
condensar todos aquellos procesos exploratorios internos.

En la práctica artística, el tema del ritual y de la sensibilidad emocional reac-
cionan ante el modelo económico actual que nos arrastra hacia el individualismo. 
Este modelo hace que perdamos nociones que, en sociedades rurales, son claves 
para la convivencia, la salud y el cuidado del bienestar físico y espiritual de la co-
munidad. Así, a nivel material, el acto de recuperar la labor de la cerámica a través 
de la recolección de tierras y nuevas formulaciones de pastas expresa una crítica al 
extractivismo que genera la industria de pastas cerámicas comerciales. La tierra, 
en su forma más primigenia, se convierte en la madre que nos nutre y en la tumba 
que nos acoge; trabajarla con las manos es como un retorno al trabajo de la arcilla 
con fines utilitarios y espirituales en las culturas ancestrales del Perú. Las plantas, 
testigos silenciosos de generaciones, también hablan a través de sus formas, colores, 
aromas y propiedades curativas sobre el cuerpo; lo que conecta lo individual con lo 
colectivo, lo humano con lo no humano. 

Por ello, con Esencia, planteo como problemática una búsqueda asociada a un 
sentido de pertenencia con la tierra a través de la ingesta y experimentación corporal 
y artística con tierras y plantas medicinales provenientes de la zona de donde es 
originaria mi familia. A lo largo de este documento, me referiré a ese espacio con 
un término que siempre he empleado: “la chacra”.

Aproximaciones

Este ensayo se construye desde dos aproximaciones: el teórico y el experimental.

Bajo la mirada teórica, tras revisar diversos textos sobre etnobotánica e histo-
ria de Cajatambo, construí una lista de flora silvestre que es considerada por los 
pobladores no solo como medicinal, sino como un medio de subsistencia. Estas 
plantas son la chilca, la alfalfa, la escorzonera, el marco, la wira wira, la carqueja, 
el eucalipto, la huamanrripa, el quishuar, el antañahui, la chinchircuma, el globito 
y el sauco (Quinteros, 2009). Luego de ello, buscando la experimentación, decidí 
que la manera más profunda de conexión con la tierra sería integrando a mi ser 
estas plantas, más que para curar mis dolores físicos, para los espirituales. 



4Etnobotánica, esencia y pertenencia: Memorias corporales desde el territorio

En este punto, la sensación de conocer a fondo este lugar me dejó algunas im-
presiones que despertaron en mí la necesidad de ir, mirar, tocar, escuchar: sentir si 
realmente podría llegar a establecer una conexión y de qué manera podría hacerlo. 
¿Pertenezco?, ¿qué es pertenecer? Según Krasny (2020), el “sentido de lugar” se 
refiere a los significados y emociones que asociamos con un lugar en particular; 
incluye tanto un componente cognitivo (significado del lugar) como afectivo (vin-
culación con el lugar). Esto se relaciona, en cierto modo, con lo que Mafe Moscoso 
(2020) aduce en relación con la mediación de los sentidos en nuestra relación con 
los lugares o el medio ambiente. 

En mi caso, desde que soy consciente, me he sentido muy alienada con respecto 
al lugar de donde soy, o en donde he vivido, y en donde vivo actualmente. Consi-
dero que ello es una manifestación de sentimientos de intranquilidad, dificultades 
y traumas que me sucedieron y que inconscientemente asocio a todos estos espa-
cios. Así, me planteé tomar las plantas medicinales de Cajatambo como un paso 
para reconectar con lo más esencial y propio de la tierra: la vida que surge de ella. 
En otras palabras, fue un paso para reintegrar la tierra a mi espíritu, experiencia 
fundada en lo que Caminha (2017) denomina como “la conexión cósmica pro-
porcionada por las plantas maestras y el poder agentivo de todas las naturalezas y 
planos territoriales constituyen, en conjunto, la esencia ritual curanderil, una vez 
que reintegran al ser humano a su entorno ecológico” (p. 233).

Como primer paso, recogí algunas muestras de las plantas medicinales men-
cionadas por Quinteros (2009), de cuya extensa lista solo escogí siete: alfalfa 
(Medicago sativa), eucalipto (Eucalyptus), wira wira (Senecio canescens), asma-
chilca (Aristeguietia gayanum), escorzonera (Perezia multiflora), marco (Ambrosia 
peruviana) y huamanrripa (Senecio tephrosioides). Luego de ello, la experimen-
tación corporal consistió en el consumo de estas plantas medicinales en distintas 
preparaciones. Para sistematizar este proceso, hice anotaciones y comparaciones 
de los efectos de las plantas en mi cuerpo y estado de ánimo.

Figura 1. Tomando 
carqueja, 

Guarnizo, H. 
2024. Esencia 

[Fotografía digital].



5 Heidi Geraldine Guarnizo Fuentes Rivera

En términos generales, la carqueja fue la planta que provocó en mí distintas 
reacciones, no solo por su terrible y amargo sabor, sino por sus efectos gastroin-
testinales positivos, los que, finalmente, me motivaron a seguir tomándola. La 
necesidad de escribir los resultados del consumo frecuente de las infusiones medi-
cinales me condujo a la composición de un diario en donde además apunté algunos 
pensamientos, ideas y cuestionamientos; así como bocetos, dibujos y distintas 
formulaciones de las experimentaciones con la cerámica. Dado que me considero 
una persona que prefiere los medios tradicionales, mi diario se convirtió en mi 
compañía durante las clases como en la intimidad de mis noches y amaneceres. 

Así, el ejercicio de escritura se tornó en una constante diaria que resultó ser un 
medio muy potente de expresión. Me permitió exteriorizar primero sobre el papel 
y luego sobre la tela mis más profundos pensamientos, nacidos en situaciones de 
vulnerabilidad intencionalmente motivadas por la escucha de algunas piezas mu-
sicales o de audio relacionadas directamente con mi familia ausente. Asimismo, 
el trabajo con la tierra fue un proceso enriquecedor con resultados que también 
implicaron una contribución para la cerámica, al menos en un ámbito local.

Después de beber las plantas medicinales, el vínculo con la tierra familiar se fue 
afianzando y, dado que desde un inicio había tomado la decisión de usar la cerámi-
ca por su naturaleza tangible asociada con la tierra, procuré que esta representara 
de manera material todos los ámbitos afectivos y sanadores manifestados en la 
experimentación antes descrita. Para ello, realicé un viaje a la chacra, donde obser-
vé los colores, las formas, las plantas, las tierras, el río y los signos de ocupación 
humana sobre el territorio y el paisaje natural. Todo ello me incitó a la recreación 
corporal de una nueva “yo” en un ámbito físico, corporal: un cuerpo renovado y 
hecho de la tierra donde mis ancestros maternos descansan eternamente.

Extraje cuatro tipos de tierra de la chacra familiar, cada uno rotulado con los 
números 1, 2, 3 y 4.

Figura 2. 
Transformación 
de la tierra 1, 
Guarnizo, H. 
2024. Esencia. 
[Fotografía digital 
del proceso de 
investigación].



6Etnobotánica, esencia y pertenencia: Memorias corporales desde el territorio

El trabajo de laboratorio cerámico consistió en formular pastas de autor, barbo-
tinas y esmaltes con las tierras. Al convertirlas en productos cerámicos, debido a 
que la cantidad de minerales y caolines en cada elemento es distinto, más de uno 
resultó con propiedades fundentes. Con todo esto, traté de estabilizar las pastas 
usando algunos otros materiales del taller como cuarzo cerámico, arcilla Potter, 
bentonita o incluso porcentajes bajos de arcilla roja en polvo. De este modo, pude 
obtener pastas aptas para quemas en baja o alta temperatura con las que construí 
distintas piezas asociadas al ritual de beber plantas medicinales (jarra, vasos ce-
remoniales simples, platitos e infusores) así como a un nuevo cuerpo reparado 
con respecto a su pertenencia.

Figura 3. 
Transformación 

de la tierra 2, 
Guarnizo, H. 

2024. Esencia. 
[Fotografía digital 

del proceso de 
investigación]. 

Conclusiones

Esta investigación ha expuesto diversas maneras de vincular el sentido de perte-
nencia a la tierra con la búsqueda de una esencia propia. En ese sentido, sus aportes 
se pueden dividir en dos grupos: material y experimental. En primer lugar, a nivel 
material, el proyecto ha desentrañado una serie de aplicaciones técnicas prácticas en 
el hacer de la cerámica que pueden servir para futuros proyectos, propios o ajenos, 
en donde se usen distintos tipos de tierra con características similares a las usadas 
en la presente investigación. 

Por otro lado, el aporte de la aplicación de una metodología experimental se sub-
divide en dos grandes contribuciones. La primera, sobre la función del cuerpo como 
medio para producir nuevos conocimientos al beber de las plantas medicinales de 
la tierra de donde es originaria mi familia. En mi caso, el mayor aporte que pude 
darme a mí misma fue encontrar en la carqueja un alivio inmediato de las dolencias 
gastrointestinales, lo cual fortaleció mi vinculación afectiva con esta planta y con 
su tierra de crecimiento. En segundo lugar, el usar la escritura como metodología 
de autoconocimiento originó una profunda comprensión de mi personalidad en un 
estado de vulnerabilidad, donde la nostalgia y el luto son dos ejes de mi pensamiento 
constante y las cuales significan un detonante para muchos de mis procesos creativos. 



7 Heidi Geraldine Guarnizo Fuentes Rivera

Si bien la cerámica, las plantas y el material textil son elementos ancestrales 
ligados a la vida rural que se erigen como los vehículos para expresar la búsqueda 
de la esencia como móvil principal; lo que se logró con toda la experimentación fue 
un sentimiento más profundo de vinculación con la tierra. Es decir, una reconexión 
del espíritu con el lugar de mi familia. Sin embargo, a pesar de no haber encontrado 
una esencia propia, siento que mi identidad se ha remodelado positivamente en 
base a los nuevos conocimientos.

¿Cuál es mi lugar? Indudablemente, el poblado de Cahua, distrito de Manás, provin-
cia de Cajatambo no lo es; pero sí lo es mi nostalgia, mi recuerdo por los que partieron 
y el abrazo de mi madre: ese es mi verdadero lugar. Tal vez la identidad y la búsqueda 
de pertenencia no sean cosas que siempre estuvieron ahí esperando ser descubiertas, 
sino cosas que debo construir en relaciones con lo material, con lo no humano. 

Figura 4. Esencia, 
Guarnizo, H. 2024. 
[Instalación: 
cerámica de alta 
temperatura, 
tela y plantas 
medicinales].



8Etnobotánica, esencia y pertenencia: Memorias corporales desde el territorio

REFERENCIAS

Krasny, M. Kudryavtsev, A. y Stedman, R. (2012). Sense of Place in En-
vironmental Education. Environmental Education Research, 18, 
229-250. 

Moscoso, M. (2020). Sobre etnografías experimentales y sensoriales. 
Bau ediciones.

Quinteros, Y. (2009). Etnobotánica y revaloración de los conocimientos 
tradicionales de la flora medicinal en Cajatambo, Lima [Tesis de 
maestría]. Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Torres, V. y Anguiano, V. (coords.). (2017).  Recuperando la vida, etnogra-
fías de sanación en Perú y México. Ríos Profundos editores.


