
The Qashamarquida: The Mythology of Cajamarca and 
Its Symbolic Deconstruction Through Artistic Representation
from a Descolonial Perspective

DIEGO RODRIGO TEJADA VALDIVIEZO
Pontificia Universidad Católica del Perú

LA QASHAMÁRQUIDA: 
LA MITOLOGÍA DE 
CAJAMARCA Y SU 
DECONSTRUCCIÓN 
SIMBÓLICA A
TRAVÉS DE LA 
REPRESENTACIÓN 
ARTÍSTICA DESDE UNA 
MIRADA DESCOLONIAL

a20182380@pucp.edu.pe https://orcid.org/0009-0002-5024-9392



El proyecto artístico se enfoca en la mitología-willakuy de Cajamarca como un 
medio para explorar y deconstruir las consecuencias del colonialismo. Basándose 
en teorías de autores como Aníbal Quijano, Rita Segato y Silvia Rivera Cusicanqui, 
la investigación analiza cómo la colonialidad impactó en las estructuras sociales, 
culturales y de género de modo que las mitologías no occidentales son percibidas 
como pensamientos “primitivos” al haber sido despojadas de su complejidad. A 
través del arte, el proyecto busca reconstruir y reinterpretar los mitos-willakuy locales 
enfrentándolos a las narrativas hegemónicas occidentales y resaltando su potencial 
para crear un nuevo pensamiento. El proceso creativo incluye el análisis simbólico 
de mitos-willakuy cajamarquinos, la reconstrucción de imágenes y narrativas 
desde un enfoque descolonial, y la creación de obras artísticas que cuestionan 
estructuras de poder basadas en racismo y violencia de género. Estas obras integran 
elementos pictóricos, poéticos y de instalación que promueven la reflexión crítica 
y la participación activa del espectador. Metodológicamente, el proyecto combina 
investigación teórica, análisis artístico y materialización pictórica de los mitos-
willakuy mediante una estrategia cualitativa que busca resaltar la relevancia de las 
mitologías no occidentales como agentes de resistencia cultural.

RESUMEN

Palabras clave: Mito-willakuy, descolonialidad, simbolismo, pintura,
deconstrucción.

The artistic project focuses on the mythology-willakuy of Cajamarca as a means 
to explore and deconstruct the consequences of colonialism. Drawing on theories 
from authors such as Aníbal Quijano, Rita Segato, and Silvia Rivera Cusicanqui, 
the research analyzes how coloniality impacted social, cultural, and gender 
structures, leading to the perception of non-Western mythologies as “primitive” 
thought, stripped of their complexity.. Through art, the project seeks to reconstruct 
and reinterpret local myths-willakuy confronting them with hegemonic Western 
narratives and highlighting their potential to create new ways of thinking. The 
creative process includes the symbolic analysis of Cajamarcan myths-willakuy, 
the reconstruction of images and narratives from a descolonial perspective, and 
the creation of artistic works that challenge power structures based on racism and 
gender violence. These works integrate pictorial, poetic and installation elements 
that promote critical reflection and active viewer participation. Methodologically, 
the project combines theoretical research, artistic analysis, and the pictorial 
materialization of myths-willakuythrough a qualitative strategy that seeks to 
highlight the relevance of non-Western mythologies as agents of cultural resistance.

ABSTRACT

Key Words: Myth-Willakuy, descoloniality, symbolism, painting, 
deconstruction.

Estudianteshttps://doi.org/10.18800/croma.202502.011



3 Diego Rodrigo Tejada Valdiviezo

El presente trabajo surge de la experiencia personal de haber nacido y crecido en 
Cajamarca, donde los relatos míticos acompañan constantemente la vida cotidiana 
y persisten problemáticas sociales vinculadas a la memoria del encuentro entre es-
pañoles e incas. Considerando ello, esta investigación tiene como objetivo explorar 
los mitos-willakuy cajamarquinos en su contexto histórico y social para evidenciar 
cómo la colonialidad se configura como un problema central. A través de un proyecto 
artístico conformado por seis pinturas, se busca deconstruir y reconstruir estos mitos 
proponiendo una práctica descolonial que dialogue con el arte contemporáneo.

La mitología, especialmente aquella no occidental, ha sido relegada a categorías 
de pensamiento “primitivo” a partir de la hegemonía de las religiones monoteístas 
y del antropocentrismo. En Cajamarca, el arte religioso barroco, desarrollado du-
rante la colonia, constituye el testimonio más influyente de la imposición cultural 
occidental. El sociólogo Aníbal Quijano (2007) sostiene que la idea de raza es una 
invención colonial que organizó el mundo entre europeos dominantes y no europeos 
dominados configurando un orden social aún vigente. Por su parte, la antropóloga 
Rita Segato (2018) señala que el patriarcado, aunque anterior a la colonia, fue re-
forzado por esta a través del racismo y el poder moralizador de la religión, lo cual 
consolidó jerarquías de género y raza.

En el campo artístico, creadoras como Sandra Gamarra y Claudia Coca han 
trabajado con lenguajes pictóricos coloniales (barroco, escuela cusqueña) para 
problematizar la colonialidad. En este horizonte, La Qashamárquida se ubica como 
proyecto que utiliza la pintura para reinterpretar y complejizar la mitología caja-
marquina desde una perspectiva descolonial.

La metodología artística se desarrolló en tres fases principales. La primera fase 
consistió en una revisión bibliográfica e histórica: se realizó el estudio de teorías 
descoloniales (Quijano, Segato); se consultaron fuentes de folklore y compilaciones 
de mitología cajamarquina; se analizaron documentos coloniales, como el Códice 
Martínez Compañón; y, finalmente, se revisaron referentes artísticos contemporá-
neos que trabajan procesos de descolonización.

En segundo lugar, se realizó la deconstrucción y reconstrucción de los mitos 
cajamarquinos. Se inició con la selección de relatos considerando aquellos que 
expresaban tensiones de poder, género y racismo. Luego, se los deconstruyó sim-
bólicamente: se identificaron las narrativas coloniales, moralizadoras o machistas 
presentes. Y, finalmente, se hizo una reconstrucción crítica: se resignificaron los 
mitos desde una perspectiva contemporánea integrando elementos de cosmología 
andina, feminismo y sincretismo cultural.

Finalmente, se inició la producción artística con la creación de seis pinturas: El 
Perro demonio, El Torito de oro, La joven y el cordero, El Picadiós, Chirininayaku, 
y El venado y el meteorito. Cada pieza se elaboró a partir de la combinación del 
mito original, el marco teórico (colonialidad, género, racismo), los recursos visuales 
coloniales (barroco, imaginería católica) y diversos recursos de resistencia estética 



4La Qashamarquida

(hibridación, reinterpretación simbólica, crítica feminista). Con todo ello, el pro-
ceso metodológico convirtió la pintura en un espacio de experimentación, donde 
los símbolos coloniales fueron resemantizados transformando un instrumento de 
dominación en una herramienta de crítica.

Los mitos reinterpretados permiten evidenciar problemáticas sociales y cultura-
les aún vigentes, como se muestra a continuación:

El Perro demonio: crítica a la violencia colonial y extractivista.

Figura 1. 
Los perros 
demonios, Tejada, 
D. 2024. [Pintura 
180 cm x 120 cm]



5 Diego Rodrigo Tejada Valdiviezo

El Torito de oro: denuncia a la codicia y la evangelización 
como mecanismos de opresión.

Figura 2. 
El torito de oro, 
Tejada, D. 2024. 
[Pintura de 180 
cm x 120 cm]



6La Qashamarquida

La joven y el cordero: deconstrucción de un relato machista 
mediante un enfoque feminista.

Figura 3. 
 La joven y el 
cordero, Tejada, D. 
2024. [Pintura de 
180 cm x 120 cm]



7 Diego Rodrigo Tejada Valdiviezo

El Picadiós: cuestionamiento al poder moralizador del sincretismo religioso.

Figura 4. 
El picadiós, 
Tejada, D. 2024. 
[Pintura de 180 
cm x 120 cm]



8La Qashamarquida

Chirininayaku: rescate de la dualidad andina frente al binarismo colonial.

Figura 5. 
Chirininayaku, 
Tejada, D. 2024. 
[Pintura de 180 
cm x 120 cm]



9 Diego Rodrigo Tejada Valdiviezo

El venado y el meteorito: metáfora de la deshumanización colonial y del racismo 
en clave histórica y contemporánea.

La investigación demuestra que la mitología-willakuy cajamarquina es una herra-
mienta potente de descolonización, capaz de cuestionar las herencias coloniales en 
el presente. A través de la pintura, se logra una resignificación de los relatos míticos 
transformándolos en vehículos de resistencia frente al racismo, el patriarcado y la 
violencia estructural.

El proyecto confirma que el arte no solo reproduce narrativas, sino que puede 
deconstruirlas y generar nuevas identidades simbólicas. En este sentido, la mitolo-
gía-willakuy no es únicamente un legado del pasado, sino un recurso activo para la 
construcción de un futuro inclusivo, plural y descolonial.

Figura 6. 
El venado y 
el meteorito, 
Tejada, D. 2024. 
[Pintura de 180 
cm x 120 cm]



10La Qashamarquida

Barthes, R. (1980). Mitologías. Siglo XXI Editores.

Chakrabarty, D. (2012). El humanismo en la era de la globalización. Katz 
Editores.

Florian, M. (1994). La Literatura en lengua Hablada de Cajamarca. Servicio 
editorial Asociación Martínez Compañón.

Humbert, J. (1953). Mitología griega y romana. Editorial Gustavo Gili.

Iberico Más, L. (1971). El folklore mágico de Cajamarca. Universidad 
Nacional de Cajamarca.

Iberico Más, L. (1976). El folklore literario de Cajamarca. Universidad 
Nacional de Cajamarca.

Iberico Más, L. (1988). Fundamentos del pensamiento mágico. Los Andes.

Jung, C. G. (1952). Símbolos de transformación. Fondo de Cultura 
Económica.

Lugones, M. (2014). Género y decolonialidad. Ediciones del Signo.

Martínez Compañón, B. J. (1785). Códice Trujillo del Perú [Obra pictórica y 
musical]. Biblioteca del Palacio Real de Madrid; Museo de América.

Quijano, A. (2019). Ensayos sobre la colonialidad del poder. Ediciones del signo.

Rivera Cusicanqui, S. (2015). Sociología de la imagen: miradas ch’ixi desde 
la historia andina. Tinta Limón.

Segato, R. (2018). Contra pedagogías de la crueldad. Prometeo Libros.

Toro Montalvo, C. (1990). Mitos y leyendas del Perú. AFA Editores.

Tejada, D. (2024). Chirininayaku [Pintura de 180cm x 120 cm]. Lima, Perú.

Tejada, D. (2024). El venado y el meteorito [Pintura de 180cm x 120 cm]. Lima, Perú.

Tejada, D. (2024). El picadiós [Pintura de 180cm x 120 cm]. Lima, Perú.

Tejada, D. (2024). El torito de oro [Pintura de 180cm x 120 cm]. Colección 
privada, Nueva York, EEUU.

Tejada, D. (2024). La joven y el cordero [Pintura de 180cm x 120 cm]. 
Colección privada, Nueva York, EEUU.

Tejada, D. (2024). Los perros demonio [Pintura de 180cm x 120 cm]. 
Colección privada. Cajamarca, Perú.

REFERENCIAS

REFERENCIAS DE LAS PIEZAS


