
https://doi.org/10.18800/debatesensociologia.202302.013

Debates en Sociología N° 57, 2023, pp.  322-348 
e-ISSN 2304-4284 

Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil1

Renata Motta2 

Marco Antonio Teixeira3

1	 Este artículo es una versión traducida de la publicada en Anthropology of Food (16), 2022 – 
DOI:10.4000/aof.13575 y cuenta con el permiso necesario de la revista de origen (Motta y Teixeira, 
2022). El artículo ha pasado por revisión de pares doble ciego antes de ser aceptado en esta edición de 
Debates en Sociología. Agradecemos a los revisores sus sugerencias, a Juan Diego Otero la traducción 
del artículo y a Luisa Hinke Martínez y Carla Rossman su asistencia en la investigación y edición.
2	 Centro de Estudios Iberoamericanos de Heidelberg (HCIAS) de la Heidelberg University. Correo 
electrónico: renata.motta@uni-heidelberg.de. https://orcid.org/0000-0001-5461-6917
3	 Centro de Estudios Iberoamericanos de Heidelberg (HCIAS) de la Heidelberg University. Correo 
electrónico: marco.teixeira@ uni-heidelberg.de. https://orcid.org/0000-0001-5794-4289

Recibido: 23/3/2023. Aceptado: 1/8/2023.

mailto:renata.motta@uni-heidelberg.de
mailto:marco.teixeira@%20uni-heidelberg.de


323

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Resumen

La Marcha das Margaridas es una coalición de movimientos feministas y de mujeres, movimientos 
agrarios, sindicatos y organizaciones internacionales, que surgió en el año 2000. El proceso es liderado 
por organizaciones de mujeres que forman parte de una confederación de trabajadores y trabajadoras 
rurales. Aunque su programa inicial incluía reivindicaciones de clase enfocadas en el género para el 
reconocimiento del trabajo de las mujeres en la producción de alimentos, el acceso a títulos de tie-
rras y derechos laborales, la Marcha das Margaridas incorporó progresivamente otros temas, como la 
agroecología y la soberanía alimentaria. Este artículo aborda tres preguntas: ¿Cómo entró la soberanía 
alimentaria en su agenda? ¿Cómo interpretan el concepto de soberanía alimentaria? ¿Cómo puede 
entenderse la soberanía alimentaria desde una perspectiva feminista (popular)? A partir de un análisis 
de los documentos políticos, identificamos cinco temas principales en el discurso de la Marcha das 
Margaridas sobre soberanía alimentaria: 1) la alimentación como derecho y bien común; 2) el apoyo 
estatal a la producción alimentaria de las mujeres; 3) el valor del trabajo alimentario no mercantili-
zado; 4) la recuperación medioambiental a través de la agroecología; 5) los alimentos libres de vio-
lencia, producidos en el marco de relaciones sociales respetuosas. 
Palabras clave: soberanía alimentaria, feminismo, movimientos agrarios, mujeres rurales, género, 
Marcha das Margaridas.

Food Sovereignty and Popular Feminism in Brazil

Abstract

The Marcha das Margaridas is a coalition of women and feminism movements, agrarian movements, 
trade unions, and international organizations that emerged in 2000. Women’s organizations that are 
part of a rural trade federation lead the process. While its initial agenda included gendered class-based 
demands for the recognition of women’s work in food production, access to land titles and labour 
rights, the Marcha das Margaridas progressively incorporated other topics, such as agroecology and 
food sovereignty. The article addresses three questions: How did food sovereignty enter their agenda? 
What is the meaning of food sovereignty for them? How can food sovereignty be understood from 
a (popular) feminist perspective? Based on an analysis of the political documents, we identified five 
main themes in the discourse of the Marcha das Margaridas on food sovereignty: 1) food as a right and 
a common; 2) state support for women’s food production; 3) the value of uncommodified food work; 
4) environmental recovery through agroecology; 5) violence-free food, produced through respectful 
social relations.
Keywords: food sovereignty, feminism, agrarian movements, rural women, gender, Marcha das Mar-
garidas.



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

324

1. Introducción

La relación entre género y alimentación es, según la literatura, una cuestión de 
jerarquías y desigualdades (Mauriello & Cottino, 2022). Las desigualdades de 
género pueden encontrarse en el acceso a recursos para la producción de alimentos, 
las condiciones de trabajo en el sector alimentario, la división del trabajo doméstico 
en la preparación de alimentos, y el consumo de estos (Beardsworth & Keil, 1997). 
La inseguridad alimentaria y el hambre afectan sistemáticamente a las niñas y las 
mujeres (Patel, 2012). 

Allen y Sachs (2007) han observado que las mujeres son muy activas en las 
campañas para crear sistemas alimentarios alternativos, en los que participan el 
Estado, los mercados y las iniciativas alimentarias locales. Sin embargo, las autoras 
observan «una curiosa ausencia de feminismo propiamente dicho en los esfuerzos 
de las mujeres por crear un cambio en el sistema agroalimentario, con la excepción 
de la política corporal» (Allen & Sachs, 2007, pp. 13-14), refiriéndose a la política 
del cuerpo, por ejemplo, a los debates sobre la forma de este. 

Las autoras argumentan que las mujeres no siempre desafían conscientemente las 
desigualdades de género, sino que suelen reinscribirlas en los movimientos sociales 
(por ejemplo, asumiendo más labores invisibles que posiciones de liderazgo); por 
lo tanto, tienden a no movilizarse por su propio empoderamiento dentro de los 
movimientos alimentarios. En ocasiones, su participación en movimientos alimen-
tarios incluso va en contra de una agenda feminista o tiene repercusiones como 
el aumento de la carga de trabajo de las mujeres, entre otras. No obstante, una 
creciente alianza entre movimientos feministas y de soberanía alimentaria está desa-
fiando esta aparente ausencia de compromiso feminista en la transformación de los 
sistemas agroalimentarios. 

Se puede identificar una agenda alimentaria feminista en muchos movimientos 
agrarios de América Latina (Neves & Medeiros, 2013; Calaça, 2023; Turner et al., 
2021) y, a nivel transnacional, en la Marcha Mundial de las Mujeres, un movimiento 
feminista popular que ha buscado activamente alianzas con otros movimientos no 
feministas (Conway, 2018; Masson, Paulos & Bastien, 2017; Nobre, 2011), y en La 
Vía Campesina (LVC), el más grande movimiento de base transnacional (Desma-
rais, 2003; Calvário & Desmarais, 2023). Dicha estrategia ha introducido las 
temáticas alimentarias en la agenda de organizaciones feministas y ha contribuido 
a una crítica antipatriarcal dentro de los movimientos por la soberanía alimentaria. 

Calvário y Desmarais (2023) reconstruyen como, en los últimos 25 años, las 
mujeres activistas en La Vía Campesina han trabajado arduamente para poner 
la igualdad de género y el feminismo en el centro de las luchas por la soberanía 
alimentaria. Las acciones de las mujeres han afectado el movimiento en su forma 



325

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

organizacional y política por medio de tres elementos: la construcción de espacios 
autónomos de mujeres en todos los encuentros y estructuras de la organización, la 
conquista de participación política paritaria, desafiando la dominancia masculina 
en el movimiento, y, a partir de esos dos cambios, el impacto con la incorporación 
de una mirada de género en los documentos y decisiones del movimiento. Además, 
su lucha ha contribuido para expandir el concepto de soberanía alimentaria en sus 
dimensiones feministas. Este feminismo ha partido de una lucha por igualdad de 
acceso a la tierra, a las políticas productivas, e igualdad de derechos, para un análisis 
de género del sistema alimentario, y la adopción de un feminismo anticapitalista y 
cada vez más interseccional. 

Las autoras afirman que la emergencia de un feminismo campesino y popular 
en LVC se dio por la CLOC, o sea, la Coordinadora Latinoamericana de Orga-
nizaciones del Campo, y que eso ha generado reacciones negativas por parte de 
delegaciones como la de las mujeres de Asia, donde el feminismo no hace parte del 
vocabulario. 

Así, la Asamblea de Mujeres decidió que es necesario avanzar en los debates y 
formación política feministas.4 Calvário y Desmarais (2023) consideran la formu-
lación del concepto vaga, y, basándose en los documentos de LVC, las autoras 
identifican que los temas centrales abarcados por una perspectiva feminista para 
la soberanía alimentaria, desde la organización LVC serían: igualdad de acceso 
y control sobre recursos productivos y derechos sociales, paridad de género, el 
fin de la violencia contra la mujer, división por género del trabajo productivo y 
reproductivo. 

Varios estudios han identificado que algunas de las raíces de esta fertilización 
cruzada transnacional entre feminismo y movimientos agrarios y por la soberanía 
alimentaria se remontan a las trayectorias de organización de las mujeres dentro 
de los movimientos agrarios en Brasil (Conway 2018; Masson et al. 2017; Nobre 
2011). Según la Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la 
Agricultura (FAO), las mujeres rurales son responsables del 45 % de la producción 
de alimentos en Brasil.5 Sin embargo, los hogares encabezados por mujeres se ven 
más afectados por la inseguridad alimentaria que los encabezados por hombres; la 
inseguridad alimentaria en las zonas rurales brasileñas es mayor que en las urbanas 

4	 Las autoras se preguntan por qué la adopción del feminismo se tardó tanto, si el tema de género 
ya se encontraba hacía años en la pauta del movimiento. Ellas proponen dos hipótesis: no había 
pretensión de ninguna región del mundo de imponer su tradición feminista a todo el movimiento 
transnacional; las tensiones históricas entre movimientos rurales y urbanos que generan rechazo al 
termino feminismo, como algo asociado al feminismo de clase media, liberal y urbano.
5	 Disponible en: http://www.fao.org/brasil/noticias/detail-events/pt/c/1157560/, consultado el 1 de 
octubre de 2020.



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

326

(Galindo et al., 2021);6 y las tasas de violencia contra las mujeres son bastante 
altas en Brasil, donde la cultura patriarcal está muy arraigada. Como resultado, la 
lucha de las mujeres contra las desigualdades en el sistema alimentario de este país 
se ha librado en el marco de estas estructuras patriarcales, junto con las demandas 
de igualdad de género por parte de los movimientos sociales y de la sociedad en 
general. De hecho, en Brasil el activismo de las mujeres dentro de los movimientos 
agrarios ha logrado algunos cambios políticos importantes, como la concesión de 
títulos de tierras conjuntos a las parejas y la concesión de derechos laborales a las 
mujeres, incluidos los derechos de pensión y la baja por maternidad. 

Las mujeres no sólo han luchado contra las desigualdades de género en el 
sistema alimentario, sino también por el empoderamiento de la mujer dentro de 
los movimientos sociales, claramente inspiradas por conceptos feministas. Estos 
movimientos de mujeres de clase obrera no siempre se han autodefinido como femi-
nistas, ni han sido reconocidos como tales, ya que sus integrantes y agendas difieren 
de lo que suele considerarse feminismo histórico en la región. El surgimiento de los 
movimientos feministas en Brasil se ha atribuido a activistas blancas de clase media, 
muchas procedentes del exilio político en Europa, enfocadas en temas como los 
derechos sexuales y reproductivos, y firmemente comprometidas con la izquierda 
política en las luchas por la democratización de la región. 

Ellas han contribuido en gran medida a la consolidación de la democracia y al 
fortalecimiento de las organizaciones de la sociedad civil y de los partidos mediante 
una mayor profesionalización y más acceso a los espacios políticos (Álvarez, 1990). 
Las movilizaciones de las mujeres de la clase obrera por la supervivencia comuni-
taria contra las reformas económicas neoliberales y las dictaduras en las décadas de 
1980 y 1990 han sido conceptualizadas como feminismo popular (Schild, 1994). 
Estos movimientos articularon con conciencia de clase una agenda de reivindica-
ciones socioeconómicas para la clase obrera, así como reivindicaciones de género y 
contra la subordinación de las mujeres. Mientras que las alianzas con el feminismo 
histórico han dado a los movimientos de mujeres más posibilidades emancipatorias, 
el feminismo popular ayuda a construir nuevas agendas y diversifica las luchas femi-
nistas (Conway & Lebon, 2021).

En las primeras décadas de este siglo, mientras el feminismo convencional y el 
feminismo histórico brasileños ocupaban espacios en la democracia participativa, 
convirtiéndose en lo que los académicos denominaron «feminismo de Estado» 

6	 La inseguridad alimentaria es un problema para el 55,7 % de los hogares urbanos y el 75,2 % de 
los rurales (la media nacional es del 59,4 %). La inseguridad alimentaria es más común en los hogares 
con una sola persona responsable (66,3 %) y es aún más acentuada cuando la cabeza de familia es una 
mujer (73,8 %) o una persona racializada como morena [Pardo] (67,8 %) o negra [Preto] (66,8 %) 
(Galindo et al., 2021).



327

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

(Matos & Álvarez, 2018), también florecieron nuevas expresiones de feminismo 
popular. En la década de 1990 comenzaron a implementarse normas sobre paridad 
de género al interior de los sindicatos rurales bajo la organización de la Confede-
ração Nacional dos Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares (Contag) 
(Aguiar, 2015; Pimenta, 2019). Otros movimientos como La Vía Campesina, el 
Movimento dos Pequenos Agricultores (MPA) y el Movimento dos Trabalhadores Rurais 
Sem Terra (MST) han incorporado desde entonces la igualdad de género a su agenda 
política. En 2003, el MPA organizó la Primera Conferencia Nacional sobre Rela-
ciones de Género, Poder y Clase (Carvalho, 2020) y más tarde publicó un libro sobre 
las mujeres campesinas en colaboración con académicos (Neves & Medeiros, 2013). 
En 2000, el MST formó un comité de género; en 2005, aprobó normas de paridad 
para sus oficinas nacionales, y en 2018, creó un grupo de trabajo LGBT. En marzo 
de 2020, el MST organizó el Primer Encuentro Nacional de Mujeres Sin Tierra. 

El Movimiento de Mujeres Campesinas, parte de La Vía Campesina, surgió 
en 2004 como un movimiento autónomo, es decir, como una alternativa para 
promover las agendas de igualdad de género dentro de los movimientos de género 
mixto. Es en el seno del MMC que emerge una fuerte elaboración conceptual del 
feminismo camponês popular, una construcción que sucede de forma permanente y 
en diálogo con otros movimientos en la CLOC. Se trata de un feminismo que surge 
a partir de diversas agendas de lucha de las mujeres campesinas, pero que no están 
asociadas históricamente al feminismo; además, sus conquistas van más allá de las 
mujeres, afectando la lucha por derechos y por la naturaleza más amplia (Calaça, 
2021, 2023). Según Calaça (2023), la construcción del feminismo campesino 
popular en Latinoamérica se estructura políticamente en prácticas de organización, 
formación y lucha.  

Desde marzo de 2006, cuando mujeres activistas de La Vía Campesina, entre 
ellas activistas del MMC, arrancaron árboles de eucalipto genéticamente modifi-
cados en una protesta que coincidió con las negociaciones internacionales de la 
Conferencia de las Partes del Convenio de Diversidad Biológica, se han llevado 
a cabo importantes protestas en el Día Internacional de la Mujer en todo Brasil 
(Menegat & Silva, 2019; Siliprandi, 2015). 

De este modo, una fecha importante en el calendario feminista ha quedado 
vinculada a las demandas de transformación del sistema alimentario. El feminismo 
también es una fuerza movilizadora dentro de la Articulação Nacional de Agro-
ecologia (Red Nacional de Agroecología, ANA), fundada en 2002, que agrupa 
movimientos rurales y urbanos y apoya iniciativas alimentarias alternativas. Dentro 
de la ANA, el lema «sin feminismo no hay agroecología» adquirió fuerza para 
insistir en las transiciones a la agricultura ecológica que conlleva la agroecología, 
pero también en el cambio social en las relaciones de género asociado a esta.



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

328

Quizás la acción colectiva más prolongada y amplia en las luchas conjuntas por 
la soberanía alimentaria y el feminismo en Brasil ha sido la Marcha das Margaridas,7 
una marcha nacional de protesta que ha reunido entre 20 000 y 100 000 mujeres en 
Brasilia en siete ocasiones desde el año 2000. Las raíces de la Marcha deben enten-
derse en el contexto de la organización política de las trabajadoras rurales dentro 
del movimiento sindical entre los años setenta y noventa (Aguiar, 2015; Pimenta, 
2019; Teixeira, 2023). La Marcha surgió como una demostración de fuerza de las 
trabajadoras rurales, tanto hacia el exterior (hacia la sociedad y el Estado) como 
hacia el interior (hacia el movimiento sindical de los trabajadores rurales). 

Para ser vistas como una fuerza poderosa, las líderes del movimiento sindical 
sabían que necesitaban colaborar y aliarse con otros movimientos. Las organizaciones 
feministas —en particular, la ONG Sempreviva Organização Feminista (SOF)— 
fueron extremadamente importantes para construir alianzas entre la Marcha das 
Margaridas y la Marcha Mundial de las Mujeres, de carácter transnacional.8 Así, 
desde su primera movilización, la política de alianzas es un rasgo constitutivo de 
la Marcha (Motta & Teixeira, 2021; Teixeira & Motta, 2020). La coordinación 
está a cargo de las organizaciones de mujeres de la Confederação Nacional dos 
Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares (Contag) y la coordina-
ción ampliada incluye otros movimientos, por ejemplo, el Movimento de Mulheres 
Trabalhadoras Rurais do Nordeste (MMTR-NE), el Movimento Interestadual de 
Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB).  En 2019, por ejemplo, participaron 16 
organizaciones. Más que un movimiento de mujeres, la Marcha es una articulación 
feminista, en la cual diversas corrientes dialogan y colaboran, siempre orientadas 
por un feminismo popular.

Abordamos la Marcha das Margaridas, no como un sujeto político unificado 
o como un grupo específico de mujeres, sino como una identidad de coalición 
(Motta, 2021). Su principal fuerza radica en la multitud de perspectivas situadas de 
forma diversa entre las mujeres trabajadoras rurales de Brasil, y en la transformación 
de su agenda para incluirlas (Aguiar, 2015). 

La categoría política fundacional mujeres trabajadoras rurales, evolucionó a mujeres 
del campo y la selva en 2011, y luego a mujeres del campo, la selva y el agua en 
2015. La expansión de la categoría apunta a un proceso subyacente de negociación 
entre identidades que corresponden a diversas realidades sociales en todo el campo de 

7	 El nombre es un homenaje a Margarida María Alves, líder sindical de Paraíba, un estado del 
noreste de Brasil. En represalia por su larga lucha por los derechos laborales de los trabajadores rurales, 
Margarida fue asesinada en 1983. La primera movilización nacional de 2000 se organizó en agosto 
para exigir, entre otras reivindicaciones, el castigo de sus asesinos, que estaban siendo juzgados en 
aquella época.
8	 Entrevista a Borghoff Maia & Teixeira realizada el autor el 9 de septiembre de 2019.



329

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Brasil, incluidas las agricultoras familiares, las pescadoras de diferentes regiones, las 
habitantes de la selva de la región amazónica, las quilombolas y las mujeres indígenas. 

Así como la construcción del sujeto político se ha transformado a lo largo del 
tiempo, el contexto político y social en que esta alianza de movimientos actúa ha 
sufrido muchos cambios, a los cuales ellas han reaccionado y que han influenciado 
su lucha (Teixeira, 2021). Luego de su primera edición en 2000, en un contexto 
de un gobierno neoliberal que no solía recibir movimientos sociales populares para 
negociar, las próximas tres movilizaciones nacionales de la Marcha se dieron en 
gobiernos aliados del Partido de los Trabajadores (2003, 2007, 2011), donde había 
apertura para diálogo y presión política. Por fin, en 2015 y 2019 el país se encon-
traba en un proceso de amenaza democrática y reacción conservadora, donde el 
espacio político para negociación se cerró.  

En este artículo, analizamos la contribución de la Marcha das Margaridas a una 
agenda feminista de soberanía alimentaria. ¿Cómo se introdujo este concepto en 
la agenda? ¿Qué significa soberanía alimentaria en el contexto de su movimiento? 
¿Cómo se la puede entender desde la perspectiva situada del feminismo rural y 
popular? 

El significado de la soberanía alimentaria dentro de la agenda política no puede 
entenderse sin tener en cuenta la evolución histórica de sus reivindicaciones; por lo 
tanto, la primera parte de este artículo describe cómo surgió el tema de la alimenta-
ción antes del concepto de soberanía alimentaria. En la segunda sección, buscamos 
las formas en que el tema coincide con la agenda política sindicalista y feminista de 
la Marcha, para evitar asumir que la soberanía alimentaria es un concepto ajeno a 
quienes hacen parte de la Marcha y que fue importado acríticamente al movimiento. 

Por consiguiente, identificamos cinco temas principales en el discurso de la 
Marcha das Margaridas sobre la soberanía alimentaria: 1) la alimentación como 
derecho y bien común; 2) el apoyo estatal a la producción alimentaria de las 
mujeres; 3) el valor del trabajo alimentario no mercantilizado; 4) la recuperación 
medioambiental a través de la agroecología; 5) los alimentos libres de violencia, 
producidos en el marco de relaciones sociales respetuosas. Concluimos que, al hacer 
una crítica de las desigualdades de género inherentes a la alimentación en varias 
escalas y dimensiones, mientras defiende su propia agenda para superar dichas 
desigualdades, la Marcha das Margaridas construye una agenda feminista de sobe-
ranía alimentaria que es popular y rural.

En cuanto a la metodología, nos basamos en diferentes tipos de datos que 
forman parte de un proyecto de investigación más amplio. Combinamos el análisis 
del material de archivo producido por la Marcha, el trabajo de campo etnográ-
fico y las entrevistas semiestructuradas con activistas que representan diferentes 
movimientos sociales y ONG de la coalición. Sobre las fuentes de archivo: durante 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

330

el proceso de movilización se suele producir una multitud de documentos, que se 
pueden clasificar en dos fases. 

El comité organizador nacional redacta un documento para la discusión 
(Caderno de Texto y Texto-base) y lo distribuye entre todas las organizaciones en una 
serie de actividades preparatorias de la Marcha, que a su vez se entiende como un 
proceso permanente de movilización y formación política. Tras los debates a nivel 
local, regional y nacional, las ponentes elaboran un texto con demandas. El presente 
artículo se basa principalmente en un análisis cualitativo de los documentos que 
conforman la agenda política de la Marcha das Margaridas, en particular los textos 
Caderno de Texto y Texto-base, ambos utilizados por el grupo como parte de la 
formación política y la preparación para la marcha y otros tipos de movilizaciones. 

Utilizando metodología semejante, Calvário y Desmarais (2023) justifican el 
uso de estos tipos de datos de la siguiente forma: Estos documentos son resultado 
de largos debates y de procesos de formación de consenso en espacios de delibe-
ración colectiva de los movimientos, y ofrecen rica información sobre el análisis y 
visión del movimiento. Por eso, forman una «fuente privilegiada y rica» (p. 642) de 
datos que reflejen «la voz colectiva del movimiento» (p. 642) y no apenas el análisis 
individual, como suele ser cuando se utilizan entrevistas con líderes. 

Nuestro análisis es dinámico, no sistémico, lo que permite una intensa ferti-
lización cruzada entre la teoría y el material empírico, y una apertura a nuevos 
desarrollos. Este enfoque se ajusta a una posición epistemológica que reconoce los 
procesos de producción de conocimiento y negociación política asociados a los 
textos utilizados para el análisis.  Aunque nos basamos principalmente en datos 
procedentes de archivos documentales, nuestro análisis se nutre de un amplio 
corpus de conocimientos que hemos ido acumulando durante algunos años. 

Dos meses de trabajo de campo precedieron a la Quinta Marcha (en la que parti-
cipó el autor) y a la Sexta Marcha (ambos autores). Además, realizamos veintiuna 
entrevistas formales en Brasilia, São Paulo, Río de Janeiro y Belo Horizonte con 
líderes de organizaciones y movimientos que forman parte de la coalición. También 
se realizaron observaciones de campo en otros eventos de la Marcha das Margaridas 
y de la Contag a los que fuimos invitados a asistir durante los últimos ocho años.

Por último, entendemos que el proceso de construcción de conocimiento 
implica aprender del conocimiento producido por los propios activistas, en un 
proceso de intercambio. Sin embargo, nos situamos en el ámbito académico y no en 
el militante, y asumimos la responsabilidad de lo que escribimos. Estamos compro-
metidos con una epistemología feminista de la ciencia, la cual cuestiona la idea de 
que la ciencia es neutral, e invita en cambio a los académicos a revelar su ubicación 
social y su posicionalidad con respecto a su objeto de investigación. 



331

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Nuestras posiciones son la de una mujer y un hombre cisgéneros migrantes 
(no subalternos), situados geopolíticamente en el norte de Europa, que investigan 
predominante pero no exclusivamente en Latinoamérica. Nos posicionamos en 
solidaridad con la lucha de la Marcha das Margaridas y muchos otros movimientos 
sociales progresistas que han estado combatiendo por la justicia socioambiental.

2. La soberanía alimentaria en la agenda política de la Marcha das Margaridas

Tras hacer un seguimiento de la discusión alimentaria en los documentos utilizados 
para las actividades de formación política y movilización de la Marcha, hemos clasi-
ficado cuatro periodos diferentes en la evolución del tema, en los que: 1) el hambre 
y la inseguridad alimentaria dominan la agenda; 2) se incorpora el concepto de 
soberanía alimentaria; 3) la soberanía alimentaria pasa a primer plano junto a otros 
temas importantes para la Marcha; y 4) la soberanía alimentaria se vincula más 
estrechamente con el concepto de autodeterminación de los pueblos.

Durante la primera fase (Marcha 2000 y 2003), las consignas utilizadas por 
la Marcha se enfocan en la lucha contra el hambre y la inseguridad alimentaria. 
Los documentos señalan que el hambre tiene su origen en la dinámica capitalista 
mundial y en las políticas estatales de desarrollo, que perjudican sobre todo a la 
clase trabajadora rural (Contag, 2000, párrafo 15). 

El problema era especialmente relevante a principios de siglo: en 2004, según la 
Escala Brasileña de Inseguridad Alimentaria, que fue introducida ese mismo año, 
el 34,9 % de los hogares brasileños sufrían inseguridad alimentaria, mientras que 
el 6,9 % de los brasileños sufrían inseguridad alimentaria grave, que significa pasar 
hambre (IBGE, 2020). Por lo tanto, abordar la cuestión del hambre era uno de los 
principales temas socioeconómicos y políticos de la época. Tras ocupar un lugar 
destacado en el debate público durante años, la necesidad de hacer frente al hambre 
se convirtió en una prioridad para Lula da Silva, quien fue elegido presidente por 
primera vez en 2002.

En los albores del siglo XXI, los documentos de las Margaridas presentaron 
el Proyecto Alternativo de Desarrollo Rural Sostenible, el proyecto político de la 
Contag, que presta especial atención a las necesidades y los derechos de las mujeres 
trabajadoras rurales. El proyecto defiende la agricultura familiar como modelo alter-
nativo para generar ingresos, empleo, alimentos, protección del medio ambiente y 
crecimiento socioeconómico (Contag, 2000). Argumentan que el modelo agrario 
dominante afecta desproporcionadamente a las mujeres y, por tanto, exigen que 
estas tengan acceso a tierras, a créditos y a la documentación (ya que muchas 
carecen de la documentación legal necesaria para acceder a los beneficios de las polí-
ticas públicas). Las Margaridas exigen que se reconozca el valor del trabajo agrícola 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

332

de las mujeres y sus derechos laborales como trabajadoras. En resumen, su postura 
anticapitalista confluye con una postura antipatriarcal.

La introducción del concepto de soberanía alimentaria en 2007 marca el inicio 
de la segunda fase. En ella, se enfatizó «la autonomía y el derecho de los pueblos 
y países a defender su cultura alimentaria y a establecer políticas de desarrollo que 
protejan y garanticen la producción, la distribución y el consumo de alimentos» 
(Contag, 2007), junto con el concepto de seguridad alimentaria y nutrición. Los 
nuevos conceptos se incorporan de forma didáctica, con explicaciones sobre los 
significados, la historia y las instituciones correspondientes en Brasil. 

En el texto se afirma: «La seguridad alimentaria y nutricional es un tema que 
exige comprensión, debate, participación y movilización organizada por parte de las 
trabajadoras rurales» (Contag, 2007). Las Margaridas deben comprometerse explí-
citamente con la seguridad alimentaria y nutricional, y participar en la creación de 
la soberanía alimentaria (Contag, 2007), destacando la importancia de las mujeres 
en esta agenda. Sin embargo, el texto señala que éste no es un tema completamente 
nuevo para las Margaridas, ya que su vida cotidiana «está directamente ligada a la 
seguridad alimentaria y nutricional, que, a su vez, está relacionada con el lema de 
la Marcha das Margaridas: 2007 razones para marchar contra la pobreza, el hambre 
y la violencia de género (Contag, 2007). El mismo es utilizado en las movilizaciones 
anteriores.

La tercera fase en la trayectoria de la soberanía alimentaria en los documentos 
de la Marcha abarca el periodo de 2011 a 2015. Durante este período, el concepto 
adquiere mayor protagonismo y desplaza las referencias a la seguridad alimentaria 
y nutricional anteriores. En 2011, la soberanía alimentaria se convierte en un tema 
que incita por sí solo a la movilización, ya que es «parte de la vida cotidiana y esen-
cial para la vida, de importancia estratégica para superar el hambre y la pobreza y 
lograr el desarrollo sostenible» (Contag, 2011). 

Los documentos de la Marcha utilizan la definición de soberanía alimentaria 
establecida en la Declaración de Nyélény de 20079, elaborada por muchos otros 
movimientos sociales, como los que forman parte de La Vía Campesina. Las Marga-
ridas convocan a formar alianzas entre movimientos urbanos y rurales, ya que «el 
fortalecimiento de la agricultura familiar no es una lucha limitada a la gente del 

9	 «La soberanía alimentaria es el derecho de los pueblos a decidir su propio sistema alimentario 
y de producción, basado en alimentos saludables y culturalmente apropiados, producidos de una 
forma sostenible y ecológica, que sitúe a quienes producen, distribuyen y consumen los alimentos en 
el centro de los sistemas y políticas alimentarias, por encima de las exigencias de los mercados y las 
empresas, defendiendo además los intereses de las generaciones futuras y asegurando su inclusión». 
Esta declaración también reivindica la necesidad de priorizar los circuitos locales de producción y 
consumo que fortalezcan la agricultura familiar, la agricultura campesina y los pescadores artesanales» 
(Contag, 2011, p. 25).



333

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

campo y de la selva (y a sus organizaciones): debe ser reconocida como esencial para 
garantizar una alimentación saludable a la población urbana» (Contag, 2011).

En 2015, soberanía alimentaria sustituye a la locución completa, que incluía 
seguridad alimentaria y nutricional. El texto de este año permite comprender las 
disputas en torno al término «seguridad alimentaria», que tiene diferentes signifi-
cados según los sujetos políticos que utilizan el concepto y sus respectivos intereses, 
pero sigue siendo relevante en el contexto brasileño. La soberanía alimentaria, en 
cambio, es contrahegemónica, ya que sirve para:

[…] cuestionar los pilares del actual sistema alimentario hegemónico basado en la 
creciente concentración de tierras, la expansión de los monocultivos y la minería 
en diversos biomas, y en la dependencia de las transnacionales que controlan 
todo, desde la producción hasta la venta al por menor. (Contag, 2015, p. 17) 

Los impactos socioambientales de este sistema son la pobreza, la inseguridad 
alimentaria, la explotación de los trabajadores y la expropiación de tierras y recursos 
hídricos. A través de este modelo, se impide a la gente del campo, de la selva y de 
las aguas producir alimentos saludables y diversos. Es un modelo que se basa en «la 
explotación y subordinación del trabajo de las mujeres, desvalorizando y borrando 
su papel protagónico en la producción de alimentos y en garantizar la soberanía 
alimentaria» (Contag, 2015, p. 18).

Según el mismo texto, la soberanía alimentaria y nutricional converge con las luchas 
de los movimientos sociales agrarios y los movimientos de mujeres en temas como la 
reforma agraria, los derechos territoriales, el acceso al agua limpia para el consumo y 
como insumo, y un modelo de producción y consumo sostenible, solidario y justo, 
basado en la agroecología y la agricultura familiar. Además, conlleva políticas públicas 
para fortalecer dicho modelo, mercados locales y adquisición pública para garantizar 
el abastecimiento, acceso a alimentos adecuados y saludables libres de todo tipo de 
contaminación, acceso a servicios de salud y nutrición, políticas de empleo e ingresos, 
y políticas de comercio internacional, donde se anteponga la soberanía alimentaria a 
los intereses económicos asociados al libre comercio (Contag, 2015, p. 17). 

La alimentación se convierte así en un vehículo para que las relaciones se trans-
formen bajo la guía de la soberanía alimentaria. Es decir, se cuestiona cualquier 
concepción reduccionista de la alimentación, partiendo de la noción de que los 
alimentos forman parte integral de la sociedad, la política, la economía, la cultura 
y la ecología. La elaboración y expansión de los significados de la soberanía alimen-
taria está relacionada con el progreso en términos de bienestar y de políticas públicas 
para la seguridad alimentaria y nutricional en el país, que han avanzado significati-
vamente desde el 2003. Brasil alcanzó su tasa más baja de inseguridad alimentaria 
en el 2013: 22,6 %, con una inseguridad alimentaria grave del 3,2 %. 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

334

Este progreso puede atribuirse a una combinación de políticas para reducir la 
pobreza y facilitar el acceso a los alimentos. La sociedad civil y los movimientos 
sociales, incluidas las activistas de la Marcha, fueron los principales defensores 
de estas políticas. Con los años, el problema del hambre fue desapareciendo del 
debate público, abriendo paso a proyectos políticos más amplios relacionados con 
la alimentación. Sin embargo, en 2016 estalló una crisis política y económica. Tras 
un golpe de Estado del Congreso contra la presidenta Dilma Roussef, un gobierno 
interino introdujo medidas de austeridad y comenzó a tomar acciones para desman-
telar las políticas públicas de seguridad alimentaria y nutricional. 

Los retrocesos en este ámbito fueron realmente graves: la inseguridad alimentaria 
se disparó hasta el 59,4 % en el 2020 (Galindo et al., 2021). El concepto de sobe-
ranía alimentaria adquiere así nuevas connotaciones en lo que clasificamos como 
una cuarta fase en su desarrollo, que inicia con los documentos de la Marcha das 
Margaridas de 2019.  En ese año, la soberanía alimentaria aparece como una de las 
diez premisas políticas de la Marcha, junto con la defensa de la soberanía energética: 
«Por la autodeterminación de los pueblos, con soberanía energética y alimentaria». 

Estos tres objetivos se articulan en un nuevo contexto político, en el cual el líder 
de derecha ultraconservador, Jair Bolsonaro, fue elegido presidente de Brasil. 

Desde el año 2000, las Margaridas habían interactuado con la presidencia, nego-
ciando su agenda política con el Ejecutivo a nivel nacional. En 2019, decidieron 
romper con esta tradición, ya que había pocas esperanzas de llegar a un acuerdo 
con una administración claramente reacia a sus demandas, que criminalizaba a 
los movimientos agrarios y feministas. En su lugar, las Margaridas se enfocaron 
en denunciar las violaciones de derechos y difundir su mensaje a otras ramas del 
Estado, a organizaciones internacionales y a la sociedad en general. 

En este contexto, la soberanía alimentaria ha asumido un nuevo significado, 
haciendo énfasis en las cuestiones de democracia y poder asociadas a la palabra 
soberanía. En lo que respecta a la cuestión de la autodeterminación, la soberanía 
alimentaria significa que los pueblos pueden tomar decisiones relacionadas con sus 
sistemas alimentarios, respetando la cultura alimentaria de los territorios. En otras 
palabras, como se señala en el texto de Margaridas, se trata del «derecho de los 
pueblos y naciones a defender su cultura alimentaria y a decidir sobre la transfor-
mación del cultivo, la distribución, el consumo y la preparación de los alimentos» 
(Contag, 2019, p. 9). 

En términos de su agenda feminista, exigen el reconocimiento de las mujeres 
del campo, la selva y las aguas como sujetos políticos de sus comunidades que dan 
vida a los territorios. A través de su trabajo, las mujeres promueven la soberanía y 
seguridad alimentaria y nutricional mediante el autoconsumo, el intercambio, la 
donación, la comercialización y la reproducción.



335

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

3. Marcha das Margaridas: un proyecto político feminista de soberanía 
alimentaria tanto rural como popular

Según Sachs y Patel-Campillo (2014), la justicia alimentaria feminista incluye al 
menos tres propósitos: apoyar la producción de alimentos en múltiples escalas, reva-
lorizar el trabajo alimentario que nutre a las familias y ofrecer alimentos de calidad 
al alcance de todos. 

El primero requiere el acceso a la tierra por parte de las mujeres y los grupos 
desfavorecidos, así como políticas estatales que promuevan la producción de 
alimentos por parte de estos grupos. 

El segundo implica redefinir los roles de género, cuestionar el modelo hetero-
normativo del hogar y la división del trabajo por género, trasladar la preparación de 
los alimentos a las cocinas comunitarias, mejorar los derechos de los trabajadores 
agrícolas, promover el valor de los buenos alimentos y educar a los consumidores 
al respecto.

El tercero y último propósito está relacionado con el compromiso del Estado 
de garantizar alimentación para todos, teniendo en cuenta las desigualdades 
alimentarias relacionadas con la clase, el género, la raza y el estatus de ciudadanía. 
Entendemos que la Marcha das Margaridas contribuye a una agenda feminista de 
justicia alimentaria dentro de la tradición del feminismo popular latinoamericano y 
como parte de los movimientos de soberanía alimentaria. 

Desde la perspectiva de las Margaridas como mujeres del campo, la selva y las 
aguas, cinco de los temas que desarrollaron contribuyeron de forma decisiva a la 
construcción de una agenda feminista de soberanía alimentaria tanto rural como 
popular en Brasil: 1) la alimentación como derecho y bien común; 2) el apoyo 
estatal a la producción de alimentos por parte de las mujeres del campo, la selva y 
las aguas; 3) el valor del trabajo alimentario no mercantilizado; 4) la restauración 
del medio ambiente a través de la agroecología; 5) alimentos libres de violencia, 
producidos en el marco de relaciones sociales respetuosas.

3.1. De la crítica al sistema agroalimentario a la perspectiva de la alimentación 
como derecho y bien común

En línea con el feminismo popular latinoamericano, las Margaridas exigen un 
replanteamiento de la alimentación basado en los derechos y en la desmercantiliza-
ción de los alimentos, que los entiende como un bien común. 

En su opinión, el Estado debe proteger, fomentar y garantizar el acceso a los 
alimentos, y adoptar una postura opuesta a las fuerzas del libre mercado que 
transforman los alimentos en mercancía (Contag, 2007). Las causas de la insegu-
ridad alimentaria señalan las activistas, se deben a un modelo macroeconómico 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

336

que  genera exclusión social, salarios insuficientes, desempleo, concentración de 
tierras, mercantilización del agua, debilitamiento de los servicios públicos y de las 
políticas sociales, y dificultades para la agricultura familiar. De este modo, el análisis 
de las Margaridas va más allá de una crítica del capitalismo agrario para incluir sus 
dimensiones culturales. 

El libre comercio transforma los alimentos en un producto y tiene efectos nega-
tivos en las culturas alimentarias: al basarse en enormes inversiones en mercadeo, la 
expansión de los alimentos industriales e importados influye en los hábitos alimen-
tarios y contribuye a una nutrición y salud deficientes (Contag, 2007). 

En oposición a este modelo, el texto defiende la alimentación como un derecho 
y un bien común, al mismo nivel que la tierra, el agua, los recursos genéticos y la 
biodiversidad. Estos son el «patrimonio» de los pueblos y van en contra de los inte-
reses de las grandes corporaciones agroalimentarias (Contag, 2007).

Una vez que la alimentación se establece como un derecho y un bien común, 
el Estado pasa a ser responsable de intervenir en los mercados y del aprovisiona-
miento, políticas que entran en conflicto con las ideologías de libre mercado. 

Algunos logros importantes de los primeros años fueron la aprobación de una 
ley sobre la alimentación en las escuelas públicas que establece que un porcentaje 
de los productos debe provenir de la agricultura familiar (2009); una enmienda 
constitucional para incluir el derecho humano a la alimentación (2010), y el fortale-
cimiento de políticas y programas públicos para la agricultura familiar, la seguridad 
alimentaria y nutricional y la agricultura agroecológica y orgánica. 

Las organizaciones de la sociedad civil han ejercido presión activamente, moni-
toreando e impulsando avances en instituciones como el Consejo Nacional de 
Seguridad Alimentaria y Nutricional. 

El texto de la Marcha de 2011 hace referencia al Programa de Adquisición de 
Alimentos (PAA) del Estado, cuyo objetivo es abordar la producción, distribución y 
consumo de alimentos a nivel local. El Programa Nacional de Alimentación Escolar 
(PNAE) conecta la producción agroecológica familiar y local con las escuelas, los 
restaurantes y cocinas comunitarios, los bancos de alimentos y los mercados locales. 
En 2015, al evaluar los logros de Brasil en cuanto a soberanía y seguridad alimen-
taria y nutricional, el texto describe cómo la pobreza, la inseguridad alimentaria y la 
mortalidad infantil han disminuido gracias al aumento constante de los salarios de 
los brasileños más pobres, al mayor acceso a las políticas de seguridad alimentaria 
y nutricional (también para las mujeres), a las inversiones en agricultura familiar 
y a los programas para abordar la vulnerabilidad de las comunidades que viven en 
regiones semiáridas. 

No obstante, el texto señala que algunos segmentos permanecen excluidos 
de estos procesos y es necesario resolver casos estructurales que afectan a las 



337

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

comunidades tradicionales, la población negra y los numerosos habitantes de las 
zonas rurales que viven en la pobreza. Además, Brasil está experimentando una 
epidemia de obesidad que puede atribuirse al auge de los alimentos industriales 
procesados (Contag, 2015, p. 20).

En resumen, estos documentos nunca abordan la alimentación en términos indi-
viduales, como la elección de alimentos o el comportamiento alimentario, sino como 
un problema social y político, un tema colectivo que requiere políticas públicas. 
Además, los documentos de la Marcha aluden a múltiples formas de organizar las 
relaciones alimentarias: la agroecología, la agrosilvicultura, los mercados campesinos, 
el comercio justo, la economía solidaria, la promoción de las culturas alimentarias. 

Estos planteamientos prevalecen sobre la concepción de las relaciones alimenta-
rias como relaciones de mercado, pues integran la producción, la distribución y el 
consumo de alimentos en los valores y las culturas del cuidado de la sociedad, para 
refutar las ideologías neoliberales que miden la sociedad en función de los valores 
del mercado.

3.2. Políticas públicas para fomentar la diversidad en la producción de alimentos 
por parte de las mujeres del campo, la selva y las aguas

Las demandas de políticas públicas con perspectiva de género para la producción 
y distribución de alimentos son centrales en todos los documentos de la Marcha. 
Un enfoque particular es la necesidad de una mayor participación de las mujeres 
en políticas de acceso a tierras, líneas de crédito específicas para mujeres, asistencia 
técnica y políticas de producción agroecológica. 

El texto argumenta que las políticas públicas fortalecen a las mujeres y deben 
estar alineadas con sus aspiraciones, demandas, formas de producción y modos de 
vida. Las mujeres de los sindicatos de la Contag siempre han luchado contra un 
Estado sexista que trata a los hombres agricultores como sus ciudadanos modelo. 
Por lo general, las mujeres no participan en los órganos de decisión y no pueden 
influir en las políticas públicas más favorables para alcanzar la soberanía y la segu-
ridad alimentaria y nutricional.

La lucha por el derecho a la tierra durante los primeros años de la Marcha es 
un claro ejemplo de cómo se aborda la posición perpetuamente subordinada de las 
mujeres al hombre de la casa, ya sea el marido, el padre o el hermano. 

Por lo tanto, el derecho a la tierra es un aspecto central en la agenda feminista 
de la soberanía alimentaria, incluso antes de que se utilizara el término, ya que 
implica la autonomía de las mujeres en la producción y distribución de alimentos. 
En ausencia de estos derechos, las mujeres no pueden acceder a préstamos sin la 
firma de un hombre y quedan excluidas de la toma de decisiones en cuestiones 
como la planificación de la producción. 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

338

Uno de los principales objetivos de las movilizaciones de las Margaridas en el 
2000 y el 2003 fue la demanda de la participación efectiva de las mujeres en la 
reforma agraria, que consiguieron en el 2003. 

Hasta ese año, la posesión o propiedad de la tierra en el marco de la reforma 
agraria solía asignarse automáticamente al hombre en el caso de las parejas hete-
rosexuales. Desde entonces, ha habido un aumento de los títulos conjuntos y de 
la concesión de tierras a hombres o mujeres, o a ambos, independientemente del 
estado civil, en conformidad con las disposiciones de la Constitución brasileña de 
1988 (Borghoff Maia & Teixeira, 2021).

El énfasis en los derechos de tierras comenzó a ampliarse en el 2007 para 
englobar otras problemáticas. Ese año, el tema principal de la agenda política de la 
Marcha pasó a ser «Tierra, agua y agroecología», el cual ha estado en el foco de la 
Marcha desde entonces.

 Las Margaridas plantean el acceso democrático a la tierra y al agua como 
prerrequisito para cualquier otra reivindicación y para la soberanía alimentaria, el 
ejercicio de la ciudadanía y la vida misma. Cabe destacar que las demandas de sobe-
ranía alimentaria tienen en cuenta las diferencias de género, raza y etnia, así como 
diversos métodos de producción de alimentos. Esto supone «también el respeto 
a las culturas y la diversidad de los medios de producción agraria y pastoril de 
campesinos, pescadores e indígenas, así como de las formas de comercializar los 
productos y gestionar los espacios rurales, en las cuales las mujeres desempeñan un 
papel fundamental» (Contag, 2015, p. 17). 

Por lo tanto, una agenda feminista de soberanía alimentaria tanto rural como 
popular tiene en cuenta la diversidad de sujetos, identidades y formas de vida.

3.3. Reconocimiento del trabajo alimentario no comercializado

Inspirada por la economía y el socialismo feministas, la Marcha llama la atención 
sobre la forma en que el capitalismo y el patriarcado se articulan con la división del 
trabajo por género y en las jerarquías de valor que se da a las distintas actividades. 

Al fomentar valores como la alimentación nutritiva y de calidad, y la alimenta-
ción culturalmente apropiada, la soberanía alimentaria reconoce el valor del trabajo 
realizado tradicionalmente por las mujeres. 

El texto de 2011 invita a las mujeres a reflexionar sobre su contribución a la 
seguridad alimentaria y nutricional. 

De hecho, aunque las mujeres rurales producen alimentos más nutritivos y 
diversos para el consumo doméstico que mejoran la nutrición familiar, ese trabajo 
no se reconoce ni se valora en la producción de alimentos, porque no está dirigido 
a los mercados exteriores. 



339

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

En la división del trabajo por género asociada a la preparación de alimentos, las 
mujeres son las principales o incluso las únicas responsables de las comidas fami-
liares. En el consumo de alimentos, hay desigualdades nutricionales dentro de la 
familia, ya que se da prioridad a los hombres y niños cuando escasean los alimentos, 
de modo que las mujeres son más vulnerables a la inseguridad alimentaria (Contag, 
2011). 

Además de señalar las contradicciones entre el papel de las mujeres en la produc-
ción de alimentos y su vulnerabilidad ante la inseguridad alimentaria, el texto llama 
la atención sobre la paradójica concentración de la inseguridad alimentaria en las 
poblaciones rurales (Contag, 2011).10

El texto de 2015 explica que el trabajo de las mujeres en la producción de 
alimentos no es valorado por varios motivos: cuando las mujeres trabajan en 
campos de cultivo comerciales, su labor es considerada como «ayuda», no trabajo. 
Las mujeres no dedican o no pueden dedicar todo su tiempo a producir cultivos 
para el mercado; también dedican tiempo a cultivar diversos alimentos para el auto-
consumo y contribuyen así a proteger la agrobiodiversidad y la nutrición familiar. 

Estos suelen cultivarse en las zonas más próximas al hogar o en los huertos fami-
liares, por lo que esta producción de alimentos es considerada parte del trabajo 
doméstico y es, por tanto, invisible. 

Las mujeres son las únicas responsables de la preparación de los alimentos, al 
igual que de muchas otras tareas domésticas, pero sus esfuerzos en estos ámbitos no 
son reconocidos ni valorados como trabajo. 

Al oponerse a los monocultivos destinados a mercados lejanos, por un lado, y 
fomentar alimentos frescos y diversos para el consumo directo, por otro, la soberanía 
alimentaria presenta el trabajo de las mujeres bajo una nueva luz. «El autoconsumo 
es una de las principales estrategias para garantizar la soberanía alimentaria, pues 
asegura una mejora en la calidad de los alimentos, reduce los costos asociados a la 
alimentación y aumenta la autonomía de la familia frente al mercado» (Contag, 
2015, p. 21).

Si el objetivo es la soberanía alimentaria y no sólo las ganancias comerciales, 
deben valorarse todas las labores de producción para el autoconsumo y el trabajo de 
cuidados. Dado que las mujeres realizan la mayoría de estas actividades y en algunos 
casos son las únicas responsables de ellas, en este modelo pasan a ser protagonistas, 
en lugar de ser vistas sólo como las «ayudantes» del hombre agricultor. 

Cuando estas actividades reciben el reconocimiento que merecen, hay más 
espacio para redefinir y compartir responsabilidades entre los miembros de la 

10	 Datos recientes de una encuesta de opinión pública representativa a nivel nacional confirman esta 
desigualdad entre el campo y la ciudad, como ya se ha señalado (Galindo et al., 2021). 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

340

familia, superando los roles tradicionales de la división del trabajo por género. En 
lugar de feminizar el trabajo asociado a la producción de alimentos para el auto-
consumo y la preparación de alimentos, esto podría ser una oportunidad para un 
nuevo modelo de género. 

La soberanía alimentaria se convertiría así en un instrumento para transformar 
no sólo las relaciones medioambientales inherentes a la producción de alimentos, 
sino también las relaciones de género.

En este sentido, los documentos de la Marcha insisten en la necesidad de 
deconstruir la visión patriarcal que culpa a las mujeres y su entrada en el mercado 
laboral por los cambios en los hábitos alimentarios de la población brasileña y la 
epidemia de obesidad: «Es fundamental una división por género del trabajo domés-
tico, donde las responsabilidades relacionadas con la alimentación sean compartidas 
por todos los miembros» (Contag, 2015, p. 21). 

De este modo, la Marcha das Margaridas expuso las desigualdades de género 
en el sistema alimentario que también afectan a las mujeres urbanas. El objetivo 
de valorar el trabajo alimentario no mercantilizado se construye para evitar que 
se afiance la idea de que las mujeres son naturalmente mejores en dichas activi-
dades, o que estas constituyen un trabajo inherentemente femenino, y extender una 
invitación a una responsabilidad compartida que no refuerce los roles de género 
tradicionales.

3.4. Recuperación medioambiental en la producción alimentaria: Promoción 
de la agroecología

En 2000 y 2003, las dimensiones ambientales de la producción de alimentos son 
mencionadas como parte de una crítica a las soluciones tecnológicas destinadas a 
lograr la seguridad alimentaria, un modelo que fue ampliamente respaldado durante 
la «modernización» agraria asociada a la Revolución verde de Brasil. 

El texto enumera las repercusiones multidimensionales de los fertilizantes 
químicos, los pesticidas, los antibióticos y las hormonas: las repercusiones en la 
salud de los consumidores de alimentos y de los trabajadores rurales, la contamina-
ción ambiental, la resistencia a plagas, la degradación del suelo y las repercusiones 
económicas causadas por la dependencia a los insumos agrícolas (Contag, p. 2000).

Con el tiempo, la cuestión medioambiental adquiere cada vez más importancia 
en la agenda política. Desde 2003, el término «medio ambiente» aparece cada 
vez con más frecuencia en sus materiales visuales y es tratado como una cuestión 
prioritaria en sus documentos. La agroecología es el punto en el que la agenda 
ambientalista se articula con la agenda de la soberanía alimentaria. Esto puede atri-
buirse en parte al Encontro Nacional de Agroecologia, celebrado en Río de Janeiro en 
el 2002, y a las colaboraciones de la Marcha con organizaciones miembro de ANA, 



341

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

una alianza que ha crecido a lo largo de los años (desde su fundación, ANA ha parti-
cipado en las actividades de la Marcha, y viceversa). 

La Marcha considera que la agroecología es un elemento clave del Proyecto Alter-
nativo de Desarrollo Rural Sostenible de la Contag, que lucha por la protección del 
medio ambiente y la estabilidad socioeconómica de los agricultores familiares. 

Sin embargo, las Margaridas afirman que el mayor reto es despertar una 
conciencia agroecológica y transformar a quienes acaban de adquirir esa conciencia 
en una fuerza política que se nutra de múltiples experiencias dispersas; si se movi-
lizan de este modo, las políticas públicas sobre agricultura familiar pueden volverse 
viables (Contag, 2003, p. 19). 

La agroecología combina la sostenibilidad medioambiental y la equidad social; 
respeta la diversidad de cada ecosistema de Brasil, y valora el conocimiento, la expe-
riencia y la cultura de quienes cultivan la tierra, incluidas las mujeres. La agroecología 
entra en la agenda de la Marcha no como algo desconocido para sus simpatizantes 
de base, sino como parte de las prácticas y el conocimiento acumulado de muchos 
trabajadores rurales, mujeres y hombres por igual. 

Las mujeres trabajadoras rurales desempeñan un papel clave en la agrobiodiver-
sidad y la conservación de semillas, el conocimiento de las plantas y la preservación 
de las culturas alimentarias.

A partir de 2007, los vínculos entre la producción agrícola, la recuperación 
del medio ambiente y la calidad de los alimentos se volvieron más profundos. La 
agroecología se describe a la vez como un método de producción y como un tipo 
de relación entre los seres humanos y el medio ambiente en el contexto de dicha 
producción. 

Además del proceso, incluye el producto, por ejemplo, alimentos saludables y de 
calidad (Contag, 2007). Un ejemplo emblemático de la contribución de las Marga-
ridas a una agenda feminista de soberanía alimentaria fue la lucha por una política 
pública que promoviera los patios agroecológicos. 

Se trata de espacios adyacentes a los hogares rurales para la producción agrobiodi-
versa y agroecológica, donde las mujeres cultivan plantas medicinales, crían animales 
pequeños y cuidan el medio ambiente, ayudando a la Tierra a recuperar su capacidad 
de albergar y reproducir la vida. Esta política se puso en marcha en el 2015.

La agroecología «respeta y promueve la diversidad social, biológica y cultural, en 
beneficio de toda la sociedad y del planeta, garantizando el acceso a estos alimentos 
para las generaciones futuras» (Contag, 2015, p. 20). 

El lema de ANA adoptado por la Marcha, «sin feminismo no hay agroecología», 
resume la interrelación entre las transiciones agroecológicas hacia la agricultura 
ecológica y el cambio social, y describe el tipo de soberanía alimentaria que pretende 
alcanzar esta movilización feminista.



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

342

3.5. Contra la violencia de género y otras formas de violencia en el campo: La 
construcción de nuevas relaciones sociales basadas en el respeto

Desde que se formaron las Margaridas, su preocupación por la violencia de género 
era la más importante después del hambre. En la primera Marcha, en el 2000, 
las Margaridas adoptaron el lema de la Marcha Mundial de las Mujeres: «contra la 
pobreza, el hambre y la violencia de género». 

Este también fue el lema de las dos marchas siguientes (2003 y 2007). Clara-
mente, el lema rinde tributo al feminismo popular de mediados de la década de 
1990, que combinaba las reivindicaciones de las clases trabajadoras, duramente 
golpeadas por la economía neoliberal en América Latina, y el aumento de la pobreza 
y el hambre. Pero a esto se suma una toma de conciencia sobre la subyugación de 
las mujeres y un consenso con las reivindicaciones históricas del feminismo contra 
la violencia de género.

La Marcha vincula una crítica anticapitalista del sistema agroalimentario con 
un análisis de las relaciones patriarcales, revelando cómo la intersección de clase y 
género afecta en particular a las trabajadoras rurales, como se observa en la violencia 
sexista (Contag, 2007). 

El modelo agrario dominante que genera pobreza, combinado con la falta de 
políticas estatales de bienestar, necesariamente impacta más a las mujeres que a los 
hombres debido a la distribución asimétrica de las tareas de cuidado. 

Además, la falta de autonomía económica de las mujeres —dado que su trabajo 
agrícola no es reconocido como tal— también las hace más vulnerables a la violencia 
doméstica. La continuación del patriarcado «reproduce las desigualdades de género 
en el campo, discrimina a las mujeres y contribuye a la persistencia de altos niveles 
de pobreza y violencia sexista» (Contag, 2007).

Sin embargo, la agenda política de la Marcha va más allá de la violencia sexista al 
denunciar el alto índice de violencia en las zonas rurales causado por los conflictos 
en torno a la tierra, el agua y los proyectos de infraestructura. Los activistas de la 
tierra y el medio ambiente en Brasil están expuestos a las amenazas de las fuerzas de 
seguridad privada y las milicias, a las que se les da rienda suelta para matar en un 
sistema judicial sumamente selectivo en el que los delitos suelen quedar impunes. 
El proyecto político de la Marcha persigue una vida libre de toda forma de violencia 
en el campo, una reivindicación que coincide también con la consigna política de 
la soberanía alimentaria. Según los documentos de la Marcha, el elemento central 
que define la soberanía alimentaria es un nuevo tipo de relaciones sociales libres de 
opresión y basadas en el respeto y la igualdad entre clases, géneros y razas (Contag, 
2011).



343

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

4. Alimentación y género: De las relaciones jerárquicas a las 
movilizaciones feministas

Desde sus inicios, la Marcha ha desarrollado una crítica anticapitalista del sistema 
agroalimentario mundial que identifica diversos tipos de desigualdades —materiales, 
culturales, corporales y medioambientales— y procesos de empobrecimiento en 
todos los eslabones de la cadena alimentaria, desde la producción hasta el consumo. 

El debate sobre la inseguridad alimentaria forma parte del debate sobre las 
desigualdades estructurales: afecta a las personas de diferentes maneras y existen 
diferentes niveles de responsabilidad en cuanto a sus causas y soluciones. 

Desde la perspectiva situada de la clase trabajadora rural, los documentos de 
las Margaridas insisten en cómo la inseguridad alimentaria se sobrepone con las 
desigualdades de clase y las que se dan entre la ciudad y el campo. Esta crítica 
anticapitalista incluye facetas simbólicas y significados alternativos de las relaciones 
alimentarias. Las culturas alimentarias, al fin y al cabo, también implican la cons-
trucción de comunidad y de solidaridad entre los pueblos rurales y urbanos, mientras 
que la mercantilización de los alimentos implica la disolución de los vínculos.

Su resistencia y capacidad de oposición cuestionan los conceptos utilizados 
en el sistema agroalimentario: las Margaridas hablan de la alimentación como un 
derecho humano y un bien común, no un como producto o mercancía. A través 
del concepto de «soberanía alimentaria» integran sus reivindicaciones históricas 
contra el hambre y porque se garantice la seguridad alimentaria y nutricional en el 
discurso de los movimientos agrarios. Al hacerlo, optan por no hablar del hambre 
en términos de ingresos o acceso a los alimentos y, en su lugar, hablan de asimetrías 
de poder y de una política democrática de alimentación. La soberanía alimentaria 
evolucionó como un discurso contrario al de la seguridad alimentaria que cues-
tionaba el enfoque de esta última en el agregado de la producción agrícola y en la 
población mundial; la soberanía alimentaria, en cambio, llama la atención sobre la 
dimensión estructural del hambre y las desigualdades sociales, económicas y polí-
ticas implicadas en la producción, distribución y consumo de alimentos. Según esta 
postura, la lucha contra el hambre no puede desligarse de las diversas dimensiones 
de la desigualdad, porque el hambre es entendida en su dimensión estructural.

¿Cuál sería la contribución del feminismo a proyectos como este? La Marcha das 
Margaridas articula la crítica del capitalismo y el análisis de clase desde una pers-
pectiva de género consciente de las desigualdades estructurales (de clase, de género 
y entre el campo y la ciudad) a las que se enfrentan las mujeres trabajadoras rurales. 

Las Margaridas analizan las desigualdades que marcan la experiencia de estas 
mujeres en múltiples ámbitos: el hogar, la producción agraria, el acceso a las polí-
ticas públicas, su participación política dentro del movimiento sindical. 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

344

El papel clave de las mujeres en la producción de alimentos variados, nutritivos y 
saludables no es reconocido como trabajo productivo; el trabajo de cuidado, como 
la preparación de alimentos, no es valorado, y la comida como bien social se distri-
buye de manera desigual entre los géneros, siendo los hombres quienes reciben las 
mejores porciones. 

La Marcha se posiciona en contra de las desigualdades de género al proponer 
que se valore la contribución de las mujeres a la soberanía alimentaria, sin dejar de 
estar alerta ante el riesgo de que las mujeres queden atadas a estos roles y al trabajo 
reproductivo. En cambio, su objetivo como feministas es cambiar los valores asig-
nados a las actividades que promueven la soberanía alimentaria, para que hombres, 
mujeres, Estados y mercados compartan la responsabilidad. 

La Marcha subraya que la soberanía alimentaria debe ser definida por nuevos 
tipos de relaciones sociales libres de opresión y basadas en el respeto y la igualdad 
entre clases, géneros y razas, así como en el respeto al medio ambiente. En este 
sentido, la Marcha das Margaridas ha ido desarrollando su propia concepción femi-
nista de la soberanía alimentaria como una consigna, un instrumento, que reúne 
muchas de sus reivindicaciones históricas.

Con una agenda amplia, las Margaridas desafían las jerarquías de género que 
estructuran la sociedad, la política, la economía y la cultura, y luchan por transfor-
maciones que garanticen la igualdad de género en el sistema agroalimentario y en 
la sociedad en su conjunto. 

Teniendo en cuenta la importancia de avanzar en el conocimiento del activismo 
de mujeres y feminista por la soberanía alimentaria (Masson, Paulos & Beaulieu 
Bastien, 2017), este trabajo se propuso analizar la contribución de la Marcha das 
Margaridas a la agenda de la soberanía alimentaria. 

La perspectiva situada de las mujeres del campo, la selva y las aguas, una pers-
pectiva que la Marcha das Margaridas ha adoptado como propia, contribuye a 
construir justicia alimentaria feminista y soberanía alimentaria que es a la vez rural 
y popular. Su contribución es anticapitalista, antipatriarcal, antirracista, decolonial 
y ecológica. 

En primer lugar, el feminismo popular aboga por entender la alimentación 
como un bien común y un derecho, incluyendo así la alimentación en la tradición 
feminista de promover un enfoque basado en los derechos humanos al tratar bienes 
comunes como la salud, la educación, el transporte y la vivienda. 

En segundo lugar, las feministas rurales llevan décadas luchando por la reforma 
agraria, los derechos sobre la tierra y los derechos territoriales de las comunidades 
indígenas y afrodescendientes de Brasil, así como por el acceso de las mujeres a los 
derechos laborales y a las políticas públicas. 



345

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Estos grupos también han defendido la producción de alimentos por parte de 
las mujeres, facilitándoles el acceso a créditos, asistencia técnica, mercados institu-
cionales dirigidos por el Estado y participación política en la toma de decisiones. 

En tercer lugar, el feminismo popular defiende el reconocimiento y el valor del 
trabajo alimentario no mercantilizado como parte de una tradición que valora el 
trabajo reproductivo social, la provisión estatal de guarderías y el bienestar social 
para las familias. 

La Marcha das Margaridas también cuestiona los roles de género en la prepa-
ración de los alimentos, apelando a una redistribución de las responsabilidades 
domésticas. En cuarto lugar, el feminismo rural popular cuestiona las concepciones 
reduccionistas de la tierra, el agua y la selva como recursos naturales para defender 
una visión de la naturaleza como bien común, que debe protegerse promoviendo 
maneras de subsistir que la restauren y permitan la reproducción de la vida. 

Este feminismo asume como valores centrales la agenda agroecológica, la defensa 
de las ecologías y la alimentación nutritiva y de calidad. Por último, la violencia de 
género ha sido una constante en la agenda de los movimientos feministas populares. 

Las feministas populares rurales de la Marcha das Margaridas también abogan 
por una vida libre de todo tipo de violencia en el campo, que en Brasil es un espacio 
caracterizado por relaciones coloniales y altos índices de asesinatos y violencia. Estas 
mujeres promueven relaciones sociales respetuosas y cuestionan el patriarcado, el 
sexismo y el racismo que estructuran las relaciones sociales en el país.

Referencias

Aguiar, V.V.P. (2015). Somos todas margaridas: um estudo sobre o processo de constituição 
das mulheres do campo e da floresta como sujeito político. Universidade Estadual de 
Campinas. 

Allen, P. & Sachs, C. (2007). Women and Food Chains: The Gendered Politics. International 
Journal of Sociology of Agriculture and Food, 15(1), 1-23. 

Alvarez, S.E. (1990). Engendering democracy in Brazil: Women’s Movements in Transition 
Politics. Princeton University Press. 

Beardsworth, A. & Keil, T. (1997). Sociology on the Menu. An Invitation to the Study of Food 
and Society. Routledge. 

Borghoff Maia, A. & Teixeira, M.A. (2021). Food movements, agrifood systems, and social 
change at the level of the national state: The Brazilian Marcha das Margaridas. The 
Sociological Review, 69(3), 626-646. https://doi.org/10.1177/00380261211009792 

Calaça, M. (2021). Teoria e movimento–do movimento estudantil ao feminismo camponês 
e popular: encontros com Saffioti. Lutas Sociais, 23(43), 296-310. https://doi.
org/10.23925/ls.v23i43.52173



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

346

Calaça, M.K. (2023). Feminismo camponês popular: integração de lutas. Estudos Sociedade 
e Agricultura, 31(1). https//doi.org./e2331109 

Calvário, R. & Desmarais, A.A. (2023). The feminist dimensions of Food Sovereignty: 
Insights from La Vía Campesina’s politics. The Journal of Peasant Studies, 50(2), 
640-664. https://doi.org/10.1080/03066150.2022.2153042

Contag (2000). Marcha das Margaridas: 2000 razões para marchar contra a fome, pobreza 
e violência sexista. Contag. http://transformatoriomargaridas.org.br/sistema/
wp-content/uploads/2015/02/1406227923wpdm_Texto-Base-Marcha-2000.pdf

Contag (2003). Marcha das Margaridas: 2003 razões para marchar contra a fome, pobreza 
e violência sexista. Contag. http://transformatoriomargaridas.org.br/sistema/
wp-content/uploads/2015/02/TEXTO-BASE.pdf

Contag (2007). Marcha das Margaridas: 2007 Razões para marchar. Contag/Fetags/STTRs/ 
- MMTR-NE, MIQCB, CNS, MAMA, MMM, CUT, REDE LAC, COPROFAM. 
http://www.contag.org.br/imagens/fcaderno-de-textos-cnmtr-2007.pdf

Contag (2011). Marcha das Margaridas 2011. Margaridas na Luta por desenvolvimento 
sustentável com justiça, autonomia, igualdade e liberdade. Contag/Fetags/STTRs/ 
– MMTR-NE, MIQCB, CNS, MAMA, MMM, AMB, UBM, REDELAC, 
COPROFAM. http://www.contag.org.br/imagens/fcaderno_textos_marcha_2011.
pdf

Contag (2015). Marcha das Margaridas 2015 - Desenvolvimento Sustentável, com democracia, 
justiça, autonomia, igualdade e liberdade. Contag/Fetags/STTRs - MMTR-NE, 
MIQCB, CNS, MAMA, MMM, AMB, UBM, GT Mulheres da ANA, UNICAFES, 
CTB, CUT, COPROFAM. http://www.contag.org.br/imagens/f24537_contag_
livreto_marcha_2015_210x297_final-1.pdf

Contag (2019). Caderno 2. Pela autodeterminação dos povos, com soberania alimentar e energética. 
Pela proteção e conservação da sociobiodiversidade e acesso aos bens comuns. Contag. 
http://www.contag.org.br/imagens/ctg_file_161494114_26042019100836.pdf

Conway, J.M. (2018). When food becomes a feminist issue: popular feminism and subaltern 
agency in the World March of Women. International Feminist Journal of Politics, 
20(2), 188-203. https://doi.org/10.1080/14616742.2017.1419822 

Conway, J.M. & Lebon, N. (2021). Introduction: Popular Feminism(s) Reconsidered: 
Popular, Racialized, and Decolonial Subjectivities in Contention. 48(4), 3-24.	
 https://doi.org/10.1177/0094582X211021860

De Carvalho, P.D. (2020). Além da Forma-Movimento: Compilações do Movimento 
dos Pequenos Agricultores. Revista Brasileira de Sociologia-RBS, 8(18), 83-106.	
 https://doi.org/10.20336/rbs.554

Desmarais, A.A. (2003). The Vía Campesina: Peasant Women at the Frontiers of Food 
Sovereignty. Canadian Woman Studies, 23(1), 140-146. 

Furtado, F., Carneiro, A. & Ayoub, D. (2023). Introdução à seção temática: Mulheres, 
territorialidades e epistemologias feministas–conflitos, resistências e (re)existências. 
Estudos Sociedade e Agricultura, 31(1). https//doi.org/e2331106. 



347

Motta y Texeira / Soberanía alimentaria y feminismo popular en Brasil

Galindo, E., Teixeira, M., De Araújo, M.L., Motta, R., Pessoa, M., Mendes, L. & Rennó, 
L. (2021). Efeitos da pandemia na alimentação e na situação da segurança alimentar 
no Brasil. Food for Justice Working Paper Series, (4). https://doi.org/10.17169/
refubium-29554 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). (2020). Pesquisa de orçamentos 
familiares: 2017-2018: análise da segurança alimentar no Brasil. Coordenação 
de Trabalho e Rendimento IBGE. https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/
biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=2101749

Masson, D., Paulos, A. & Beaulieu Bastien, E. (2017). Struggling for Food Sovereignty in 
the World March of Women. The Journal of Peasant Studies, 44(1), 56-77. https://
doi.org/10.1080/03066150.2016.1187137 

Matos, M. & Álvarez, S. (Eds.). (2018). O Feminismo estatal participativo 
(Vol. 1). Editora Zouk. https://www.academia.edu/40359014/
MATOS_and_ALVAREZ_O_Feminismo_estatal_participativo_brasileiro_Vol_1. 

Mauriello, M. & Cottino, G. (2022). Feeding Genders. Introduction. Anthropology of Food, 
(16). https://doi.org/10.4000/aof.13799

Menegat, A.S. & Silva, S.P. (2019). Mulheres Camponesas em Movimentos: Análises da 
Atuação Feminina na Vía Campesina, na Caminhada para a Soberania Alimentar. 
MovimentAção, 6(10), 126-138. https://doi.org/10.30612/mvt.v6i10.10660 

Motta, R. (2021). Feminist Solidarities and Coalitional Identity: The Popular Feminism 
of Marcha das Margaridas. Latin American Perspectives, 48(5), 25-41. https://doi.
org/10.1177/0094582X211017896 

Motta, R. & Teixeira, M. (2022). Food Sovereignty and Popular Feminism in Brazil. 
Anthropology of Food, (16). https://doi.org/10.4000/aof.13575

Motta, R. & Teixeira, M.A. (2021). Allowing rural difference to make a difference: The 
Brazilian Marcha das Margaridas. En J. M. Conway, P. Dufour, y D. Masson (Eds.), 
Cross-border solidarities in twenty-first century contexts: Feminist perspectives and 
activist practices (pp. 79-100). Rowman and Littlefield. 

Neves, D.P. & de Medeiros, L.S. (Eds.). (2013). Mulheres Camponesas-Trabalho Produtivo e 
Egajamentos Políticos. Alternativa. 

Nobre, M. (2011). Women’s Autonomy and Food Sovereignty. En E. Holt-Gimenez (Ed.), 
Food movements unite!: strategies to transform our food systems (pp. 293-306). Food 
First Books. 

Patel, R.C. (2012). Food sovereignty: Power, gender, and the right to food. PLoS Medicine, 
9(6), 1-4. https://doi.org/10.1371/journal.pmed.1001223

Pimenta, S.D.C. (2019). Experiências em Trajétorias de Mulheres Rurais: Engajamento 
Sindical, Feminismos e Subjetividades. Universidade Federal de Minas Gerais. 

Sachs, C. & Patel-Campillo, A. (2014). Feminist food justice: Crafting a new vision. 
Feminist Studies, 40(2), 396-410. https://www.jstor.org/stable/10.15767/
feministstudies.40.2.396 



Debates en Sociología N° 57, 2023 / e-ISSN 2304-4284

348

Schild, V. (1994). Recasting “popular” movements: gender and political learning in 
neighborhood organizations in Chile. Latin American Perspectives, 21(2), 59-80. 
https://doi.org/10.1177/0094582X9402100205 

Siliprandi, E. (2015). Mulheres e agroecologia: transformando o campo, as florestas e as pessoas. 
Editora UFRJ.

Teixeira, M.A. (2021). Movimentos sociais populares em tempos de ascensão das novas 
direitas. A Marcha das Margaridas. Caderno CRH, 34(e021008). https://doi.
org/10.9771/ccrh.v34i0.42777 

Teixeira, M.A. (2023). Contag 1963-2023: ações de reprodução social e formas de ações 
coletivas. Mórula.

Teixeira, M.A. & Motta, R. (2020). Unionism and Feminism: Alliance Building in the 
Brazilian Marcha das Margaridas. Social Movement Studies, 1-17. https://doi.org/10
.1080/14742837.2020.1770430 

Turner, K.L., Idrobo, C.J., Desmarais, A.A. & Peredo, A.M. (2021). Soberanía alimentaria 
desde el territorio: aprovisionamiento, prácticas cotidianas y el papel de las mujeres 
afrocolombianas en el mantenimiento de sistemas alimentarios (Traducción). 
Jangwa Pana: Revista de Ciencias Sociales y Humanas, 20(1), 158-185. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8456908


