
Redescubrir el valor de la experiencia 
en la educación: mediante un quehacer 
investigativo sobre las prácticas

FABIAN ANDREY ZARTA ROJAS1

CARLOS GERMÁN JULIAO VARGAS2

Corporación Universitaria Minuto de Dios - Colombia

Recibido el 27-01-25; primera evaluación el 08-03-25;  
segunda evaluación el 02-04-25; aceptado el 23-06-25 

Resumen
El punto de partida de este artículo es un ejercicio reflexivo desde la pregunta: 
¿en qué y cómo se vincula la noción de experiencia a la praxis y, por tanto, a 
la investigación praxeológica? En otras palabras, ese “espacio constituido” de la 
experiencia será la materia prima de toda investigación praxeológica en educación. 
Para desarrollar esa pregunta e idea, se ha recurrido a los siguientes puntos: (1) 
el carácter creativo de la experiencia; (2) la experiencia: acción y la memoria; (3) 
la experiencia y la acción; (4) la experiencia y la narración; (5) la experiencia y la 
investigación: para comprehender “en complejidad”. Las conclusiones apuntan 
a que la investigación praxeológica y la reflexión en la educación tienen como 
objetivo aprehender lo vivido en la experiencia humana reuniendo una diversidad 
de puntos de vista.
	 Palabras clave: educación, reflexión, experiencia, práctica, investigación.

1	 Doctor en Pensamiento Complejo, Multiversidad Mundo Real Edgar Morin. Magíster en Estudios 
Sociales y Culturales, Universidad El Bosque. Maestrando en Psicoanálisis, Subjetividad y Cultura, 
Universidad Nacional de Colombia. Especialista en Literatura: Producción de Textos e Hipertextos, 
Pontificia Universidad Bolivariana. Docente - Investigador de la Corporación Universitaria Minuto de 
Dios. Correo electrónico: Fabian.Zarta@uniminuto.edu ; Fzarta@unbosque.edu.co ORCID: https://
orcid.org/0000-0001-5536-3712 
2	 Magíster en Estudios Sociales, Políticos y Económicos. Licenciado en Filosofía y Teología, 
Pontificia Universidad Javeriana. Pedagogo e investigador independiente. Correo electrónico: cgju-
liao@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2006-6360 

Ensayo

Educación XXXIV (67), septiembre 2025, pp. 275-299 / e-ISSN 2304-4322
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001

mailto:Fabian.Zarta@uniminuto.edu
mailto:Fzarta@unbosque.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-5536-3712
https://orcid.org/0000-0001-5536-3712
mailto:cgjuliao@gmail.com
mailto:cgjuliao@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2006-6360
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001


276

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

Rediscovering the Value of Experience in Education: Through an Investigative 
Approach to Practices

Abstract 
The starting point of this article is a reflective exercise guided by the following 
question: in what ways, and to what extent, is the notion of experience linked 
to praxis and, consequently, to praxeological research? In this sense, the “consti-
tuted space” of experience becomes the raw material of all praxeological inquiry 
in education. To address this question, five analytical axes are considered: (1) the 
creative nature of experience; (2) experience as action and memory; (3) experience 
and action; (4) experience and narration; and (5) experience and research as a 
way of understanding “in complexity.” The conclusions suggest that praxeological 
research and reflection in education seek to apprehend lived human experience by 
integrating a diversity of perspectives.
	 Keywords: education, reflection, experience, practice, research

Redescobrir o Valor da Experiência na Educação: Através de uma Abordagem 
Investigativa das Práticas

Resumo
O ponto de partida deste artigo é um exercício reflexivo orientado pela seguinte 
questão: de que forma e em que medida a noção de experiência está vinculada à 
práxis e, consequentemente, à pesquisa praxeológica? Nesse sentido, o “espaço 
constituído” da experiência configura-se como a matéria-prima de toda investi-
gação praxeológica em educação. Para desenvolver esta questão, consideram-se 
cinco eixos analíticos: (1) a natureza criativa da experiência; (2) experiência como 
ação e memória; (3) experiência e ação; (4) experiência e narração; e (5) experiência 
e pesquisa como caminho para compreender “na complexidade”. As conclusões 
indicam que a pesquisa e a reflexão praxeológica em educação buscam apreender a 
experiência humana vivida, reunindo uma diversidade de perspectivas.
	 Palavras-chave: educação, reflexão, experiência, prática, pesquisa



277

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

1. Introducción

“La experiencia, por profunda y penetrante que sea, una y otra vez descubre en el 
hombre sólo lo humano, en el mundo sólo lo mundano, en Dios sólo lo divino 
[…] en ese punto, en el que la filosofía pensada habría efectivamente llegado al 

final, puede comenzar la filosofía experimentada” (Rosenzweig, 2005, p. 21).

Experiencia3, una palabra que resuena, primero en situaciones referentes al 
trabajo o a su búsqueda: “se requiere experiencia sólida”, “no se exige experien-
cia”, “tener experiencia en el campo de”, y aunque en esos casos experiencia se 
menciona en singular (como referida a lo adquirido al ejercer una profesión), 
el término sigue siendo genérico, ya que su significado nunca se especifica, 
siendo casi un lugar común; pero, al mismo tiempo surge, en segundo lugar, 
la pregunta sobre su valoración: ¿es la experiencia calificable? ¿Cómo una 
experiencia singular tiene que ver con procesos de referencia, sean formales 
o informales? ¿Qué parte de la experiencia no es enunciable, porque pasará al 
inconsciente de quien la vive o superará la comprensión de las palabras? Para 
contestar, debe decirse que la noción de experiencia se encuentra condicionada 
al lenguaje y, por tanto, a las categorías, pero también que la experiencia posee 
una dimensión prelingüística que la remite a la acción, pues es nuestra ruta 
de acceso a la realidad, tanto exterior como interior. Y no podemos dejar de 
lado la función y el estatus de la escritura (narrativa) como mediadora, como 
algo que precipita la experiencia en saberes y conocimientos, por ejemplo, 
mediante el ejercicio autobiográfico que implica el enfoque praxeológico, 
como bien lo ha estudiado Zarta (2024), que brinda experiencia al estudio de 
la praxeología en categorías como lo ético, lo estético y lo político. 

Lo que vivimos y percibimos, lo que hacemos e imaginamos, todo eso 
puede llamarse experiencia, pero la experiencia no es todo. La experiencia 
resulta de un proceso particular adquirido, aprendido, transmitido, probado. 

3	 Experiencia (del latín experiri: experimentar, probar) es, en general, una forma de saber o habilidad 
derivados de la observación, la participación y la vivencia de un suceso. Mientras más se practica algo, 
más se aprende y a posteriori, se adquiere conocimiento de ese algo convirtiéndose en un experto o 
perito. Los griegos tenían dos palabras de valor similar: empeiria y peira. Ambos designaban un intento, 
un ensayo; donde peira se refiere a una prueba concreta, un intento “experimental”, y empeiria , a la 
experiencia adquirida a través de la práctica de un arte o a través de la vida. En las traducciones no 
siempre la palabra empeiria se traduce como experiencia, sino que la mayoría de las veces es traducida 
por “práctica”. Según el diccionario de la RAE, la primera acepción de experiencia se refiere al hecho 
de sentir, conocer o presenciar algo; la segunda remite a una práctica prolongada que otorga saber o 
habilidad para hacer algo; la tercera alude a la “sabiduría” adquirida por las situaciones vividas. En las 
tres acepciones se trata de una acción; en la segunda descuella lo temporal, mientras que en la tercera 
lo es el azar. 



278

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

La oponemos a la razón, aunque siempre la supone e incluye. Consciente o 
inconsciente, ella contiene el sentido (o valor) subjetivo que le damos y que 
capitalizamos durante nuestro viaje existencial por personas, objetos, situa-
ciones, eventos, emociones, deseos, imágenes, historias, gestos, recuerdos.

Para situar de modo adecuado estas ideas (y la reflexión que sigue) es 
necesario explicar el enfoque filosófico y pedagógico que asumimos en este 
escrito. Primero, creemos que ser filósofo es practicar la epojé, lo que signi-
fica, según la fenomenología de Husserl, una suspensión radical de los juicios 
sobre la realidad4. ¿Qué juicios? Todos (por eso es radical), desde la fe en un 
dios trascendente hasta la creencia en un mundo formado por objetos y un 
sujeto que los contempla, pero que al mismo tiempo es diverso de ellos. Ahora 
bien, el problema es que no somos dueños de nuestras creencias; no basta con 
decirnos: “desde ahora, suspendo toda creencia sobre la realidad”. Lo que lla-
mamos creencia es algo más sutil que el solo afirmar o negar algo; las creencias 
son un fenómeno encarnado, es decir, que no se limitan a un debate racional 
(como algo abstracto) sino que se experimentan en las situaciones concretas 
de la vida. Veamos un ejemplo: todo el discurso filosófico y científico occi-
dental señala la inexistencia de un sujeto en el centro de toda experiencia y a 
quien todo le sucede: desde las neurociencias, la psicología conductista, y las 
corrientes filosóficas analítica y continental, todas dejan la impresión de que 
el sujeto (yo, ego) está muerto, o peor, que nunca debió existir. Pero decirlo 
no es practicar la epojé; solo es repetir un argumento. La conducta de quien 
de modo racional afirma esto indica que no sabe qué significa que no exista el 
sujeto; no practica lo que predica. La epojé es posible si comprendemos que su 
institución racional es tan solo una parte del proceso. Pero ¿por qué practicar 
la epojé es ser un auténtico filósofo? Porque toda creencia que no se justifique 
en la propia experiencia es un dogma, y el dogma es lo opuesto a la filosofía. 
Y el filósofo desea comprender la realidad. Sin epojé, las creencias son meros 
dogmas. Y, si las creencias fundamentales son meros dogmas, ¿qué esperar de 
las creencias más sofisticadas que erigimos sobre ellas?

Segundo, todo aprendizaje, experiencial o no, no solo pretende saber o 
conocer sino, ante todo, entender o comprehender. La historia occidental ha 
estado marcada por el deseo de saber o conocer; para ello se han ideado muchos 

4	 Somos conscientes de que la fenomenología sufrió muchos cambios porque no se prestó a una 
“lectura canónica”; al contrario, esta corriente se difumina en un horizonte de muchos pensadores 
y momentos como, por ejemplo, la senda hermenéutica, el enfoque existencial, el giro teológico y 
político, e incluso, la pedagogía narrativa, sin responder del todo al proyecto husserliano de fundar 
una ciencia estricta. Aquí solo nos referimos al método de la epojé, bajo rasgos como la desconexión, 
los niveles de reducción, y la puesta entre paréntesis de los juicios sobre el mundo.



279

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

dispositivos (herramientas, instrumentos, métodos y propedéuticas) buscando 
que el aprendiz conozca, es decir, aprenda, aunque no siempre entienda lo 
que aprende. Incluso conceptos actuales y sugerentes como “comunidades de 
aprendizaje”, “aprender a aprender”, “aprendizaje para toda la vida”, “apren-
dizaje significativo”, “inteligencias múltiples”, “inteligencia emocional” y 
demás términos en boga persiguen lo mismo. Pero, desde que empezamos a 
tomar en serio las llamadas ciencias de la complejidad, el panorama comienza 
a cambiar y se posiciona un llamado a comprender los fenómenos, el universo, 
el mundo, la naturaleza y la existencia. Hoy se afirma que hay que entender las 
cosas, y que la sabiduría que ello genera es la mejor forma de conocimiento. 
Esto ha significado, además, asumir que las teorías, aunque sean buenas, son 
incompletas, y que el conocimiento siempre es provisional, tentativo, parcial. 
Entender o comprender algo significa admitir equívocos, misterios, ambiva-
lencias, vacíos, oscuridades, pliegues, alteraciones, ironías, metáforas, en pocas 
palabras, incorporar la vida y su caos originario. Además, implica asumir la 
diversidad e historicidad de los lenguajes, textos y contextos, es decir, que 
no hay saberes mejores que otros (estimados más rigurosos o científicos) e, 
incluso, que ciertas realidades nunca terminan de decirse, y que lo que no 
puede expresarse en un lenguaje, sí podría entenderse en otra forma de expre-
sión, en otro tipo de discurso, así sea uno pleno de implícitos y silencios, como 
lo son la narración o la poesía. 

En una investigación praxeológica (Juliao, 2020), desde su inicio, se le pide 
al sujeto investigador que capte y circunscriba lo que le cuestiona, le preocupa 
o le asombra, en su experiencia como actor y autor, es decir, en su práctica 
profesional o existencial. De la realidad vivida que se tiene que describir, del 
alcance de su práctica, surgirá la pregunta que liberará el proceso investigativo, 
o, en otras palabras, que vinculará la acción con la investigación, y viceversa. 
Según ello, el autor/actor praxeólogo retoma su práctica para detectar lo que 
en el fondo le cuestiona y así poder mejorarla y transferirla. Creemos que un 
ejercicio o trabajo de este tipo, como estrategia pedagógica, podría ser utili-
zado para formar en investigación educativa a los diversos actores del proceso 
formativo. Pero si nos detenemos un momento en lo que sería para ellos, 
como investigadores, su práctica de aprendizaje o su acción formativa, es fácil 
entender que estas prácticas no están, en ese instante que es la investigación, 
ni en situación directa, ni presentes en su inmediatez5. La práctica y la acción 
están, por así decirlo, en representación. El actor ya no es actor, es autor (de 

5	 Se puede ver al respecto el capítulo 8 del libro Epistemología, pedagogía, praxeología: relaciones 
complejas (Juliao, 2017a, pp. 257-266): “Se trata de introducir lo racional en el tiempo y lo irracional 



280

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

una investigación) desde el principio, y el volver a revisar su práctica o volver 
a la acción pertenece al orden de una reflexividad que tiene que apelar a su 
memoria, lo que implica tanto un acto de introspección como otro de analizar 
algo con detenimiento.

Esto significa que las prácticas y acciones están contenidas en la bóveda del 
pasado, ese espacio vasto e ilimitado que la memoria nunca cubre del todo. 
A partir de ahí, aprovechar los propios recuerdos es delimitar, ordenar u orga-
nizar vistas, imágenes, situaciones de acción que son significativas (aunque no 
siempre sabemos por qué) para la pregunta intuitiva que nos planteamos o 
que nos vamos a plantear en la investigación. Traer a la superficie prácticas y 
acciones de ese modo es, por así decirlo, llevar lo subjetivo a una objetivación, 
al menos para uno mismo, de su pasado como actor. Es convertir el tiempo 
—invertido, vivido— en un espacio de experiencia para trabajar ahora en 
términos de investigación.

Nuestro punto de partida para este artículo es, entonces, un ejercicio 
reflexivo desde la pregunta ¿en qué y cómo se vincula la noción de experiencia 
a la praxis y, por tanto, a la investigación praxeológica? En otras palabras, el 
espacio constituido de la experiencia será la materia prima de toda investiga-
ción praxeológica en educación. Ahora bien, un abordaje fenomenológico de 
la experiencia humana, teniendo en cuenta una perspectiva compleja, se puede 
justificar sea desde la intencionalidad (Husserl), la comprensión hermenéutica 
del ser-en-el-mundo (Heidegger), la corporeidad (Merleau-Ponty), la inter-
subjetividad dialógica (Schutz, Levinas), la narratividad (Ricœur), la dimen-
sión histórica (Ortega y Gasset) e incluso desde John Dewey, en la medida en 
que su pragmatismo enfatiza la experiencia encarnada, situada e interpreta-
tiva, aspectos que también son claves en la fenomenología. Esto nos permitirá 
comprender la experiencia no solo desde la conciencia, sino también desde su 
relación con el mundo, el cuerpo, el tiempo y la sociedad. Ella será el material 
desde el cual el trabajo investigativo intenta descubrir los saberes que con-
tiene. Llevar la experiencia a la comprensión es el desafío de la investigación 
praxeológica o, al menos, su intención. Por eso, la experiencia, en el enfoque 
praxeológico, merece ser estudiada de modo conceptual, en su relación con la 
memoria, con la acción y la narración, y con la investigación.

en la utopía; de introducir la duración en el tiempo y los sentimientos en la razón: paradoja humana 
que incide e impacta la investigación praxeológica”.



281

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

2.Desarrollo

2.1. El carácter creativo de la experiencia

Claro que el término experiencia es confuso, enigmático y polisémico, más 
aún cuando lo conjugamos con nuestro deseo de finalidad, porque la imagen 
de un mundo sin lógica nos aterroriza. Desde una perspectiva formal (orto-
doxa) se lo usa como punto de partida para justificar un supuesto, sin llegar 
a definirla ni analizarla ni explicarla. Es lo que lamenta Dewey (2011) del 
empirismo que obvia el análisis de la experiencia tal como la vive una persona 
concreta para limitarse a establecer una noción. Por eso, él, como puntal de su 
proyecto filosófico, señala que una experiencia es un proceso de aprendizaje y 
crecimiento: se trata de perfeccionarse, refinarse, madurar, en pocas palabras, 
de vivir y, además, de estar abierto a vivir nuevas experiencias (Dewey, 2008). 
Es algo que ocurre en el presente y se proyecta hacia el futuro, que retoma el 
pasado gracias a la memoria. Pero, además, nuestra aproximación a la realidad 
siempre está fragmentada, desde la experiencia sensorial misma, que es de por 
sí fragmentaria. No solo cada sentido nos ofrece una fragmento diferente de 
la realidad, sino que, asimismo, cada uno de ellos filtra la información que 
recibe; y la mente también evalúa las sensaciones y resuelve cuáles privilegiar: 
“Solo aquellos elementos que yo noto dan forma a mi mente, sin un interés 
selectivo, la experiencia es un caos total” (James, 2007, p. 402). Lo importante 
es que fragmentar la realidad es comenzar a comprenderla, pues la fragmenta-
ción abre la posibilidad del sentido, en vez de negarla como muchos piensan.

Nos parece que, al proponer esa descripción de la experiencia concreta de 
alguien, Dewey está enjuiciando la raíz misma del pensar dualista occidental 
que su enfoque considera alienante: “los grandes dualismos apuntan en última 
instancia a afirmar la trascendencia a lo natural y humano, de lo psíquico, de 
lo ideal, de lo espiritual como sobrenatural. Dewey hace inmanente lo natural 
y humano” (Gaos, 1948, p. XXXIII). Desde esta convicción él redefinirá 
ciertos conceptos que serán claves para nosotros. 

Primero, y fomentada por las religiones, la eterna oposición entre teoría y 
práctica (que a su juicio ha pervertido el sentido mismo del filosofar)6: para 
Dewey hay que vincularlas, de forma que una se exprese en la otra; por eso 
insiste en que realicemos acciones que revelen nuestras ideas, nos agraden y 

6	 El corolario natural de esta oposición es la creencia en que el pensar racional es insuperable y 
completo en sí mismo, por lo que se puede prescindir del mundo concreto o de la experiencia exis-
tencial. El otro corolario es una teoría del conocimiento que considera al sujeto solo como un espe-
ctador pasivo. 



282

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

sean significativas (Ryan, 1995). Segundo, el problema epistemológico de la 
experiencia que, desde una perspectiva formal, como lo abordan Kant y el 
empirismo, consiste en entender al sujeto cognoscente como sujeto trascen-
dental, lo que hace que la experiencia termine siendo algo lógico y abstracto, 
y se eviten esos complejos problemas que son la interacción del sujeto con los 
otros y con la realidad; es por esa historia que la experiencia ha sufrido lo que 
ella no es (Dewey, 1993, 2000); por eso, el autor tiene claro que toda expe-
riencia, al ser singular, inmediata y sensible, se encuentra “infectada” de subje-
tividad y de contingencia, y acontece en contextos particulares y significativos. 
De ahí que Dewey, al afirmar que la experiencia no es solo algo corporal ni 
puramente mental (lo que implica que las cosas no son, sino que se experi-
mentan) sino un proceso permanente de significación, percepción y respuesta, 
planteé la relación intrínseca entre mente y cuerpo, al mismo tiempo que des-
truye la oposición tradicional entre teoría y práctica. La experiencia siempre 
es situacional, transitoria y transaccional, siempre permea al individuo que la 
vive y, por eso, la individualidad es el origen de todo lo impredecible (Dewey, 
2011). En pocas palabras; la experiencia es siempre creativa y el sujeto se hace 
individuo solo cuando ejerce el potencial expresivo de su propia individualidad 
en aquellas situaciones que se le presentan en su vida cotidiana. La creatividad 
es el rasgo por excelencia de la individualidad, pero no se puede olvidar, como 
señala Gardner (2005), que siempre existe una “tensión entre creatividad y 
experiencia” (p. 67), es decir, que la constante experiencia puede disminuir en 
el sujeto el querer cambiar o innovar las formas de lo que experimenta.

Entonces, para Dewey, la experiencia se divide en dos componentes princi-
pales, que llama “activo” y “pasivo” (2008, p. 116). Lo activo es la acción de la 
persona en el mundo, mientras que lo pasivo o receptivo es la huella que deja 
la acción del mundo en la persona, que es a la vez cognitiva, conativa, afectiva 
y encarnada. La experiencia aparece entonces como un complejo compuesto 
de una acción sobre el mundo, de los efectos de esta acción en términos de 
transformación del mundo, y del cambio experimentado por la persona al 
realizar la acción. Por tanto, es al tiempo social y subjetiva. En últimas se trata 
de un intercambio, pleno de luchas y conflictos, entre el contexto y el indi-
viduo, pero donde se ha resuelto y realizado algo de modo creativo y fluido, 
planteando respuestas sin precedentes. En ese momento la experiencia está 
clausurada, ya no necesita aclaraciones, está completa y pasa a la memoria, 
aunque sea susceptible de abrirse luego a nuevos desarrollos. Paulo Freire, 
como Dewey, enfatiza la experiencia como un proceso activo y reflexivo que 
transforma tanto al individuo como a su entorno, pero añade una dimensión 
crítica al enfocarse en la liberación. En sus obras, Freire (1975, 2005) desa-



283

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

rrolla el concepto de praxis como la unión entre acción y reflexión, algo similar 
a la idea de Dewey en Experiencia y educación (2010), donde la experiencia 
educativa surge como un ciclo de acción, reflexión y aprendizaje continuo. 
Freire subraya la dimensión crítica y liberadora de la experiencia que, al ser 
reflexiva y dialógica, permite crear un saber crítico (lo cual se complementa 
con la visión de Dewey sobre la experiencia como interacción creativa); ello 
conecta con la investigación praxeológica: la experiencia como materia prima 
para transformar las prácticas educativas. Además, su enfoque en el diálogo 
y la conscientización resuena con nuestra idea de reunir una diversidad de 
puntos de vista.

Así, es comprensible que, para Dewey (2007), la educación sea la recons-
trucción continua de la experiencia que permite así comprender, y con ello, 
alcanzar el sentido porque “nadie puede pensar en todo, sin duda; y nadie 
puede pensar en algo si no cuenta con experiencia e información acerca de 
ello” (p. 48). Por eso, en lo referente a los propósitos de la educación, a los 
principios abstractos del razonamiento y la lógica, y a los rasgos psíquicos y 
morales del carácter no puede existir ningún abismo; al contrario, hay que 
fundirlos en una unidad creativa y experiencial.

2.2. Experiencia: acción y memoria

Veamos aquí ese primer nivel de la experiencia que es la memoria7, aquella 
que recopila, de forma no sistemática (sin orden preciso), instantes o escenas, 
personas, sensaciones, emociones, deseos, imágenes, palabras, cifras, sonidos 
y olores; sabiendo que lo memorizado no depende de la voluntad, sino de la 
repetición, el contexto y su fijación. Si designamos a la práctica y la acción 
como lo que se experimenta en (durante) los hechos, en el presente y la inme-
diatez, esta significaría aquello que se exterioriza y ocurre como intercambio 
entre el sujeto y el mundo. La experiencia parece estar basada en una práctica, 
pero no es la práctica en sí. Es el resultado de una práctica como adquisición 
de experiencia para el actor. Asumimos que todas nuestras relaciones con el 
mundo son relaciones de acción. Acción es todo aquello que un sujeto hace, 

7	 Esta palabra, de origen griego, proviene de mnéme (μνήμη) que a su vez es la raíz de Mnemósine, 
la titánide madre de las musas, a quien se le atribuye el poder de traer cosas a la memoria, algo lógico 
antes de la escritura, para la preservación de los relatos de la historia y sagas mitológicas. Curiosamente, 
cuando Sócrates habla en el Fedro del dios egipcio Teuth que había inventado la escritura, recuerda lo 
que el rey Thanus le dijo al dios: “Gracias a la confianza en la escritura, rememorarán desde afuera, por 
la acción de caracteres foráneos, y no ellos mismos, desde adentro, por la acción de sí mismos. Por lo 
tanto, no descubriste un fármaco de la memoria, sino de un recordatorio. Facilitas a tus discípulos 
apariencia de sabiduría, no verdad” (Fedro, 275a, trad. en 1988).



284

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

trabaja, piensa, juega, sueña, experimenta un afecto o trata de actuar sobre este 
afecto8. Cuando miramos lo que se ha escrito sobre el pensar, nos encontramos 
ante un informe de una serie de acciones y ello significa que se requiere de un 
sistema teórico que gire en torno a la actividad. Por ejemplo, tendemos a con-
siderar los afectos y las emociones como estados , lo cual cambia si los pensa-
mos como acciones. Lo mismo ocurre con la transmisión, es una intención de 
los actores; no transmitimos saber, es otra cosa lo que ocurre; un acoplamiento 
entre la actividad de quien habla y la de quien hace algo más que escuchar: 
ambos construyen sentido al interactuar.

Eso es lo que uno hace con su vida. Pero la vida presente, haciéndose a 
medida que se desarrolla, se almacena, se archiva, en un tiempo pasado que 
primero es inmediato y luego cada vez más distante. Esa vida pasada ocupará 
un espacio que llamamos la memoria, lugar donde se acumulan de todas las 
prácticas, acciones y sensaciones, pero también todo lo demás9. Así, la prác-
tica y la acción, formas presentes de exteriorización del hombre al mundo, 
se deslizan hacia una interiorización siempre acumulativa que, mediante un 
complejo e indescriptible proceso de subjetivación, se convertirá en la historia 
vivida del sujeto, su mundo vivido. Esto es evidente en Donald Schön (1992, 
1998), influido por Dewey, cuando desarrolla los conceptos de reflexión en y 
sobre la acción, que conectan con la idea de la experiencia como un proceso 
dinámico que combina acción, reflexión y aprendizaje. Él argumenta que los 
profesionales , como los educadores, aprenden al reflexionar sobre sus prácticas 
en el momento de actuar, lo que se relaciona con la investigación praxeológica 
como proceso que parte de la experiencia vivida. Este enfoque complementa 
la idea de Dewey, ya que ve la experiencia como un proceso narrativo que 
genera saber práctico: “Aprendemos reflexionando sobre nuestra experiencia, 
en los límites de lo que sabemos, en el proceso de actuar y ver lo que sucede” 
(Schön, 1998, p. 68).

8	 La noción de acción se usa en muchos sentidos y contextos: se reemplaza por “actividad” o se 
entiende como “acto” de realización de algo potencial. Es un término que debe ser contextualizado; 
en nuestro caso, redefinida desde un enfoque praxeológico, resaltamos la acción como base de la cog-
nición y la praxis como fuente de la teoría. “Así se deja de considerar la cognición como resultado 
de nuestra mente, y se empieza a verla como resultado de nuestra actividad, con un trasfondo que 
combina estructura biológica (personal y de la especie), contenidos culturales y pautas sociales de 
interacción. Se logra también una superación de las teorías que, desde la antropología o la sociología, 
ubican al conocimiento y a la acción como momentos separados, en una relación causal o lineal, donde 
es necesario poseer conocimiento para después actuar” (Juliao, 2011, pp. 58-59).
9	 En neurofisiología se determinan cinco lugares y funciones diferentes de la memoria, que se 
denominan memoria procedimental, memoria de recuerdos, secuencial, semántica y perceptiva.



285

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

Sin embargo, la memoria, recipiente de todos estos datos (se puede suponer 
que todo está ahí) es esa bóveda del pasado tan vasta e infinita que nadie puede 
pretender circunscribirla ni estar seguro de la verdad que contiene porque es 
dinámica, tanto que si faltan algunos detalles, al recordar, la memoria los com-
pleta con cosas que nunca sucedieron10. Por eso, lo que llamamos memoria es 
ese trabajo de reconstitución que otros llaman juego o teatro de la memoria; 
es la acción de restauración buscando en la memoria imágenes vivas (objetos, 
situaciones, personajes, gestos y palabras, sentimientos y emociones) en forma 
de relato: un modo de ordenar, organizar, ubicar en un nuevo espacio (recons-
tituido) los sentidos originales. Conversión del tiempo invertido, ya pasado, 
en un espacio reactualizado, sabiendo que todo recuerdo es parcial, torna-
dizo, falseado y mentiroso: así, recordar es pasar del documental fidedigno a 
la ficción fundada en hechos reales. La memoria es, entonces, una reconstruc-
ción de la presencia del sujeto en diálogo con lo que ya está muerto.

Prácticas, sensaciones, emociones, percepciones son los puntos de partida 
que, sin duda, son el material de la memoria. Así como no puede haber expe-
riencia sin lo vivido, tampoco puede haberla sin ese proceso que, temporal o 
permanentemente, se desprende de lo que uno recuerda: un hecho, un gesto, 
una sensación, una situación, una figura, una palabra, a lo que se le otorga un 
significado, un valor que, si no responde a la pregunta del momento, puede 
tener una función referencial para la acción presente o futura. Ello significa 
que el proceso mediante el cual ocurre la experiencia es un proceso inclusivo y 
funcional. Dewey dijo que 

El hombre se diferencia de los animales inferiores en que conserva sus expe-
riencias pasadas. Lo que ocurrió en el pasado, vive de nuevo [énfasis añadido] 
en la memoria. Se cierne sobre lo que hoy está ocurriendo una nube de pen-
samientos relacionados con ocurrencias similares [énfasis añadido] por las que 
pasó en otros momentos. La experiencia de un animal muere a medida que 
ocurre, y cada acto o sufrimiento queda sin relación con otros. Pero el hombre 
vive en un mundo en el que cada hecho se carga de ecos y reminiscencias de 
cosas ocurridas antes, y cada suceso es un recordatorio de otros. (1993, p. 41) 

Sí, claro, pero en ese “de nuevo” hay algo inédito, y en lo “similar” hay algo 
más o menos diferente. Por eso el proceso de actualización del pasado siempre 
permanece algo opaco. De hecho, por un lado, podemos decir que la memoria 

10	 Recordemos aquí el experimento sicológico que aparece en la película de animación documental 
israelí Vals con Bashir de Ari Folman (2008), un asombroso claroscuro para ilustrar la memoria, o la falta 
de ella, que cuenta una serie de historias reales, pero se desata como una alucinación. Es apasionante, 
punzante y persiste en la mente mucho después de verla.



286

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

es más o menos controlable al recordar: está casi ordenada y construida; tiene 
un significado programado que hace hablar a los vestigios de su viaje pasado. 
Pero también es un recuerdo incontrolable de vacíos, huecos, abismos, omi-
siones, contenidos que la memoria no deja de hojear conjurando su ausencia. 
Tanto es así que lo que recordamos no es, como cualquier representación, ni 
del todo verdadero ni del todo falso, siempre se encuentra imbuido de dudas 
y creencias sobre su veracidad, su autenticidad, su fidelidad al original. Sobre 
todo, porque lo que recordamos puede volver a empezar en el abismo de la 
memoria; puede reorganizarse con el tiempo o, por el contrario, fosilizarse 
para siempre; puede aparecer como un señuelo, como un agujero alrededor 
del cual uno no deja de girar; en fin, es todo un vivir que pone en juego la 
memoria como espacio constitutivo del sujeto: debajo del sujeto. Un ejemplo 
claro de ello lo hallamos en la novela El horizonte, del nobel Patrick Modiano 
(2010), donde un personaje escritor intenta esclarecer el misterio de ciertos 
episodios vividos, al tiempo que recupera las imágenes, los rostros y los esce-
narios de un joven ya lejano. Emprende una investigación sobre los paisajes 
borrosos de la memoria, ansioso por trascender esta línea fluctuante que es 
el horizonte de la memoria, que tanto le oculta a la vista, a la conciencia y al 
lenguaje. El recuerdo modianiano conduce, en El Horizonte, no solo a la pros-
pectiva nostálgica del pasado personal y, por tanto, a la revalorización de las 
experiencias vividas, sino también al surgimiento de una escritura que permite 
soñar con un futuro brillante. Es el luminoso horizonte y no la melancolía lo 
que mueve al protagonista a volver atrás la mirada.

Podemos así entender que la práctica y la acción del actor, en la medida en 
que no se registran en el acto, sino que son reconstruidas por él, constituyen 
una historia formada de juegos de lenguaje y memoria: las prácticas y acciones 
hacen parte de la experiencia del actor. Si todas las prácticas, todas las acciones 
pueden recordarse (principio acumulativo), solo queda una pequeña parte 
disponible para la historia (principio selectivo): se trata de una revivificación 
del tiempo pasado en el espacio presente. Quedan las prácticas y acciones, las 
vivencias que permanecen en el olvido abismal: constituyen la profundidad 
del sujeto y para algunos el terreno de una búsqueda sin fin que llaman abso-
luto, alma, espíritu, dios, verdad, inconsciente; en ese caso, la memoria es el 
lugar de nuestra comprensión metafísica.

2.3. Experiencia y acción

Entre la acción y la experiencia, la memoria es la etapa constitutiva del paso 
permanente que es la existencia. Hasta ahora hemos privilegiado el aspecto 



287

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

de “tener la experiencia”, aquello que se forma, se deforma o se reforma, 
donde todo se convierte en entendimiento de uno mismo y del mundo, y de 
uno mismo en el mundo, en el espacio de la propia subjetividad, en nuestro 
mundo interior. Sin embargo, no podemos soslayar el otro aspecto: el de 
poseer la experiencia de objetos, situaciones, prácticas, relaciones, del otro, 
que constituyen nuestro mundo exterior. Las acciones libres y voluntarias, 
organizadas y programadas, en las que un individuo se involucra, siempre son 
experimentales. Todo sucede como si la experiencia adquirida fuera condición 
y garantía de un poder de acción. Tanto es así que el actuar con otros es un 
continuo de uno mismo en el mundo; por eso, las consecuencias o efectos 
se experimentan en persona. Pero en esa exterioridad, el yo ya no es el amo, 
pues se topa con la diferencia, con el otro, otros datos, otras situaciones, otro 
asunto. Y este mundo exterior es tan activo y reactivo como puede serlo la 
experiencia interior. La experiencia del individuo está comprometida del todo 
en su relación con el mundo exterior, relación que es interactiva, de transfor-
mación recíproca. Y debido a que existe ese continuo desde el mundo interno 
del sujeto actor hasta el mundo externo, concebimos que el entorno cultural 
mismo va cambiando gracias a personalidades que poco a poco se imprimen 
en él. Experimentar y tener experiencia se nutren así en una dinámica de trans-
formación recíproca y adquisición creativa permanente. 

La experiencia es del orden de lo único y singular (James, 1987). Lo que 
hemos hecho con nuestra vida y lo que la vida ha hecho con nosotros es cons-
titutivo de la subjetividad de cada uno, inseparable del sujeto constituido. 
Pero se trata de una subjetividad bergsoniana que, siendo tiempo e historia, 
nos muestra en su memoria que ha tenido experiencias y que ellas vuelven 
a su presente para prepararle mejor para la vida, es decir, una subjetividad 
que no necesita decir a cada momento “yo”11. La experiencia, en la subje-
tividad del sujeto, es un dato (consciente o inconsciente) cuya función es 
servir de referencia en un aquí y ahora que se cuestiona para hacer y actuar. 
En cierto modo, la experiencia es una transmisión, para uno mismo, de la 
historia significativa y significante que nos permite actuar, realizar tal acto, 
reflexionar según el hábito, el camino, la perspicacia, la intención, los valores, 
pensamientos adquiridos e incorporados durante el tiempo dedicado. La expe-

11	 La subjetividad no es más que la conciencia, aquello que Bergson llama vida interior, “donde las 
fases sucesivas, tomadas cada una como única en su género, sean inconmensurables con el lenguaje” 
(1944, p. 178). Lo dado como inmediato no es la diversidad sensible en la conciencia. Lo dado, en 
Bergson, es la efusión de la conciencia que es asequible al examen interior: una compleja intimidad y 
complicidad del para-sí y el mundo.



288

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

riencia funciona como la cultura singular12 del sujeto: un conjunto complejo 
y dinámico de datos probados que inevitablemente cultiva el saber sobre la 
propiedad privada del sujeto-actor. Un saber subjetivo fundado en el hecho de 
ser experimentado por el sujeto en su relación con el mundo. 

Surge, entonces, la pregunta de si la experiencia es también susceptible 
de ser transmitida a otros en un proceso educativo. A ella podemos res-
ponder diciendo que cierta parte de la experiencia singular del sujeto puede 
ser comunicada a otros, sin llegar a afirmar que se transmite. Eso introduce 
una comprensión del interior y del exterior. ¿Cuál es la diferencia, pues, entre 
la experiencia del sujeto (lo que yo experimenté) y la experiencia en tercera 
persona, aquella que resulta de la observación realizada por el mismo sujeto, 
pero ahora como investigador de su práctica (o por otros cuando esta es siste-
matizada y socializada) sobre los datos que sostienen la experiencia subjetiva y 
que son algo predecibles en un proceso praxeológico?

La experiencia es saber, o mejor, escuchamos decir que es a través de 
la experiencia que hay conocimiento (“de la experiencia extraes tu conoci-
miento”; “pese a tu experiencia, ningún aprendizaje has logrado”). Por expe-
riencia, dicen, se puede hacer, se puede ver, se puede decir. Este saber atribuido 
a la experiencia, producido por ella, es tanto autoconocimiento como cono-
cimiento del mundo. Sin embargo, si es algo específico del individuo, ¿es sin-
gular para todos? ¿Se puede distinguir el orden de la experiencia de su puesta en 
lenguaje? Pues aquí se trata del producto de una teorización que localiza, iden-
tifica, da sentido y significado a prácticas, procesos, sensaciones, emociones, 
situaciones, y que también recopila ideas abstractas, pensamientos, saberes, 
modelos comprensivos, incluso dispositivos (en el sentido de Foucault, 1991) 
que resultan de saberes externos probados y adquiridos al interactuar con el 
entorno. La puesta en lenguaje de la experiencia excede a la persona individual.

Se trata de una reserva cognitiva que se aloja en la memoria semántica, que 
se reactiva a diario, de modo reflexivo, cada vez que una pregunta se refiere 
al deber o al poder, al saber, al querer, al hacer. La experiencia como conoci-
miento es, de repente, esa capacidad reflexiva que mira hacia las experiencias 
pasadas, a los saberes adquiridos, almacenados y relacionados para entender y 

12	 Parece ser, según Rorty (1996), que Dewey al final de su vida se pregunta si la palabra “cultura” 
no es preferible a la de “experiencia”, pensando que si reescribiera Experiencia y Naturaleza la titularía 
Cultura y Naturaleza. La idea de Rorty es que Dewey pensaba que el concepto tradicional de experi-
encia ya no servía para la filosofía; esta es la cita que retoma de Dewey: “Fue una torpeza no ver que ese 
cambio ya era necesario cuando escribí el texto original. Pero entonces aún tenía la esperanza en que 
el término filosófico ‘Experiencia’ podría rescatarse devolviéndolo a su usos idiomáticos, una esperanza 
que era un acto de locura histórica” (p. 139).



289

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

conducir la práctica relevante para el presente-futuro; “es al lenguaje y a los 
términos ya en uso a los que debemos el aparato o el mecanismo que permite 
que los elementos del pasado-futuro ocupen un lugar en las reflexiones que, 
temporalmente hablando, conciernen al presente” (Dewey, 1948, p. 193).

Si bien toda experiencia individual vendría de esta relación con el mundo 
exterior, es lo que se incorpora en ella por suma, resta, multiplicación, divi-
sión, por tantas operaciones contenidas en su envoltura corporal lo que consti-
tuye su identidad. Por eso, en este sentido, entendemos que el saber resultante 
de la experiencia es, y sigue siendo, aunque se comunique a otros, autorrefe-
rencial. En él se encuentra la verdad de uno mismo y para uno mismo, aquella 
que nuestra racionalidad no nos permite confundir con la verdad del mundo 
exterior, si es que estamos persiguiendo en estos mundos, subjetivos y obje-
tivos, una búsqueda de verdad. En todo caso, los relatos de la experiencia y 
la práctica (poéticos, narrativos, autobiográficos, ensayísticos, audiovisuales) 
cruzando el umbral y sumergiéndonos en los dominios de la interioridad, 
parecen pregonar la urgencia de historiar la identidad, solapando lo público 
con lo privado, para dotarla de una significativa dimensión social que supere 
la simple referencia a la experiencia de un individuo singular.

Escribir es el único camino para que quienes lo hacemos revelemos lo que 
sabemos y descubramos lo que ignoramos sobre esos dispositivos literarios 
que deseamos presentar a otros para ajustar el mundo a nuestras visiones y 
anhelos. Cada escrito, aunque sea autobiográfico, involucra muchas personas, 
incluso reacias a colaborarnos para resolver el problema. La socialización 
reflexiva y activa permite escribir y reescribir experiencias, buscando disfrutar 
y comprender. No hay persona que tenga todo el saber. ¿Quién puede predecir 
el resultado de lo que escribo?, ¿quién dice cuál problema es el problema? 
La intuición grupal surge solo sobre la marcha, cuando cada persona sufre la 
experiencia de haber escrito eso que resultó, por lo general, bien distinto a lo 
que pensaba que resultaría.

2.4. Experiencia y narración

La investigación praxeológica es cualitativa, hace parte del paradigma subje-
tivista y permite una lógica integral. Su sesgo epistemológico es considerar 
los fenómenos humanos como fenómenos de sentido, es decir, que la acción 
o práctica humana, objeto de estudio de la praxeología, es considerada por 
naturaleza subjetiva. Así, la investigación praxeológica pretende comprender 
un fenómeno (la práctica), captar su esencia desde el punto de vista de quien 
lo experimenta.



290

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

Según Husserl (2006) y Merleau-Ponty (1993), existimos en el mundo de 
la vida (lebenswelt), es decir, en el mundo experimentado. Este es el telón de 
fondo de todas nuestras percepciones, experiencias y saberes. La persona es 
considerada como un “ser en el mundo”. Ello significa que la fenomenología 
da primacía a la experiencia del individuo, a su percepción, a su biografía, a su 
historia. Así, permite la entrada al mundo subjetivo (campo fenoménico) de 
la persona que describe, que conforma un todo con su entorno, que tiene su 
propio mundo y visión de la realidad, todo lo cual solo puede entenderse en 
su contexto. En consecuencia, el sentido profundo de la fenomenología no es 
describir el mundo real, sino más bien actuar como una lógica, una disciplina 
de significados sin relación inmediata con el mundo real del sentido común, 
pero que aclara la estructura del sentido para nosotros, no tanto demostrando 
sino mediante un relato narrativo. La fenomenología se revela como una 
herramienta valiosa para la comprensión de la conciencia, de la existencia y de 
la experiencia humana en su totalidad (Deschamps, 1993).

Este enfoque ofrece mucho potencial en un proceso de investigación pra-
xeológica sobre la propia práctica (personal, educativa o profesional) que pre-
tende generar saberes desde la experiencia ya que presupone una participación 
del investigador, como actor y autor, en la recopilación y análisis de datos 
sobre su práctica desde una perspectiva hermenéutica. Su propósito es des-
cribir (narrar) un fenómeno (la práctica) desde el punto de vista de quienes lo 
experimentan (los practicantes).

La narrativa que tiene lugar en el proceso de investigación praxeológica 
surge en la frontera entre la recolección de datos y su análisis y discernimiento. 
Como estrategia permite comprender los fenómenos a partir del sentido que 
las cosas toman para los individuos en el marco de su “proyecto vital”. Al res-
pecto, Paillé (2007) agrega que el investigador es desafiado por la experiencia 
tal como la está viviendo y no tanto por una perspectiva externa o un punto 
de vista en tercera persona de dicha experiencia. 

La investigación praxeológica, por tanto, tiene como objetivo aprehender lo 
vivido en la experiencia humana reuniendo una diversidad de puntos de vista. 
Su propósito es comprender y traducir las experiencias en saberes explícitos. 
Su método consiste en recopilar datos sobre la experiencia, problematizarla, 
analizarla y discernirla hasta hacerla explícita para poder conceptualizarla o, al 
menos, categorizarla. Para nuestro propósito, y como se trata de un método 
centrado en un enfoque narrativo, la experiencia es contada por quien la vivió, 
pero la narración varía según su temporalidad (el momento en que se narra la 
experiencia; el tiempo que ha transcurrido entre la experiencia y la narración, 
así como los hechos ocurridos durante ese tiempo). La variabilidad está en que 



291

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

la experiencia podría contarse de modo diferente en otro momento. La narra-
ción es un método de recopilación de datos sobre la experiencia que genera 
un intento de verosimilitud. Incluso si la duda es constante, la incertidumbre 
es garantía de autenticidad, de deliberación y reflexión sobre el sentido de la 
problemática de la práctica.

El investigador praxeológico necesita reflexionar y deliberar consigo 
mismo (y con otros —incluyendo aquí modelos y teorías— si ello es posible) 
para recordar y reconstruir. Los métodos narrativos entran en reflexividad con 
la práctica, con las observaciones de otros sobre mi práctica, con imágenes o 
videos, pero también con libros, modelos y teorías a nuestro alcance. Se inte-
resa, por ejemplo, en las razones que llevan a optar por volver sobre tal o cual 
historia o analizar tal o cual emoción producida por el relato de un evento. 
Se trata de concienciar y dar sentido a la experiencia, dejando lugar a la ambi-
güedad, las paradojas y la complejidad.

Según Ricoeur (2009), hacerse autor del curso de la vida ocurre en cuatro 
etapas: saber decir, saber relacionar, saber actuar (emergencia de lo posible) 
y sentirse responsable de las propias acciones (según el principio de respon-
sabilidad). Lo que proporciona una identidad narrativa es la operación de la 
reflexividad sobre la acción y el distanciamiento que se logre. La teoría de 
la identidad narrativa trata de aprehender los contenidos de la conciencia y 
comprender el sentido que damos al mundo. Así, es posible aprehender las 
intenciones y motivos que trascienden una acción objetiva dando sentido a 
quien la realiza. Esta lógica se traduce en una trama que destaca una cadena 
de eventos13. Entonces, la historia no es solo una enumeración, sino que con-
creta el sentido del evento presente en relación con los anteriores. El narrador 
hace inteligibles circunstancias, metas, interacciones, resultados deseados o no 
deseados. 

Es por eso por lo que un evento narrado no solo relata la historia que 
ocurrió, sino que también muestra la sabiduría práctica que el sujeto aporta 
en su acción. Así, explicar por qué sucedió algo y describir lo que sucede, 
coinciden. La narrativa se opone, entonces, al discurso en la medida en que 
el narrador atribuye lógica a los roles que ha desempeñado y también se dife-
rencia del comentario porque expresa la base de la acción humana dando 
a conocer ¿quién habla?, ¿quién actúa?, ¿quién lo dice?, ¿quién es el sujeto 

13	 Para Ricoeur la trama ofrece una historia a partir de sucesos diversos o, mejor dicho, transforma 
los múltiples sucesos experimentados en una historia. En ese sentido, el acontecimiento es más que 
“algo que sucede”: contribuye al desarrollo del relato tanto como a su comienzo y a su desenlace; y la 
narración organiza los sucesos en un todo inteligible que es la historia vivida y narrada.



292

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

moral? (Ricoeur, 2006). Como lo afirma Ricoeur: “el relato construye el 
carácter duradero de un personaje, que podemos llamar su identidad narra-
tiva [énfasis añadido], al construir la identidad dinámica propia de la historia 
contada. La identidad de la historia forja la del personaje” (1999, p. 218). Esto 
significa que la experiencia praxeológica de analizar la propia práctica permite 
reconciliar relato y vida, ya que la lectura que el praxeólogo realiza de su relato 
es una forma de vivir en el universo ficticio de su narración. De esta manera, 
la historia vivida se narra, pero, al mismo tiempo, se revive imaginariamente. 
Ya Aristóteles, en la Poética (50 b3, trad. en 1988), lo había sugerido: el relato 
es como “imitación de una acción” (mimesis praxeos) ¿tal vez porque lo defi-
nitivo es reconocernos cuando actuamos (no un “hacer” sino un “concurrir”), 
vinculados con otros en la intriga de la vida? La mimesis praxeos que es la narra-
ción de la experiencia reclama para sí una libertad que le permita decir, sin 
que lo dicho quede siempre medido en cotejo con la realidad, convirtiéndose 
así en una actividad siempre acosada por el espectro de la adecuación con una 
supuesta realidad o verdad dada.

2.5. Experiencia e investigación: para comprehender en complejidad

Así como existen en nuestra cultura diversos medios de introspección (como 
el de la narración de la práctica), también existen diferentes enfoques para 
objetivar el mundo exterior, incluido el habitual “enfoque científico”, que 
es un proceso de experimentación formal y explícito que lleva a confrontar 
un fenómeno experimentado u observado con una descripción controlada y 
medida (mediante técnicas de indagación) con miras a extraer en un lenguaje 
particular (que ya no sería del orden lingüístico común) sus rasgos específi-
cos, generalizables o incluso universales. Se trata, entonces, de un saber com-
partido, colectivo (comunidad científica), validado, por ese instante, en sus 
medios y su fin de verdad y en su estatus de probabilidad. El saber resultante 
es así el producto de un proceso que se libera de lo singular localizado en la 
experiencia del individuo:

El lenguaje científico es un código mediante el cual lo que está sucediendo 
en un lugar y en un momento determinado puede traducirse en lo que está 
sucediendo en otros lugares y en otros momentos. La ciencia trasciende lo que 
se produce y lo que existe localmente en la medida en que se permite tratar el 
espacio-tiempo como un lugar. (Dewey, 1993, p. 15)

Además, como hemos dicho, si la experiencia es saber, esta se encuentra 
al servicio de una relevancia de la acción que, localmente y en el presente, ha 



293

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

despertado la reflexividad; a la inversa, la ciencia tiene como objetivo producir 
conocimiento y toda acción es probable que se movilice al servicio de este 
objetivo.

Hay que recordar que el saber y el aprendizaje, para Dewey (2007), se 
identifican más con la práctica que con la teoría, más con la comprensión que 
con el conocer; por eso, toda su preocupación es sustituir la experiencia con-
templativa por la experiencia praxeológica, activa y experimental, dinámica y 
cambiante que exige entrar a la propia práctica, una experiencia reflexiva, que 
pueda llegar hasta la idea de constituir, en cierta forma, sus propios objetos. 
Dewey sustenta esta reconstrucción de la categoría de experiencia en cinco 
aspectos: (a) la experiencia es un intercambio de información entre un orga-
nismo y su entorno; (b) por eso, ella tiene dos dimensiones: una subjetiva y 
otra objetiva; (c) la experiencia posee una dimensión anticipatoria, como pro-
yección al futuro para alcanzar lo desconocido; (d) la experiencia, al someterse 
al entorno luchando por dirigirlo hacia nuevas sendas, está plena de cone-
xiones dinámicas; (e) y, por todo eso, es inteligente y en ella la investigación 
cumple un papel esencial. La experiencia es, por todo lo anterior, reflexión y 
pensamiento (Bernstein, 2010). 

Pero se puede ir más allá: ¿cómo funciona la experiencia dentro de una 
investigación praxeológica y en un contexto transdisciplinario? La experiencia 
del investigador praxeólogo en su campo investigativo (su propia práctica) 
será siempre un lugar por conquistar. Como investigador de ciencias humanas 
y sociales, será una experiencia enriquecedora: tanto por los diversos desa-
fíos que generan los multiversos transdisciplinares de referencia, como por los 
métodos de investigación y análisis que luego puede crear y utilizar. 

Esa relación experiencia-investigación se caracteriza por una especie de 
inmersión emocional e intelectual del investigador y por la calidad de las 
herramientas que va a desplegar para recoger datos. Pensemos en cuatro pro-
cesos intelectuales propios de dicha inmersión: el esfuerzo de epojé (poner 
entre paréntesis lo que se piensa de antemano sobre nuestra práctica) y una 
atención constante a la práctica en su pasado, presente y futuro. Luego, la 
empatía (revivir en el pensamiento las situaciones significativas de la práctica) 
y un entendimiento típico en la interacción consigo mismo y con los demás 
actores de la propia práctica, pues el objetivo de un abordaje praxeológico 
integral es captar, entre otras cosas, los sentidos dados por el actor/autor para 
hacerlos claros para otros actores u otros investigadores14; y ello porque toda 

14	 El enfoque requiere una disposición particular del investigador praxeólogo que se propone describir 
el fenómeno de su práctica. Él no interpreta sobre la base de sus puntos de referencia y estándares, sino 



294

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

realidad humana (y eso es la praxis y cualquier indagación sobre ella) es una 
realidad de sentido (ligada a múltiples significados) construida por los propios 
actores (Mucchielli, 2000). Es que aquí las cosas en sí mismas no son las que 
preocupan, sino nuestra opinión sobre ellas. Quedamos desafiados por dos 
realidades: una que creemos que existe fuera de nosotros, independientemente 
(la podemos llamar realidad de primer orden); y otra que es el efecto de nues-
tras opiniones y de nuestro juicio y, por tanto, es nuestra imagen de la primera 
(la llamaremos realidad de segundo orden). Entonces, en esa experiencia 
educativa e investigativa no existe una realidad dada, sino varias realidades 
secundarias, construidas por actores que coexisten al tiempo, todas igualmente 
valederas. Y el sentido mismo, la comprehensión, surge de esas imágenes del 
mundo y no de una realidad dada15 (Watzlawick, 1984).

Y como se trata de realizar un proceso praxeológico —que supone pre-
guntarse, observar, analizar e interpretar, actuar para comprender, sistematizar 
y socializar o transferir— no debe olvidarse que, para entender la realidad, 
hay que comprender al sujeto (actor) que le da sentido a medida que vive la 
experiencia de comprensión: “La praxis es así el punto de partida y el punto 
de llegada. Se trata de un círculo, no vicioso, sino hermenéutico y por ende 
positivo” (Juliao, 2017b, p. 106), que Heidegger en Ser y tiempo explica así: 

Ver en este círculo un ‘circulus vitiosus’ y andar buscando caminos para evi-
tarlo, e incluso simplemente ‘sentirlo’ como una imperfección inevitable, sig-
nifica no comprender de raíz, el comprender […] Lo decisivo no es salir del 
círculo, sino entrar en él del modo justo. Este círculo del comprender […] es la 
expresión de la existenciaria estructura del ‘previo’ peculiar al ‘ser ahí’ mismo. 
Este círculo no debe rebajarse al nivel de un circulus vitiosus, ni siquiera tole-
rado. En él se alberga una positiva posibilidad. (2020, p. 153)

Así, cuando el sujeto individual inicia un proceso de investigación praxeo-
lógico, es decir, basado en su propia práctica, está siendo, a la vez, tanto aquel 
que actúa con su experiencia como aquel que experimenta algo nuevo, un 
proceso de investigación científica. Sobre la base de todas estas premisas, sigue 

que deja que el fenómeno le llegue. Este colocar entre paréntesis es la condición de rigor del método: 
solo así descubre la verdadera forma del fenómeno. Al eximirse de toda validación de valores, sentidos 
o sinsentidos, la epojé es una conversión de la mirada: escuchar la propia historia, que al narrarse revela 
su experiencia vivida.
15	 Los significados para un actor también son significados para otros, y se puede acceder a ellos 
de múltiples formas: a través del lenguaje, del lugar de ciertos objetos en el espacio, de las actitudes 
corporales; nuestra cultura común nos permite acceder a ellos. El lenguaje, por ejemplo, permite a los 
diferentes actores expresar su afecto, su resentimiento o el deseo de mostrarse de otra manera. El len-
guaje se complementa con performances plenos de actitudes corporales específicas.



295

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

abierta la pregunta ¿qué es la experiencia?, pero con un añadido que la vuelve 
más compleja pues juega con dos sentidos; lo que le sucede al sujeto y lo que le 
ocurre al contexto en sus relaciones recíprocas por medio de la acción que es el 
objeto de la investigación praxeológica. En otras palabras, nos lleva a articular 
la transformación contingente del entorno para el sujeto con el quehacer de 
la propia subjetivación, dado que es una noción basada en una ambigüedad 
funcional, porque permite a cada uno construir su propio sentido dentro del 
marco de un significado social en apariencia compartido. Esto explica la difi-
cultad para encontrar definiciones inequívocas, o incluso simples definiciones, 
aun si hay al menos dos rasgos comunes en el uso del concepto de experiencia: 
la referencia a la participación en una acción y la alusión a un cambio ligado a 
esta. Y en la investigación praxeológica se trata de hacer explícito lo implícito, 
basándose en el supuesto de que la acción y la experiencia son fuentes de saber 
y comprensión. El uso de la noción de experiencia adquiere, por tanto, un 
carácter paradójico: su empleo es —y será— cada vez más común porque es 
polifuncional.

Nos preguntábamos ¿cómo se vincula la experiencia con la construcción 
de los saberes? Zeichner (1993) nos aclara que lo esencial de una investigación 
reflexiva (como la praxeológica) es la producción de saberes. Se deja de ser un 
técnico que aplica teorías elaboradas para asumir el papel de un profesional 
que produce saberes a partir de la reflexión sobre su propia experiencia, en un 
proceso del todo educativo. Sin duda, el actual contexto nos impulsa a pensar 
de otro modo lo referente a la construcción del saber (y a repensar el quehacer 
educativo tanto en lo teórico como en la práctica). El enfoque postracionalista 
de finales de 1980 sugiere que conocer es construir y reconstruir una realidad 
capaz de dar sentido y coherencia a la experiencia individual; así, el conoci-
miento pasa por la vivencia. La perspectiva postracionalista indica que este no 
solo es cognoscitivo, sino también perceptual, emocional, intuitivo, procesual, 
sistémico, holista, complejo, coexistencial, revelador, significativo, significante 
e identitario, entre otros rasgos. 

3. Conclusiones

Como se ha visto en el transcurso de este ensayo, la experiencia es, sin duda, 
una cuestión que interpela al ser humano desde su fecundación. La adquisi-
ción de la experiencia resulta de aquello que está afuera de nosotros; es decir, 
el otro determina nuestra experiencia. Pero también resulta de lo dado a partir 
del lenguaje como medio para articular las formas en las que se adquiere y 
se vive esa experiencia. Si bien Dewey no es un fenomenólogo en el sentido 



296

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

estricto, su teoría sobre la experiencia nos ha permitido reencontrar puntos 
clave con la fenomenología y la praxeología: (a) su énfasis en la experiencia 
vivida y su carácter situado (en paralelo a Merleau-Ponty); (b) su concepción 
de la experiencia como un proceso dinámico de interacción con el mundo 
(algo similar a Heidegger y Schutz); y (c) su enfoque en la percepción, la 
acción y la continuidad temporal (en conexión con Husserl y Ricœur). Por lo 
tanto, creemos posible justificar este abordaje fenomenológico de la experien-
cia humana desde Dewey, en la medida en que su pragmatismo enfatiza la 
experiencia encarnada, situada e interpretativa, aspectos que también son fun-
damentales en la praxeología. 

Respecto de la experiencia del investigador que trabaja sobre su propia 
práctica, como nos enseña Freire al enfatizar que la investigación praxeológica, 
al aprehender la experiencia, fomenta una educación liberadora que reúne 
perspectivas diversas: “La praxis es la reflexión y la acción de los hombres sobre 
el mundo para transformarlo” (Freire, 1975, p. 51). Así, la teoría y la reflexión 
resultan determinantes para la construcción de su experiencia, pues esta le 
permite tomar decisiones que pueden ser determinantes para el rumbo de su 
existencia. En este ensayo hemos explorado cómo el valor de la experiencia 
se configura como un componente clave en el proceso educativo. A través 
de un análisis de las prácticas investigativas praxeológicas, hemos observado 
que la experiencia no debe ser considerada solo como un elemento pasivo o 
anecdótico, sino como un motor activo que puede transformar la enseñanza 
y el aprendizaje. Algo que se reafirma con las ideas de Schön (1992), quien 
resalta cómo la reflexión en la experiencia (acción) permite a los educadores 
aprehender lo vivido desde múltiples perspectivas, enriqueciendo así su inves-
tigación praxeológica.

La investigación sobre las prácticas ha puesto de manifiesto que las expe-
riencias vividas (en la vida, el aula o la interacción con los contextos), juegan 
un papel crucial en la construcción del saber, en el desarrollo de habilidades 
críticas y en la formación integral de los individuos. Como hemos visto, un 
enfoque que valore la experiencia, en lugar de reducirla a un mero proceso de 
transmisión de contenidos, puede abrir nuevas vías para una educación más 
participativa, reflexiva y transformadora. De algún modo ello también revela 
la necesidad de redescubrir las experiencias de los docentes, ya que su práctica 
reflexiva es fundamental para el aprendizaje. Así, la investigación sobre las 
prácticas docentes no solo debería enfocarse en los resultados académicos, sino 
también en los procesos humanos y sociales que dan forma a la vida escolar.

Finalmente, el reto que nos queda es revalorar y promover una educación 
experiencial, donde no solo se adquieran conocimientos teóricos, sino que 



297

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

también se aprenda a través de la práctica, la reflexión y la interacción real con 
el mundo. Ello implica un compromiso con una educación más humana y 
contextualizada, capaz de preparar para afrontar los desafíos del siglo XXI con 
creatividad, pensamiento crítico y capacidad de adaptación. De manera que 
se puede afirmar que la experiencia nace de un dispositivo compuesto de una 
serie de elementos que retornan al sujeto para constituir tanto su subjetividad 
como la forma en la que percibe y es afectado por el mundo y, por lo tanto, la 
manera en la que puede tomar todo lo que incluye dicha experiencia.

Por tanto, este ensayo no solo ha ofrecido un análisis sobre el valor de la 
experiencia, sino que también invita a la acción. Es imperativo seguir profun-
dizando en el potencial de la experiencia como eje transversal que atraviesa 
toda práctica educativa. Redescubrir este valor es dar espacio a una educación 
que sea, en última instancia, más significativa y humana.

Referencias bibliográficas

Bernstein, R.J. (2010). Filosofía y democracia: John Dewey. Herder
Bergson, H. (1944). Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia. García & Cía.
Deschamps, C. (1993). L’approche phénoménologique en recherche. Comprendre en 

retournant au vécu de l’expérience humaine. Guérin.
Dewey, J. (1948). La experiencia y la naturaleza. FCE. 
Dewey, J. (1993). La reconstrucción de la filosofía. Planeta. 
Dewey, J. (2000). La Miseria de la Epistemología. Ensayos de pragmatismo. 

Biblioteca Nueva.
Dewey, J. (2007). Cómo pensamos. La relación entre pensamiento y proceso educa-

tivo. Paidós.
Dewey, J. (2008). El arte como experiencia. Paidós.
Dewey, J. (2010). Experiencia y educación. Biblioteca Nueva.
Dewey, J. (2011). John Dewey: selección de textos. Universidad de Antioquia.
Foucault, M. (1991). “El juego de Michel Foucault”, en Saber y verdad, 

pp. 127-162. La Piqueta.
Freire, P. (1975). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI. 
Freire, P. (2005). Pedagogía de la esperanza: Un reencuentro con la Pedagogía del 

oprimido. Siglo XXI. 
Gaos, J. (1948). “Prólogo” a Dewey, J. La experiencia y la naturaleza. FCE.
Gardner, H. (2005). Arte, mente y cerebro. Una aproximación cognitiva a la cre-

atividad. Paidós.



298

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germán Juliao Vargas

Heidegger, M. (2020). Ser y tiempo. Trotta.
Husserl, E. (2006). Investigaciones lógicas. Alianza.
James, T. (1987). John Dewey and Experiential Education. Teachers College Record 

89(1):17-30. 
James, W. (2007). The principes of Psychology. Cosimo, Inc.
Juliao, C.G. (2011). El enfoque praxeológico. Uniminuto.
Juliao, C.G. (2017a). Epistemología, pedagogía, praxeología: relaciones complejas. 

Uniminuto.
Juliao, C.G. (2017b). La cuestión del método en pedagogía praxeológica. Uniminuto.
Juliao, C.G. (2020). La investigación praxeológica: un enfoque alternativo. Praxis 

pedagógica 20(26): 117-148. https://revistas.uniminuto.edu/index.php/
praxis/article/view/2414/2102

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenología de la percepción. Planeta. 
Modiano, P. (2010). El horizonte. Anagrama.
Mucchielli, A. (2000). La nouvelle communication. Armand Colin.
Paillé, P. (2007). La recherche qualitative: une méthodologie de la proximité. 

En H. Dorvil (dir.), Problèmes sociaux. Tome III. Théories et méthodologies 
de la recherche (pp. 409-443). Presses de l’Université du Québec.

Ricoeur, P. (1999). Historia y narratividad. Paidós.
Ricoeur, P. (2006). Sí mismo como otro. Siglo XXI.
Ricoeur, P. (2009). Tiempo y narración III. El tiempo narrado. Siglo XXI.
Rorty, R. (1996). Consecuencias del pragmatismo. Tecnos.
Rosenzweig, F. (2005). El Nuevo Pensamiento. Adriana Hidalgo Editora.
Ryan, A. (1995). John Dewey and the Hig Tyde of American Liberalism. 

New York: Norton.
Schön, D. (1992). La formación de profesionales reflexivos. Paidós.
Schön, D. (1998). El profesional reflexivo: cómo piensan los profesionales cuando 

actúan. Paidós Ibérica.
Watzlawick, P. (1984). La réalité de la réalité. Seuil.
Zeichner, K. (1993). El maestro como profesional reflexivo. Cuadernos de 

Pedagogía 220: 44-49. https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/
uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-
Kenneth-M.-Zeichner..pdf

Zarta Rojas, F. A. (2024). El enfoque praxeológico: lo ético, lo estético y lo polí-
tico.  Perspectivas,  9(24), 35-46. https://doi.org/10.26620/uniminuto.
perspectivas.9.24.2024.35-46 

https://revistas.uniminuto.edu/index.php/praxis/article/view/2414/2102
https://revistas.uniminuto.edu/index.php/praxis/article/view/2414/2102
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://doi.org/10.26620/uniminuto.perspectivas.9.24.2024.35-46
https://doi.org/10.26620/uniminuto.perspectivas.9.24.2024.35-46


299

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Redescubrir el valor de la experiencia en la educación

Roles de autor: Zarta, F.: Conceptualización, Metodología, Escritura – Revisión y 
edición. Juliao, C.: Escritura – Borrador original, Escritura – Revisión y edición.

Cómo citar este artículo: Zarta, F., & Juliao, C. (2025). Redescubrir el valor de la expe-
riencia en la educación: mediante un quehacer investigativo sobre las práctica. Educación, 
XXXIV(67), 275-299. https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001

Primera publicación: 27 de agosto de 2025.

Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos de Licencia Creative 
Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY 4.0), que permite el uso, la distri-
bución y la reproducción sin restricciones en cualquier medio, siempre que se cite 
correctamente la obra original.

https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001



