Redescubrir el valor de la experiencia
en la educacién: mediante un quehacer
investigativo sobre las practicas

FABIAN ANDREY ZARTA ROJAS'
CARLOS GERMAN JULIAO VARGAS®

Corporacién Universitaria Minuto de Dios - Colombia

Recibido el 27-01-25; primera evaluacion el 08-03-25;
segunda evaluacion el 02-04-25; aceptado el 23-06-25

RESUMEN

El punto de partida de este articulo es un ejercicio reflexivo desde la pregunta:
sen qué y como se vincula la nocién de experiencia a la praxis y, por tanto, a
la investigacién praxeoldgica? En otras palabras, ese “espacio constituido” de la
experiencia serd la materia prima de toda investigacion praxeoldgica en educacién.
Para desarrollar esa pregunta e idea, se ha recurrido a los siguientes puntos: (1)
el cardcter creativo de la experiencia; (2) la experiencia: accién y la memoria; (3)
la experiencia y la accidn; (4) la experiencia y la narracidn; (5) la experiencia y la
investigacion: para comprehender “en complejidad”. Las conclusiones apuntan
a que la investigacién praxeoldgica y la reflexién en la educacién tienen como
objetivo aprehender lo vivido en la experiencia humana reuniendo una diversidad
de puntos de vista.

Palabras clave: educacion, reflexién, experiencia, prictica, investigacién.

Doctor en Pensamiento Complejo, Multiversidad Mundo Real Edgar Morin. Magfster en Estudios
Sociales y Culturales, Universidad El Bosque. Maestrando en Psicoanilisis, Subjetividad y Cultura,
Universidad Nacional de Colombia. Especialista en Literatura: Produccién de Textos e Hipertextos,
Pontificia Universidad Bolivariana. Docente - Investigador de la Corporacién Universitaria Minuto de
Dios. Correo electrénico: Fabian.Zarta@uniminuto.edu ; Fzarta@unbosque.edu.co ORCID: https://
orcid.org/0000-0001-5536-3712

Magister en Estudios Sociales, Politicos y Econdmicos. Licenciado en Filosofia y Teologfa,
Pontificia Universidad Javeriana. Pedagogo e investigador independiente. Correo electrénico: cgju-

liao@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2006-6360

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025, pp. 275-299 / e-ISSN 2304-4322

hetps://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001



mailto:Fabian.Zarta@uniminuto.edu
mailto:Fzarta@unbosque.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-5536-3712
https://orcid.org/0000-0001-5536-3712
mailto:cgjuliao@gmail.com
mailto:cgjuliao@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2006-6360
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

Rediscovering the Value of Experience in Education: Through an Investigative
Approach to Practices

ABSTRACT

The starting point of this article is a reflective exercise guided by the following
question: in what ways, and to what extent, is the notion of experience linked
to praxis and, consequently, to praxeological research? In this sense, the “consti-
tuted space” of experience becomes the raw material of all praxeological inquiry
in education. To address this question, five analytical axes are considered: (1) the
creative nature of experience; (2) experience as action and memory; (3) experience
and action; (4) experience and narration; and (5) experience and research as a
way of understanding “in complexity.” The conclusions suggest that praxeological
research and reflection in education seek to apprehend lived human experience by
integrating a diversity of perspectives.

Keywords: education, reflection, experience, practice, research

Redescobrir o Valor da Experiéncia na Educagio: Através de uma Abordagem
Investigativa das Priticas

Resumo

O ponto de partida deste artigo é um exercicio reflexivo orientado pela seguinte
questdo: de que forma e em que medida a nogdo de experiéncia estd vinculada a
préxis e, consequentemente, A pesquisa praxeoldgica? Nesse sentido, o “espaco
constituido” da experiéncia configura-se como a matéria-prima de toda investi-
gacio praxeolégica em educacdo. Para desenvolver esta questdo, consideram-se
cinco eixos analiticos: (1) a natureza criativa da experiéncia; (2) experiéncia como
agao e memoria; (3) experiéncia e agio; (4) experiéncia e narragao; e (5) experiéncia
e pesquisa como caminho para compreender “na complexidade”. As conclusées
indicam que a pesquisa e a reflexdo praxeolégica em educagio buscam apreender a
experiéncia humana vivida, reunindo uma diversidade de perspectivas.

Palavras-chave: educacio, reflexdo, experiéncia, pratica, pesquisa

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

1. INTRODUCCION

“La experiencia, por profunda y penetrante que sea, una y otra vez descubre en el
hombre sélo lo humano, en el mundo sélo lo mundano, en Dios sélo lo divino
[...] en ese punto, en el que la filosoffa pensada habria efectivamente llegado al

final, puede comenzar la filosofia experimentada” (Rosenzweig, 2005, p. 21).

Experiencia’, una palabra que resuena, primero en situaciones referentes al
trabajo o a su bisqueda: “se requiere experiencia s6lida”, “no se exige experien-
cia”, “tener experiencia en el campo de”, y aunque en esos casos experiencia se
menciona en singular (como referida a lo adquirido al ejercer una profesién),
el término sigue siendo genérico, ya que su significado nunca se especifica,
siendo casi un lugar comin; pero, al mismo tiempo surge, en segundo lugar,
la pregunta sobre su valoracidn: ses la experiencia calificable? ;Cémo una
experiencia singular tiene que ver con procesos de referencia, sean formales
o informales? ;Qué parte de la experiencia no es enunciable, porque pasard al
inconsciente de quien la vive o superard la comprension de las palabras? Para
contestar, debe decirse que la nocién de experiencia se encuentra condicionada
al lenguaje y, por tanto, a las categorias, pero también que la experiencia posee
una dimensién prelingiiistica que la remite a la accidn, pues es nuestra ruta
de acceso a la realidad, tanto exterior como interior. Y no podemos dejar de
lado la funcién y el estatus de la escritura (narrativa) como mediadora, como
algo que precipita la experiencia en saberes y conocimientos, por ejemplo,
mediante el ejercicio autobiogrifico que implica el enfoque praxeolégico,
como bien lo ha estudiado Zarta (2024), que brinda experiencia al estudio de
la praxeologia en categorias como lo ético, lo estético y lo politico.

Lo que vivimos y percibimos, lo que hacemos e imaginamos, todo eso
puede llamarse experiencia, pero la experiencia no es todo. La experiencia
resulta de un proceso particular adquirido, aprendido, transmitido, probado.

Experiencia (del latin experiri: experimentar, probar) es, en general, una forma de saber o habilidad
derivados de la observacién, la participacién y la vivencia de un suceso. Mientras mds se practica algo,
mds se aprende y a posteriori, se adquiere conocimiento de ese algo convirtiéndose en un experto o
perito. Los griegos tenfan dos palabras de valor similar: empeiriay peira. Ambos designaban un intento,
un ensayo; donde peira se refiere a una prueba concreta, un intento “experimental”, y empeiria , a la
experiencia adquirida a través de la prictica de un arte o a través de la vida. En las traducciones no
siempre la palabra empeiria se traduce como experiencia, sino que la mayorfa de las veces es traducida
por “préctica’. Segun el diccionario de la RAE, la primera acepcion de experiencia se refiere al hecho
de sentir, conocer o presenciar algo; la segunda remite a una préctica prolongada que otorga saber o
habilidad para hacer algo; la tercera alude a la “sabiduria” adquirida por las situaciones vividas. En las
tres acepciones se trata de una accidn; en la segunda descuella lo temporal, mientras que en la tercera
lo es el azar.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

La oponemos a la razén, aunque siempre la supone e incluye. Consciente o
inconsciente, ella contiene el sentido (o valor) subjetivo que le damos y que
capitalizamos durante nuestro viaje existencial por personas, objetos, situa-
ciones, eventos, emociones, deseos, imagenes, historias, gestos, recuerdos.

Para situar de modo adecuado estas ideas (y la reflexién que sigue) es
necesario explicar el enfoque filoséfico y pedagdgico que asumimos en este
escrito. Primero, creemos que ser filésofo es practicar la ¢pojé, lo que signi-
fica, segtin la fenomenologia de Husserl, una suspensién radical de los juicios
sobre la realidad®. sQué juicios? Todos (por eso es radical), desde la fe en un
dios trascendente hasta la creencia en un mundo formado por objetos y un
sujeto que los contempla, pero que al mismo tiempo es diverso de ellos. Ahora
bien, el problema es que no somos duefios de nuestras creencias; no basta con
decirnos: “desde ahora, suspendo toda creencia sobre la realidad”. Lo que lla-
mamos creencia es algo mds sutil que el solo afirmar o negar algo; las creencias
son un fenémeno encarnado, es decir, que no se limitan a un debate racional
(como algo abstracto) sino que se experimentan en las situaciones concretas
de la vida. Veamos un ejemplo: todo el discurso filoséfico y cientifico occi-
dental senala la inexistencia de un sujeto en el centro de toda experiencia y a
quien todo le sucede: desde las neurociencias, la psicologia conductista, y las
corrientes filoséficas analitica y continental, todas dejan la impresién de que
el sujeto (yo, ego) estd muerto, o peor, que nunca debié existir. Pero decirlo
no es practicar la epojé; solo es repetir un argumento. La conducta de quien
de modo racional afirma esto indica que no sabe qué significa que no exista el
sujeto; no practica lo que predica. La ¢pojé es posible si comprendemos que su
institucién racional es tan solo una parte del proceso. Pero ;por qué practicar
la epojé es ser un auténtico filésofo? Porque toda creencia que no se justifique
en la propia experiencia es un dogma, y el dogma es lo opuesto a la filosoffa.
Y el filésofo desea comprender la realidad. Sin epojé, las creencias son meros
dogmas. Y, si las creencias fundamentales son meros dogmas, ;qué esperar de
las creencias mds sofisticadas que erigimos sobre ellas?

Segundo, todo aprendizaje, experiencial o no, no solo pretende saber o
conocer sino, ante todo, entender o comprehender. La historia occidental ha
estado marcada por el deseo de saber o conocer; para ello se han ideado muchos

4 . ., . ,
Somos conscientes de que la fenomenologfa sufrié muchos cambios porque no se presté a una

lectura candnica’; al contrario, esta corriente se difumina en un horizonte de muchos pensadores
y momentos como, por ejemplo, la senda hermenéutica, el enfoque existencial, el giro teoldgico y
politico, e incluso, la pedagogfa narrativa, sin responder del todo al proyecto husserliano de fundar
una ciencia estricta. Aqui solo nos referimos al método de la ¢pojé, bajo rasgos como la desconexién,
los niveles de reduccién, y la puesta entre paréntesis de los juicios sobre el mundo.
ylap P )

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

dispositivos (herramientas, instrumentos, métodos y propedéuticas) buscando
que el aprendiz conozca, es decir, aprenda, aunque no siempre entienda lo
que aprende. Incluso conceptos actuales y sugerentes como “comunidades de
aprendizaje”, “aprender a aprender”, “aprendizaje para toda la vida®, “apren-
dizaje significativo”, “inteligencias multiples”, “inteligencia emocional” y
demds términos en boga persiguen lo mismo. Pero, desde que empezamos a
tomar en serio las llamadas ciencias de la complejidad, el panorama comienza
a cambiar y se posiciona un llamado a comprender los fenémenos, el universo,
el mundo, la naturaleza y la existencia. Hoy se afirma que hay que entender las
cosas, y que la sabidurfa que ello genera es la mejor forma de conocimiento.
Esto ha significado, ademds, asumir que las teorfas, aunque sean buenas, son
incompletas, y que el conocimiento siempre es provisional, tentativo, parcial.
Entender o comprender algo significa admitir equivocos, misterios, ambiva-
lencias, vacios, oscuridades, pliegues, alteraciones, ironias, metaforas, en pocas
palabras, incorporar la vida y su caos originario. Ademds, implica asumir la
diversidad e historicidad de los lenguajes, textos y contextos, es decir, que
no hay saberes mejores que otros (estimados mds rigurosos o cientificos) e,
incluso, que ciertas realidades nunca terminan de decirse, y que lo que no
puede expresarse en un lenguaje, si podria entenderse en otra forma de expre-
sién, en otro tipo de discurso, asi sea uno pleno de implicitos y silencios, como
lo son la narracién o la poesia.

En una investigacién praxeoldgica (Juliao, 2020), desde su inicio, se le pide
al sujeto investigador que capte y circunscriba lo que le cuestiona, le preocupa
o le asombra, en su experiencia como actor y autor, es decir, en su prictica
profesional o existencial. De la realidad vivida que se tiene que describir, del
alcance de su préctica, surgird la pregunta que liberar el proceso investigativo,
0, en otras palabras, que vinculard la accién con la investigacién, y viceversa.
Segun ello, el autor/actor praxedlogo retoma su préictica para detectar lo que
en el fondo le cuestiona y asi poder mejorarla y transferirla. Creemos que un
gjercicio o trabajo de este tipo, como estrategia pedagdgica, podria ser utili-
zado para formar en investigacién educativa a los diversos actores del proceso
formativo. Pero si nos detenemos un momento en lo que serfa para ellos,
como investigadores, su prictica de aprendizaje o su accién formativa, es facil
entender que estas pricticas no estdn, en ese instante que es la investigacidn,
ni en situacién directa, ni presentes en su inmediatez’. La prictica y la accién
estdn, por asi decirlo, en representacion. El actor ya no es actor, es autor (de

> Se puede ver al respecto el capitulo 8 del libro Epistemologia, pedagogia, praxeologia: relaciones

complejas (Juliao, 2017a, pp. 257-266): “Se trata de introducir lo racional en el tiempo y lo irracional

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

279




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

una investigacién) desde el principio, y el volver a revisar su préctica o volver
a la accién pertenece al orden de una reflexividad que tiene que apelar a su
memoria, lo que implica tanto un acto de introspeccién como otro de analizar
algo con detenimiento.

Esto significa que las précticas y acciones estdn contenidas en la béveda del
pasado, ese espacio vasto e ilimitado que la memoria nunca cubre del todo.
A partir de ahi, aprovechar los propios recuerdos es delimitar, ordenar u orga-
nizar vistas, imdgenes, situaciones de accidén que son significativas (aunque no
siempre sabemos por qué) para la pregunta intuitiva que nos planteamos o
que nos vamos a plantear en la investigacidn. Traer a la superficie pricticas y
acciones de ese modo es, por asi decirlo, llevar lo subjetivo a una objetivacidn,
al menos para uno mismo, de su pasado como actor. Es convertir el tiempo
—invertido, vivido— en un espacio de experiencia para trabajar ahora en
términos de investigacién.

Nuestro punto de partida para este articulo es, entonces, un ejercicio
reflexivo desde la pregunta sen qué y cémo se vincula la nocién de experiencia
a la praxis y, por tanto, a la investigacidn praxeoldgica? En otras palabras, el
espacio constituido de la experiencia serd la materia prima de toda investiga-
cién praxeoldgica en educacién. Ahora bien, un abordaje fenomenoldgico de
la experiencia humana, teniendo en cuenta una perspectiva compleja, se puede
justificar sea desde la intencionalidad (Husserl), la comprensién hermenéutica
del ser-en-el-mundo (Heidegger), la corporeidad (Merleau-Ponty), la inter-
subjetividad dialégica (Schutz, Levinas), la narratividad (Ricceur), la dimen-
sidn histdrica (Ortega y Gasset) e incluso desde John Dewey, en la medida en
que su pragmatismo enfatiza la experiencia encarnada, situada e interpreta-
tiva, aspectos que también son claves en la fenomenologfa. Esto nos permitird
comprender la experiencia no solo desde la conciencia, sino también desde su
relacién con el mundo, el cuerpo, el tiempo y la sociedad. Ella serd el material
desde el cual el trabajo investigativo intenta descubrir los saberes que con-
tiene. Llevar la experiencia a la comprension es el desafio de la investigacién
praxeoldgica o, al menos, su intencién. Por eso, la experiencia, en el enfoque
praxeoldgico, merece ser estudiada de modo conceptual, en su relacién con la
memoria, con la accién y la narracién, y con la investigacion.

en la utopia; de introducir la duracién en el tiempo y los sentimientos en la razén: paradoja humana
que incide e impacta la investigacion praxeoldgica’.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

2.DESARROLLO
2.1. El carécter creativo de la experiencia

Claro que el término experiencia es confuso, enigmadtico y polisémico, mds
atn cuando lo conjugamos con nuestro deseo de finalidad, porque la imagen
de un mundo sin légica nos aterroriza. Desde una perspectiva formal (orto-
doxa) se lo usa como punto de partida para justificar un supuesto, sin llegar
a definirla ni analizarla ni explicarla. Es lo que lamenta Dewey (2011) del
empirismo que obvia el andlisis de la experiencia tal como la vive una persona
concreta para limitarse a establecer una nocién. Por eso, él, como puntal de su
proyecto filoséfico, senala que una experiencia es un proceso de aprendizaje y
crecimiento: se trata de perfeccionarse, refinarse, madurar, en pocas palabras,
de vivir y, ademds, de estar abierto a vivir nuevas experiencias (Dewey, 2008).
Es algo que ocurre en el presente y se proyecta hacia el futuro, que retoma el
pasado gracias a la memoria. Pero, ademds, nuestra aproximacion a la realidad
siempre estd fragmentada, desde la experiencia sensorial misma, que es de por
si fragmentaria. No solo cada sentido nos ofrece una fragmento diferente de
la realidad, sino que, asimismo, cada uno de ellos filtra la informacién que
recibe; y la mente también evalda las sensaciones y resuelve cudles privilegiar:
“Solo aquellos elementos que yo noto dan forma a mi mente, sin un interés
selectivo, la experiencia es un caos total” (James, 2007, p. 402). Lo importante
es que fragmentar la realidad es comenzar a comprenderla, pues la fragmenta-
cién abre la posibilidad del sentido, en vez de negarla como muchos piensan.

Nos parece que, al proponer esa descripcion de la experiencia concreta de
alguien, Dewey estd enjuiciando la raiz misma del pensar dualista occidental
que su enfoque considera alienante: “los grandes dualismos apuntan en tltima
instancia a afirmar la trascendencia a lo natural y humano, de lo psiquico, de
lo ideal, de lo espiritual como sobrenatural. Dewey hace inmanente lo natural
y humano” (Gaos, 1948, p. XXXIII). Desde esta conviccién él redefinird
ciertos conceptos que serdn claves para nosotros.

Primero, y fomentada por las religiones, la eterna oposicién entre teoria y
practica (que a su juicio ha pervertido el sentido mismo del filosofar)®: para
Dewey hay que vincularlas, de forma que una se exprese en la otra; por eso
insiste en que realicemos acciones que revelen nuestras ideas, nos agraden y

6 El corolario natural de esta oposicién es la creencia en que el pensar racional es insuperable y

completo en si mismo, por lo que se puede prescindir del mundo concreto o de la experiencia exis-
tencial. El otro corolario es una teorfa del conocimiento que considera al sujeto solo como un espe-
ctador pasivo.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

sean significativas (Ryan, 1995). Segundo, el problema epistemoldgico de la
experiencia que, desde una perspectiva formal, como lo abordan Kant y el
empirismo, consiste en entender al sujeto cognoscente como sujeto trascen-
dental, lo que hace que la experiencia termine siendo algo légico y abstracto,
y se eviten esos complejos problemas que son la interaccién del sujeto con los
otros y con la realidad; es por esa historia que la experiencia ha sufrido lo que
ella no es (Dewey, 1993, 2000); por eso, el autor tiene claro que toda expe-
riencia, al ser singular, inmediata y sensible, se encuentra “infectada” de subje-
tividad y de contingencia, y acontece en contextos particulares y significativos.
De ahi que Dewey, al afirmar que la experiencia no es solo algo corporal ni
puramente mental (lo que implica que las cosas no son, sino que se experi-
mentan) sino un proceso permanente de significacién, percepcion y respuesta,
planteé la relacién intrinseca entre mente y cuerpo, al mismo tiempo que des-
truye la oposicién tradicional entre teorfa y prictica. La experiencia siempre
es situacional, transitoria y transaccional, siempre permea al individuo que la
vive y, por eso, la individualidad es el origen de todo lo impredecible (Dewey,
2011). En pocas palabras; la experiencia es siempre creativa y el sujeto se hace
individuo solo cuando ejerce el potencial expresivo de su propia individualidad
en aquellas situaciones que se le presentan en su vida cotidiana. La creatividad
es el rasgo por excelencia de la individualidad, pero no se puede olvidar, como
sefiala Gardner (2005), que siempre existe una “tensidn entre creatividad y
experiencia’ (p. 67), es decir, que la constante experiencia puede disminuir en
el sujeto el querer cambiar o innovar las formas de lo que experimenta.
Entonces, para Dewey, la experiencia se divide en dos componentes princi-
pales, que llama “activo” y “pasivo” (2008, p. 116). Lo activo es la accién de la
persona en el mundo, mientras que lo pasivo o receptivo es la huella que deja
la accién del mundo en la persona, que es a la vez cognitiva, conativa, afectiva
y encarnada. La experiencia aparece entonces como un complejo compuesto
de una accién sobre el mundo, de los efectos de esta accién en términos de
transformacién del mundo, y del cambio experimentado por la persona al
realizar la accidn. Por tanto, es al tiempo social y subjetiva. En Gltimas se trata
de un intercambio, pleno de luchas y conflictos, entre el contexto y el indi-
viduo, pero donde se ha resuelto y realizado algo de modo creativo y fluido,
planteando respuestas sin precedentes. En ese momento la experiencia estd
clausurada, ya no necesita aclaraciones, estd completa y pasa a la memoria,
aunque sea susceptible de abrirse luego a nuevos desarrollos. Paulo Freire,
como Dewey, enfatiza la experiencia como un proceso activo y reflexivo que
transforma tanto al individuo como a su entorno, pero afiade una dimensién
critica al enfocarse en la liberacién. En sus obras, Freire (1975, 2005) desa-

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

rrolla el concepto de praxis como la unién entre accién y reflexién, algo similar
a la idea de Dewey en Experiencia y educacion (2010), donde la experiencia
educativa surge como un ciclo de accién, reflexién y aprendizaje continuo.
Freire subraya la dimensién critica y liberadora de la experiencia que, al ser
reflexiva y dialdgica, permite crear un saber critico (lo cual se complementa
con la visién de Dewey sobre la experiencia como interaccién creativa); ello
conecta con la investigacién praxeoldgica: la experiencia como materia prima
para transformar las préicticas educativas. Ademds, su enfoque en el didlogo
y la conscientizacidn resuena con nuestra idea de reunir una diversidad de
puntos de vista.

Asi, es comprensible que, para Dewey (2007), la educacidn sea la recons-
truccién continua de la experiencia que permite asi comprender, y con ello,
alcanzar el sentido porque “nadie puede pensar en todo, sin duda; y nadie
puede pensar en algo si no cuenta con experiencia e informacién acerca de
ello” (p. 48). Por eso, en lo referente a los propésitos de la educacién, a los
principios abstractos del razonamiento y la l6gica, y a los rasgos psiquicos y
morales del cardcter no puede existir ningtin abismo; al contrario, hay que
fundirlos en una unidad creativa y experiencial.

2.2. Experiencia: accién y memoria

Veamos aqui ese primer nivel de la experiencia que es la memoria’, aquella
que recopila, de forma no sistemdtica (sin orden preciso), instantes o escenas,
personas, sensaciones, emociones, deseos, imdgenes, palabras, cifras, sonidos
y olores; sabiendo que lo memorizado no depende de la voluntad, sino de la
repeticion, el contexto y su fijacién. Si designamos a la prictica y la accién
como lo que se experimenta en (durante) los hechos, en el presente y la inme-
diatez, esta significaria aquello que se exterioriza y ocurre como intercambio
entre el sujeto y el mundo. La experiencia parece estar basada en una préctica,
pero no es la practica en si. Es el resultado de una practica como adquisicién
de experiencia para el actor. Asumimos que todas nuestras relaciones con el
mundo son relaciones de accién. Accidn es todo aquello que un sujeto hace,

7 Esta palabra, de origen griego, proviene de mnéme (vipm) que a su vez es la raiz de Mnemésine,

la titdinide madre de las musas, a quien se le atribuye el poder de traer cosas a la memoria, algo 16gico
antes de la escritura, para la preservacion de los relatos de la historia y sagas mitoldgicas. Curiosamente,
cuando Sécrates habla en el Fedro del dios egipcio Teuth que habia inventado la escritura, recuerda lo
que el rey Thanus le dijo al dios: “Gracias a la confianza en la escritura, rememorardn desde afuera, por
la accién de caracteres fordneos, y no ellos mismos, desde adentro, por la accién de si mismos. Por lo
tanto, no descubriste un firmaco de la memoria, sino de un recordatorio. Facilitas a tus discipulos
apariencia de sabidurfa, no verdad” (Fedro, 275a, trad. en 1988).

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

trabaja, piensa, juega, suefia, experimenta un afecto o trata de actuar sobre este
afecto’. Cuando miramos lo que se ha escrito sobre el pensar, nos encontramos
ante un informe de una serie de acciones y ello significa que se requiere de un
sistema tedrico que gire en torno a la actividad. Por ejemplo, tendemos a con-
siderar los afectos y las emociones como estados , lo cual cambia si los pensa-
mos como acciones. Lo mismo ocurre con la transmisién, es una intencién de
los actores; no transmitimos saber, es otra cosa lo que ocurre; un acoplamiento
entre la actividad de quien habla y la de quien hace algo mds que escuchar:
ambos construyen sentido al interactuar.

Eso es lo que uno hace con su vida. Pero la vida presente, haciéndose a
medida que se desarrolla, se almacena, se archiva, en un tiempo pasado que
primero es inmediato y luego cada vez mds distante. Esa vida pasada ocupard
un espacio que llamamos la memoria, lugar donde se acumulan de todas las
précticas, acciones y sensaciones, pero también todo lo demds’. Asi, la pric-
tica y la accién, formas presentes de exteriorizacién del hombre al mundo,
se deslizan hacia una interiorizaciéon siempre acumulativa que, mediante un
complejo e indescriptible proceso de subjetivacién, se convertird en la historia
vivida del sujeto, su mundo vivido. Esto es evidente en Donald Schén (1992,
1998), influido por Dewey, cuando desarrolla los conceptos de reflexién en y
sobre la accién, que conectan con la idea de la experiencia como un proceso
dindmico que combina accién, reflexién y aprendizaje. El argumenta que los
profesionales , como los educadores, aprenden al reflexionar sobre sus précticas
en el momento de actuar, lo que se relaciona con la investigacidn praxeoldgica
como proceso que parte de la experiencia vivida. Este enfoque complementa
la idea de Dewey, ya que ve la experiencia como un proceso narrativo que
genera saber prictico: “Aprendemos reflexionando sobre nuestra experiencia,
en los limites de lo que sabemos, en el proceso de actuar y ver lo que sucede”

(Schén, 1998, p. 68).

8 . ., . ..
La nocién de accidn se usa en muchos sentidos y contextos: se reemplaza por “actividad” o se

entiende como “acto” de realizacién de algo potencial. Es un término que debe ser contextualizado;
en nuestro caso, redefinida desde un enfoque praxeolégico, resaltamos la accién como base de la cog-
nicién y la praxis como fuente de la teorfa. “Asi se deja de considerar la cognicién como resultado
de nuestra mente, y se empieza a verla como resultado de nuestra actividad, con un trasfondo que
combina estructura bioldgica (personal y de la especie), contenidos culturales y pautas sociales de
interaccion. Se logra también una superacién de las teorfas que, desde la antropologia o la sociologfa,
ubican al conocimiento y a la accién como momentos separados, en una relacién causal o lineal, donde
es necesario poseer conocimiento para después actuar” (Juliao, 2011, pp. 58-59).

?  En neurofisiologia se determinan cinco lugares y funciones diferentes de la memoria, que se
denominan memoria procedimental, memoria de recuerdos, secuencial, semdntica y perceptiva.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

Sin embargo, la memoria, recipiente de todos estos datos (se puede suponer
que todo estd ahi) es esa béveda del pasado tan vasta e infinita que nadie puede
pretender circunscribirla ni estar seguro de la verdad que contiene porque es
dindmica, tanto que si faltan algunos detalles, al recordar, la memoria los com-
pleta con cosas que nunca sucedieron'. Por eso, lo que llamamos memoria es
ese trabajo de reconstitucién que otros llaman juego o teatro de la memoria;
es la accién de restauracién buscando en la memoria imdgenes vivas (objetos,
situaciones, personajes, gestos y palabras, sentimientos y emociones) en forma
de relato: un modo de ordenar, organizar, ubicar en un nuevo espacio (recons-
tituido) los sentidos originales. Conversién del tiempo invertido, ya pasado,
en un espacio reactualizado, sabiendo que todo recuerdo es parcial, torna-
dizo, falseado y mentiroso: asi, recordar es pasar del documental fidedigno a
la ficcién fundada en hechos reales. La memoria es, entonces, una reconstruc-
cién de la presencia del sujeto en didlogo con lo que ya estd muerto.

Précticas, sensaciones, emociones, percepciones son los puntos de partida
que, sin duda, son el material de la memoria. Asi como no puede haber expe-
riencia sin lo vivido, tampoco puede haberla sin ese proceso que, temporal o
permanentemente, se desprende de lo que uno recuerda: un hecho, un gesto,
una sensacién, una situacién, una figura, una palabra, a lo que se le otorga un
significado, un valor que, si no responde a la pregunta del momento, puede
tener una funcién referencial para la accién presente o futura. Ello significa
que el proceso mediante el cual ocurre la experiencia es un proceso inclusivo y
funcional. Dewey dijo que

El hombre se diferencia de los animales inferiores en que conserva sus expe-
riencias pasadas. Lo que ocurrié en el pasado, vive de nuevo [énfasis afadido]
en la memoria. Se cierne sobre lo que hoy estd ocurriendo una nube de pen-
samientos relacionados con ocurrencias similares [énfasis afadido] por las que
pasé en otros momentos. La experiencia de un animal muere a medida que
ocurre, y cada acto o sufrimiento queda sin relacién con otros. Pero el hombre
vive en un mundo en el que cada hecho se carga de ecos y reminiscencias de
cosas ocurridas antes, y cada suceso es un recordatorio de otros. (1993, p. 41)

Si, claro, pero en ese “de nuevo” hay algo inédito, y en lo “similar” hay algo
y alg y y alg

mds o menos diferente. Por eso el proceso de actualizacién del pasado siempre

permanece algo opaco. De hecho, por un lado, podemos decir que la memoria

"% Recordemos aqui el experimento sicolégico que aparece en la pelicula de animacién documental

israeli Vals con Bashir de Ari Folman (2008), un asombroso claroscuro para ilustrar la memoria, o la falta
de ella, que cuenta una serie de historias reales, pero se desata como una alucinacién. Es apasionante,
punzante y persiste en la mente mucho después de verla.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

es mds o menos controlable al recordar: estd casi ordenada y construida; tiene
un significado programado que hace hablar a los vestigios de su viaje pasado.
Pero también es un recuerdo incontrolable de vacios, huecos, abismos, omi-
siones, contenidos que la memoria no deja de hojear conjurando su ausencia.
Tanto es asi que lo que recordamos no es, como cualquier representacion, ni
del todo verdadero ni del todo falso, siempre se encuentra imbuido de dudas
y creencias sobre su veracidad, su autenticidad, su fidelidad al original. Sobre
todo, porque lo que recordamos puede volver a empezar en el abismo de la
memoria; puede reorganizarse con el tiempo o, por el contrario, fosilizarse
para siempre; puede aparecer como un sefiuelo, como un agujero alrededor
del cual uno no deja de girar; en fin, es todo un vivir que pone en juego la
memoria como espacio constitutivo del sujeto: debajo del sujeto. Un ejemplo
claro de ello lo hallamos en la novela E/ horizonte, del nobel Patrick Modiano
(2010), donde un personaje escritor intenta esclarecer el misterio de ciertos
episodios vividos, al tiempo que recupera las imdgenes, los rostros y los esce-
narios de un joven ya lejano. Emprende una investigacion sobre los paisajes
borrosos de la memoria, ansioso por trascender esta linea fluctuante que es
el horizonte de la memoria, que tanto le oculta a la vista, a la conciencia y al
lenguaje. El recuerdo modianiano conduce, en E/ Horizonte, no solo a la pros-
pectiva nostélgica del pasado personal y, por tanto, a la revalorizacién de las
experiencias vividas, sino también al surgimiento de una escritura que permite
sofiar con un futuro brillante. Es el luminoso horizonte y no la melancolia lo
que mueve al protagonista a volver atrds la mirada.

Podemos asi entender que la prictica y la accién del actor, en la medida en
que no se registran en el acto, sino que son reconstruidas por él, constituyen
una historia formada de juegos de lenguaje y memoria: las précticas y acciones
hacen parte de la experiencia del actor. Si todas las practicas, todas las acciones
pueden recordarse (principio acumulativo), solo queda una pequefa parte
disponible para la historia (principio selectivo): se trata de una revivificacién
del tiempo pasado en el espacio presente. Quedan las pricticas y acciones, las
vivencias que permanecen en el olvido abismal: constituyen la profundidad
del sujeto y para algunos el terreno de una bisqueda sin fin que llaman abso-
luto, alma, espiritu, dios, verdad, inconsciente; en ese caso, la memoria es el
lugar de nuestra comprensién metafisica.

2.3. Experiencia y accién

Entre la accién y la experiencia, la memoria es la etapa constitutiva del paso
permanente que es la existencia. Hasta ahora hemos privilegiado el aspecto

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

de “tener la experiencia’, aquello que se forma, se deforma o se reforma,
donde todo se convierte en entendimiento de uno mismo y del mundo, y de
uno mismo en el mundo, en el espacio de la propia subjetividad, en nuestro
mundo interior. Sin embargo, no podemos soslayar el otro aspecto: el de
poseer la experiencia de objetos, situaciones, précticas, relaciones, del otro,
que constituyen nuestro mundo exterior. Las acciones libres y voluntarias,
organizadas y programadas, en las que un individuo se involucra, siempre son
experimentales. Todo sucede como si la experiencia adquirida fuera condicién
y garantia de un poder de accién. Tanto es asi que el actuar con otros es un
continuo de uno mismo en el mundo; por eso, las consecuencias o efectos
se experimentan en persona. Pero en esa exterioridad, el y0 ya no es el amo,
pues se topa con la diferencia, con el 070, otros datos, otras situaciones, otro
asunto. Y este mundo exterior es tan activo y reactivo como puede serlo la
experiencia interior. La experiencia del individuo estd comprometida del todo
en su relacién con el mundo exterior, relacién que es interactiva, de transfor-
macién reciproca. Y debido a que existe ese continuo desde el mundo interno
del sujeto actor hasta el mundo externo, concebimos que el entorno cultural
mismo va cambiando gracias a personalidades que poco a poco se imprimen
en él. Experimentar y tener experiencia se nutren asi en una dindmica de trans-
formacién reciproca y adquisicién creativa permanente.

La experiencia es del orden de lo tnico y singular (James, 1987). Lo que
hemos hecho con nuestra vida y lo que la vida ha hecho con nosotros es cons-
titutivo de la subjetividad de cada uno, inseparable del sujeto constituido.
Pero se trata de una subjetividad bergsoniana que, siendo tiempo e historia,
nos muestra en su memoria que ha tenido experiencias y que ellas vuelven
a su presente para prepararle mejor para la vida, es decir, una subjetividad

. . 11
que no necesita decir a cada momento “yo”

. La experiencia, en la subje-
tividad del sujeto, es un dato (consciente o inconsciente) cuya funcién es
servir de referencia en un aqui y ahora que se cuestiona para hacer y actuar.
En cierto modo, la experiencia es una transmisién, para uno mismo, de la
historia significativa y significante que nos permite actuar, realizar tal acto,
reflexionar segin el habito, el camino, la perspicacia, la intencién, los valores,

pensamientos adquiridos e incorporados durante el tiempo dedicado. La expe-

"' La subjetividad no es més que la conciencia, aquello que Bergson llama vida interior, “donde las

fases sucesivas, tomadas cada una como tnica en su género, sean inconmensurables con el lenguaje”
(1944, p. 178). Lo dado como inmediato no es la diversidad sensible en la conciencia. Lo dado, en
Bergson, es la efusién de la conciencia que es asequible al examen interior: una compleja intimidad y
complicidad del para-si y el mundo.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

287




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

riencia funciona como la cultura singular'® del sujeto: un conjunto complejo
y dindmico de datos probados que inevitablemente cultiva el saber sobre la
propiedad privada del sujeto-actor. Un saber subjetivo fundado en el hecho de
ser experimentado por el sujeto en su relacién con el mundo.

Surge, entonces, la pregunta de si la experiencia es también susceptible
de ser transmitida a otros en un proceso educativo. A ella podemos res-
ponder diciendo que cierta parte de la experiencia singular del sujeto puede
ser comunicada a otros, sin llegar a afirmar que se transmite. Eso introduce
una comprensién del interior y del exterior. ;Cudl es la diferencia, pues, entre
la experiencia del sujeto (lo que yo experimenté) y la experiencia en tercera
persona, aquella que resulta de la observacién realizada por el mismo sujeto,
pero ahora como investigador de su prictica (o por otros cuando esta es siste-
matizada y socializada) sobre los datos que sostienen la experiencia subjetiva y
que son algo predecibles en un proceso praxeolégico?

La experiencia es saber, o mejor, escuchamos decir que es a través de
la experiencia que hay conocimiento (“de la experiencia extraes tu conoci-
miento”; “pese a tu experiencia, ningin aprendizaje has logrado”). Por expe-
riencia, dicen, se puede hacer, se puede ver, se puede decir. Este saber atribuido
a la experiencia, producido por ella, es tanto autoconocimiento como cono-
cimiento del mundo. Sin embargo, si es algo especifico del individuo, ;es sin-
gular para todos? ;Se puede distinguir el orden de la experiencia de su puesta en
lenguaje? Pues aqui se trata del producto de una teorizacién que localiza, iden-
tifica, da sentido y significado a précticas, procesos, sensaciones, emociones,
situaciones, y que también recopila ideas abstractas, pensamientos, saberes,
modelos comprensivos, incluso dispositivos (en el sentido de Foucault, 1991)
que resultan de saberes externos probados y adquiridos al interactuar con el
entorno. La puesta en lenguaje de la experiencia excede a la persona individual.

Se trata de una reserva cognitiva que se aloja en la memoria seméntica, que
se reactiva a diario, de modo reflexivo, cada vez que una pregunta se refiere
al deber o al poder, al saber, al querer, al hacer. La experiencia como conoci-
miento es, de repente, esa capacidad reflexiva que mira hacia las experiencias
pasadas, a los saberes adquiridos, almacenados y relacionados para entender y

"2 Parece ser, segiin Rorty (1996), que Dewey al final de su vida se pregunta si la palabra “cultura”
no es preferible a la de “experiencia”’, pensando que si reescribiera Experiencia y Naturaleza la titularfa
Cultura y Naturaleza. La idea de Rorty es que Dewey pensaba que el concepto tradicional de experi-
encia ya no servia para la filosofia; esta es la cita que retoma de Dewey: “Fue una torpeza no ver que ese
cambio ya era necesario cuando escribf el texto original. Pero entonces atin tenfa la esperanza en que
el término filoséfico ‘Experiencia’ podria rescatarse devolviéndolo a su usos idiomdticos, una esperanza
que era un acto de locura histérica” (p. 139).

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

conducir la prictica relevante para el presente-futuro; “es al lenguaje y a los
términos ya en uso a los que debemos el aparato o el mecanismo que permite
que los elementos del pasado-futuro ocupen un lugar en las reflexiones que,
temporalmente hablando, conciernen al presente” (Dewey, 1948, p. 193).

Si bien toda experiencia individual vendria de esta relacién con el mundo
exterior, es lo que se incorpora en ella por suma, resta, multiplicacién, divi-
sién, por tantas operaciones contenidas en su envoltura corporal lo que consti-
tuye su identidad. Por eso, en este sentido, entendemos que el saber resultante
de la experiencia es, y sigue siendo, aunque se comunique a otros, autorrefe-
rencial. En €l se encuentra la verdad de uno mismo y para uno mismo, aquella
que nuestra racionalidad no nos permite confundir con la verdad del mundo
exterior, si es que estamos persiguiendo en estos mundos, subjetivos y obje-
tivos, una busqueda de verdad. En todo caso, los relatos de la experiencia y
la prictica (poéticos, narrativos, autobiogrificos, ensayisticos, audiovisuales)
cruzando el umbral y sumergiéndonos en los dominios de la interioridad,
parecen pregonar la urgencia de historiar la identidad, solapando lo publico
con lo privado, para dotarla de una significativa dimensién social que supere
la simple referencia a la experiencia de un individuo singular.

Escribir es el tinico camino para que quienes lo hacemos revelemos lo que
sabemos y descubramos lo que ignoramos sobre esos dispositivos literarios
que deseamos presentar a otros para ajustar el mundo a nuestras visiones y
anhelos. Cada escrito, aunque sea autobiografico, involucra muchas personas,
incluso reacias a colaborarnos para resolver el problema. La socializacién
reflexiva y activa permite escribir y reescribir experiencias, buscando disfrutar
y comprender. No hay persona que tenga todo el saber. ;Quién puede predecir
el resultado de lo que escribo?, ;quién dice cudl problema es ¢/ problema?
La intuicién grupal surge solo sobre la marcha, cuando cada persona sufre la
experiencia de haber escrito eso que resultd, por lo general, bien distinto a lo
que pensaba que resultarfa.

2.4. Experiencia y narracién

La investigacién praxeoldgica es cualitativa, hace parte del paradigma subje-
tivista y permite una ldgica integral. Su sesgo epistemoldgico es considerar
los fenémenos humanos como fenémenos de sentido, es decir, que la accién
o prictica humana, objeto de estudio de la praxeologia, es considerada por
naturaleza subjetiva. Asi, la investigacién praxeoldgica pretende comprender
un fenémeno (la prictica), captar su esencia desde el punto de vista de quien
lo experimenta.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

289




290

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

Segtn Husserl (2006) y Merleau-Ponty (1993), existimos en el mundo de
la vida (lebenswelt), es decir, en el mundo experimentado. Este es el telon de
fondo de todas nuestras percepciones, experiencias y saberes. La persona es
considerada como un “ser en el mundo”. Ello significa que la fenomenologia
da primacia a la experiencia del individuo, a su percepcién, a su biografia, a su
historia. Asi, permite la entrada al mundo subjetivo (campo fenoménico) de
la persona que describe, que conforma un todo con su entorno, que tiene su
propio mundo y visién de la realidad, todo lo cual solo puede entenderse en
su contexto. En consecuencia, el sentido profundo de la fenomenologia no es
describir el mundo real, sino mds bien actuar como una légica, una disciplina
de significados sin relacién inmediata con el mundo real del sentido comun,
pero que aclara la estructura del sentido para nosotros, no tanto demostrando
sino mediante un relato narrativo. La fenomenologia se revela como una
herramienta valiosa para la comprensién de la conciencia, de la existencia y de
la experiencia humana en su totalidad (Deschamps, 1993).

Este enfoque ofrece mucho potencial en un proceso de investigacién pra-
xeoldgica sobre la propia prictica (personal, educativa o profesional) que pre-
tende generar saberes desde la experiencia ya que presupone una participacién
del investigador, como actor y autor, en la recopilacién y anilisis de datos
sobre su practica desde una perspectiva hermenéutica. Su propdsito es des-
cribir (narrar) un fenémeno (la prictica) desde el punto de vista de quienes lo
experimentan (los practicantes).

La narrativa que tiene lugar en el proceso de investigacién praxeoldgica
surge en la frontera entre la recoleccién de datos y su andlisis y discernimiento.
Como estrategia permite comprender los fenémenos a partir del sentido que
las cosas toman para los individuos en el marco de su “proyecto vital”. Al res-
pecto, Paillé (2007) agrega que el investigador es desafiado por la experiencia
tal como la estd viviendo y no tanto por una perspectiva externa o un punto
de vista en tercera persona de dicha experiencia.

La investigacién praxeoldgica, por tanto, tiene como objetivo aprehender lo
vivido en la experiencia humana reuniendo una diversidad de puntos de vista.
Su propésito es comprender y traducir las experiencias en saberes explicitos.
Su método consiste en recopilar datos sobre la experiencia, problematizarla,
analizarla y discernirla hasta hacerla explicita para poder conceptualizarla o, al
menos, categorizarla. Para nuestro propdsito, y como se trata de un método
centrado en un enfoque narrativo, la experiencia es contada por quien la vivié,
pero la narracién varia segtin su temporalidad (el momento en que se narra la
experiencia; el tiempo que ha transcurrido entre la experiencia y la narracién,
asi como los hechos ocurridos durante ese tiempo). La variabilidad estd en que

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

la experiencia podria contarse de modo diferente en otro momento. La narra-
cién es un método de recopilacién de datos sobre la experiencia que genera
un intento de verosimilitud. Incluso si la duda es constante, la incertidumbre
es garantia de autenticidad, de deliberacién y reflexion sobre el sentido de la
problemdtica de la practica.

El investigador praxeolégico necesita reflexionar y deliberar consigo
mismo (y con otros —incluyendo aqui modelos y teorfas— si ello es posible)
para recordar y reconstruir. Los métodos narrativos entran en reflexividad con
la prictica, con las observaciones de otros sobre mi préctica, con imdgenes o
videos, pero también con libros, modelos y teorfas a nuestro alcance. Se inte-
resa, por ejemplo, en las razones que llevan a optar por volver sobre tal o cual
historia o analizar tal o cual emocién producida por el relato de un evento.
Se trata de concienciar y dar sentido a la experiencia, dejando lugar a la ambi-
giiedad, las paradojas y la complejidad.

Segin Ricoeur (2009), hacerse autor del curso de la vida ocurre en cuatro
etapas: saber decir, saber relacionar, saber actuar (emergencia de lo posible)
y sentirse responsable de las propias acciones (segin el principio de respon-
sabilidad). Lo que proporciona una identidad narrativa es la operacién de la
reflexividad sobre la accién y el distanciamiento que se logre. La teoria de
la identidad narrativa trata de aprehender los contenidos de la conciencia y
comprender el sentido que damos al mundo. Asi, es posible aprehender las
intenciones y motivos que trascienden una accién objetiva dando sentido a
quien la realiza. Esta l4gica se traduce en una trama que destaca una cadena
de eventos". Entonces, la historia no es solo una enumeracién, sino que con-
creta el sentido del evento presente en relaciéon con los anteriores. El narrador
hace inteligibles circunstancias, metas, interacciones, resultados deseados o no
deseados.

Es por eso por lo que un evento narrado no solo relata la historia que
ocurrid, sino que también muestra la sabidurfa prictica que el sujeto aporta
en su accién. Asi, explicar por qué sucedié algo y describir lo que sucede,
coinciden. La narrativa se opone, entonces, al discurso en la medida en que
el narrador atribuye légica a los roles que ha desempefiado y también se dife-
rencia del comentario porque expresa la base de la accién humana dando
a conocer ;quién habla?, ;quién actta?, ;quién lo dice?, ;quién es el sujeto

3 Para Ricoeur la trama ofrece una historia a partir de sucesos diversos o, mejor dicho, transforma

los multiples sucesos experimentados en una historia. En ese sentido, el acontecimiento es mds que
“algo que sucede”: contribuye al desarrollo del relato tanto como a su comienzo y a su desenlace; y la
narracion organiza los sucesos en un todo inteligible que es la historia vivida y narrada.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

moral? (Ricoeur, 2006). Como lo afirma Ricoeur: “el relato construye el
cardcter duradero de un personaje, que podemos llamar su identidad narra-
tiva [énfasis afadido], al construir la identidad dindmica propia de la historia
contada. La identidad de la historia forja la del personaje” (1999, p. 218). Esto
significa que la experiencia praxeoldgica de analizar la propia prictica permite
reconciliar relato y vida, ya que la lectura que el praxeélogo realiza de su relato
es una forma de vivir en el universo ficticio de su narracién. De esta manera,
la historia vivida se narra, pero, al mismo tiempo, se revive imaginariamente.
Ya Aristoteles, en la Poética (50 b3, trad. en 1988), lo habia sugerido: el relato
es como “imitacién de una accidn” (mimesis praxeos) ;tal vez porque lo defi-
nitivo es reconocernos cuando actuamos (no un “hacer” sino un “concurrir”),
vinculados con otros en la intriga de la vida? La mimesis praxeos que es la narra-
cién de la experiencia reclama para si una libertad que le permita decir, sin
que lo dicho quede siempre medido en cotejo con la realidad, convirtiéndose
asi en una actividad siempre acosada por el espectro de la adecuacién con una
supuesta realidad o verdad dada.

2.5. Experiencia e investigacién: para comprehender en complejidad

Asf como existen en nuestra cultura diversos medios de introspeccién (como
el de la narracién de la préctica), también existen diferentes enfoques para
objetivar el mundo exterior, incluido el habitual “enfoque cientifico”, que
es un proceso de experimentacién formal y explicito que lleva a confrontar
un fenémeno experimentado u observado con una descripcién controlada y
medida (mediante técnicas de indagacién) con miras a extraer en un lenguaje
particular (que ya no serfa del orden lingiiistico comun) sus rasgos especifi-
cos, generalizables o incluso universales. Se trata, entonces, de un saber com-
partido, colectivo (comunidad cientifica), validado, por ese instante, en sus
medios y su fin de verdad y en su estatus de probabilidad. El saber resultante
es asi el producto de un proceso que se libera de lo singular localizado en la
experiencia del individuo:

El lenguaje cientifico es un cédigo mediante el cual lo que estd sucediendo
en un lugar y en un momento determinado puede traducirse en lo que estd
sucediendo en otros lugares y en otros momentos. La ciencia trasciende lo que
se produce y lo que existe localmente en la medida en que se permite tratar el
espacio-tiempo como un lugar. (Dewey, 1993, p. 15)

Ademids, como hemos dicho, si la experiencia es saber, esta se encuentra
al servicio de una relevancia de la accién que, localmente y en el presente, ha

ASY)

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

despertado la reflexividad; a la inversa, la ciencia tiene como objetivo producir
conocimiento y toda accién es probable que se movilice al servicio de este
objetivo.

Hay que recordar que el saber y el aprendizaje, para Dewey (2007), se
identifican mds con la prictica que con la teoria, mds con la comprensiéon que
con el conocer; por eso, toda su preocupacién es sustituir la experiencia con-
templativa por la experiencia praxeoldgica, activa y experimental, dindmica y
cambiante que exige entrar a la propia prictica, una experiencia reflexiva, que
pueda llegar hasta la idea de constituir, en cierta forma, sus propios objetos.
Dewey sustenta esta reconstruccién de la categoria de experiencia en cinco
aspectos: (a) la experiencia es un intercambio de informacién entre un orga-
nismo y su entorno; (b) por eso, ella tiene dos dimensiones: una subjetiva y
otra objetiva; (c) la experiencia posee una dimensién anticipatoria, como pro-
yeccién al futuro para alcanzar lo desconocido; (d) la experiencia, al someterse
al entorno luchando por dirigirlo hacia nuevas sendas, estd plena de cone-
xiones dindmicas; (e) y, por todo eso, es inteligente y en ella la investigacién
cumple un papel esencial. La experiencia es, por todo lo anterior, reflexién y
pensamiento (Bernstein, 2010).

Pero se puede ir més alld: ;cémo funciona la experiencia dentro de una
investigacién praxeoldgica y en un contexto transdisciplinario? La experiencia
del investigador praxedlogo en su campo investigativo (su propia prictica)
serd siempre un lugar por conquistar. Como investigador de ciencias humanas
y sociales, serd una experiencia enriquecedora: tanto por los diversos desa-
fios que generan los multiversos transdisciplinares de referencia, como por los
métodos de investigacién y andlisis que luego puede crear y utilizar.

Esa relacién experiencia-investigacién se caracteriza por una especie de
inmersién emocional e intelectual del investigador y por la calidad de las
herramientas que va a desplegar para recoger datos. Pensemos en cuatro pro-
cesos intelectuales propios de dicha inmersién: el esfuerzo de epojé (poner
entre paréntesis lo que se piensa de antemano sobre nuestra prictica) y una
atencién constante a la préctica en su pasado, presente y futuro. Luego, la
empatia (revivir en el pensamiento las situaciones significativas de la practica)
y un entendimiento tipico en la interaccién consigo mismo y con los demds
actores de la propia préctica, pues el objetivo de un abordaje praxeoldgico
integral es captar, entre otras cosas, los sentidos dados por el actor/autor para
hacerlos claros para otros actores u otros investigadoresM; y ello porque toda

4" El enfoque requiere una disposicién particular del investigador praxeélogo que se propone describir
el fenémeno de su prictica. El no interpreta sobre la base de sus puntos de referencia y estdndares, sino

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




294

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

realidad humana (y eso es la praxis y cualquier indagacién sobre ella) es una
realidad de sentido (ligada a multiples significados) construida por los propios
actores (Mucchielli, 2000). Es que aqui las cosas en si mismas no son las que
preocupan, sino nuestra opinion sobre ellas. Quedamos desafiados por dos
realidades: una que creemos que existe fuera de nosotros, independientemente
(la podemos llamar realidad de primer orden); y otra que es el efecto de nues-
tras opiniones y de nuestro juicio y, por tanto, es nuestra imagen de la primera
(la llamaremos realidad de segundo orden). Entonces, en esa experiencia
educativa e investigativa no existe una realidad dada, sino varias realidades
secundarias, construidas por actores que coexisten al tiempo, todas igualmente
valederas. Y el sentido mismo, la comprehensidn, surge de esas imdgenes del
mundo y no de una realidad dada" (Watzlawick, 1984).

Y como se trata de realizar un proceso praxeolégico —que supone pre-
guntarse, observar, analizar e interpretar, actuar para comprender, sistematizar
y socializar o transferir— no debe olvidarse que, para entender la realidad,
hay que comprender al sujeto (actor) que le da sentido a medida que vive la
experiencia de comprension: “La praxis es asi el punto de partida y el punto
de llegada. Se trata de un circulo, no vicioso, sino hermenéutico y por ende

positivo” (Juliao, 2017b, p. 106), que Heidegger en Ser y tiempo explica asi:

Ver en este circulo un ‘circulus vitiosus' y andar buscando caminos para evi-
tarlo, e incluso simplemente ‘sentirlo’ como una imperfeccién inevitable, sig-
nifica no comprender de rafz, el comprender [...] Lo decisivo no es salir del
circulo, sino entrar en ¢l del modo justo. Este circulo del comprender [...] esla
expresion de la existenciaria estructura del ‘previo’ peculiar al ‘ser ahf” mismo.
Este circulo no debe rebajarse al nivel de un cireulus vitiosus, ni siquiera tole-
rado. En ¢l se alberga una positiva posibilidad. (2020, p. 153)

Asi, cuando el sujeto individual inicia un proceso de investigacién praxeo-
l6gico, es decir, basado en su propia prictica, estd siendo, a la vez, tanto aquel
que actiia con su experiencia como aquel que experimenta algo nuevo, un
proceso de investigacion cientifica. Sobre la base de todas estas premisas, sigue

que deja que el fenémeno le llegue. Este colocar entre paréntesis es la condicién de rigor del método:
solo asi descubre la verdadera forma del fenémeno. Al eximirse de toda validacién de valores, sentidos
o sinsentidos, la ¢pojé es una conversion de la mirada: escuchar la propia historia, que al narrarse revela
su experiencia vivida.

> Los significados para un actor también son significados para otros, y se puede acceder a ellos
de maltiples formas: a través del lenguaje, del lugar de ciertos objetos en el espacio, de las actitudes
corporales; nuestra cultura comin nos permite acceder a ellos. El lenguaje, por ejemplo, permite a los
diferentes actores expresar su afecto, su resentimiento o el deseo de mostrarse de otra manera. El len-
guaje se complementa con performances plenos de actitudes corporales especificas.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

abierta la pregunta ;qué es la experiencia?, pero con un afiadido que la vuelve
mds compleja pues juega con dos sentidos; lo que le sucede al sujeto y lo que le
ocurre al contexto en sus relaciones reciprocas por medio de la accién que es el
objeto de la investigacidn praxeoldgica. En otras palabras, nos lleva a articular
la transformacién contingente del entorno para el sujeto con el quehacer de
la propia subjetivacién, dado que es una nocién basada en una ambigiiedad
funcional, porque permite a cada uno construir su propio sentido dentro del
marco de un significado social en apariencia compartido. Esto explica la difi-
cultad para encontrar definiciones inequivocas, o incluso simples definiciones,
aun si hay al menos dos rasgos comunes en el uso del concepto de experiencia:
la referencia a la participacién en una accién y la alusién a un cambio ligado a
esta. Y en la investigacién praxeoldgica se trata de hacer explicito lo implicito,
basdndose en el supuesto de que la accién y la experiencia son fuentes de saber
y comprensién. El uso de la nocién de experiencia adquiere, por tanto, un
cardcter paraddjico: su empleo es —y serd— cada vez mds comidn porque es
polifuncional.

Nos preguntdbamos ;cémo se vincula la experiencia con la construccién
de los saberes? Zeichner (1993) nos aclara que lo esencial de una investigacién
reflexiva (como la praxeoldgica) es la produccién de saberes. Se deja de ser un
técnico que aplica teorias elaboradas para asumir el papel de un profesional
que produce saberes a partir de la reflexién sobre su propia experiencia, en un
proceso del todo educativo. Sin duda, el actual contexto nos impulsa a pensar
de otro modo lo referente a la construccién del saber (y a repensar el quehacer
educativo tanto en lo tedrico como en la prictica). El enfoque postracionalista
de finales de 1980 sugiere que conocer es construir y reconstruir una realidad
capaz de dar sentido y coherencia a la experiencia individual; asi, el conoci-
miento pasa por la vivencia. La perspectiva postracionalista indica que este no
solo es cognoscitivo, sino también perceptual, emocional, intuitivo, procesual,
sistémico, holista, complejo, coexistencial, revelador, significativo, significante
e identitario, entre otros rasgos.

3. CONCLUSIONES

Como se ha visto en el transcurso de este ensayo, la experiencia es, sin duda,
una cuestién que interpela al ser humano desde su fecundacién. La adquisi-
cidn de la experiencia resulta de aquello que estd afuera de nosotros; es decir,
el otro determina nuestra experiencia. Pero también resulta de lo dado a partir
del lenguaje como medio para articular las formas en las que se adquiere y
se vive esa experiencia. Si bien Dewey no es un fenomendélogo en el sentido

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




296

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

estricto, su teorfa sobre la experiencia nos ha permitido reencontrar puntos
clave con la fenomenologia y la praxeologia: (a) su énfasis en la experiencia
vivida y su cardcter situado (en paralelo a Merleau-Ponty); (b) su concepcién
de la experiencia como un proceso dindmico de interaccién con el mundo
(algo similar a Heidegger y Schutz); y (c) su enfoque en la percepcidn, la
accién y la continuidad temporal (en conexién con Husserl y Riceeur). Por lo
tanto, creemos posible justificar este abordaje fenomenoldgico de la experien-
cia humana desde Dewey, en la medida en que su pragmatismo enfatiza la
experiencia encarnada, situada e interpretativa, aspectos que también son fun-
damentales en la praxeologfa.

Respecto de la experiencia del investigador que trabaja sobre su propia
practica, como nos ensefa Freire al enfatizar que la investigacién praxeolégica,
al aprehender la experiencia, fomenta una educacién liberadora que retine
perspectivas diversas: “La praxis es la reflexion y la accién de los hombres sobre
el mundo para transformarlo” (Freire, 1975, p. 51). Asi, la teoria y la reflexién
resultan determinantes para la construccién de su experiencia, pues esta le
permite tomar decisiones que pueden ser determinantes para el rumbo de su
existencia. En este ensayo hemos explorado cdmo el valor de la experiencia
se configura como un componente clave en el proceso educativo. A través
de un andlisis de las practicas investigativas praxeoldgicas, hemos observado
que la experiencia no debe ser considerada solo como un elemento pasivo o
anecddtico, sino como un motor activo que puede transformar la ensefianza
y el aprendizaje. Algo que se reafirma con las ideas de Schon (1992), quien
resalta cémo la reflexién en la experiencia (accién) permite a los educadores
aprehender lo vivido desde multiples perspectivas, enriqueciendo asi su inves-
tigacién praxeoldgica.

La investigacién sobre las practicas ha puesto de manifiesto que las expe-
riencias vividas (en la vida, el aula o la interaccién con los contextos), juegan
un papel crucial en la construccién del saber, en el desarrollo de habilidades
criticas y en la formacién integral de los individuos. Como hemos visto, un
enfoque que valore la experiencia, en lugar de reducirla a un mero proceso de
transmisién de contenidos, puede abrir nuevas vias para una educacién mds
participativa, reflexiva y transformadora. De algin modo ello también revela
la necesidad de redescubrir las experiencias de los docentes, ya que su practica
reflexiva es fundamental para el aprendizaje. Asi, la investigacién sobre las
précticas docentes no solo deberfa enfocarse en los resultados académicos, sino
también en los procesos humanos y sociales que dan forma a la vida escolar.

Finalmente, el reto que nos queda es revalorar y promover una educacién
experiencial, donde no solo se adquieran conocimientos tedricos, sino que

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

también se aprenda a través de la prictica, la reflexién y la interaccién real con
el mundo. Ello implica un compromiso con una educacién mds humana y
contextualizada, capaz de preparar para afrontar los desafios del siglo XXI con
creatividad, pensamiento critico y capacidad de adaptacién. De manera que
se puede afirmar que la experiencia nace de un dispositivo compuesto de una
serie de elementos que retornan al sujeto para constituir tanto su subjetividad
como la forma en la que percibe y es afectado por el mundo y, por lo tanto, la
manera en la que puede tomar todo lo que incluye dicha experiencia.

Por tanto, este ensayo no solo ha ofrecido un andlisis sobre el valor de la
experiencia, sino que también invita a la accién. Es imperativo seguir profun-
dizando en el potencial de la experiencia como eje transversal que atraviesa
toda practica educativa. Redescubrir este valor es dar espacio a una educacién
que sea, en tltima instancia, mds significativa y humana.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bernstein, R.J. (2010). Filosofia y democracia: John Dewey. Herder
Bergson, H. (1944). Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia. Garcia & Cia.

Deschamps, C. (1993). Lapproche phénoménologique en recherche. Comprendre en
retournant au vécu de l'expérience humaine. Guérin.

Dewey, J. (1948). La experiencia y la naturaleza. FCE.
Dewey, J. (1993). La reconstruccion de la filosofia. Planeta.

Dewey, J. (2000). La Miseria de la Epistemologia. Ensayos de pragmatismo.
Biblioteca Nueva.

Dewey, J. (2007). Cémo pensamos. La relacion entre pensamiento y proceso educa-
tivo. Paidés.

Dewey, J. (2008). El arte como experiencia. Paid6s.
Dewey, J. (2010). Experiencia y educacién. Biblioteca Nueva.
Dewey, J. (2011). John Dewey: seleccion de textos. Universidad de Antioquia.

Foucault, M. (1991). “El juego de Michel Foucault”, en Saber y verdad,
pp- 127-162. La Piqueta.

Freire, P. (1975). Pedagogia del oprimido. Siglo XXI.

Freire, D (2005). Pedagogia de la esperanza: Un reencuentro con la Pedagogia del
oprimido. Siglo XXI.

Gaos, J. (1948). “Prélogo” a Dewey, J. La experiencia y la naturaleza. FCE.

Gardner, H. (2005). Arte, mente y cerebro. Una aproximacién cognitiva a la cre-
atividad. Paidés.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322




298

Fabian Andrey Zarta Rojas, Carlos Germén Juliao Vargas

Heidegger, M. (2020). Ser y tiempo. Trotta.
Hussetl, E. (2000). Investigaciones ldgicas. Alianza.

James, T. (1987). John Dewey and Experiential Education. Teachers College Record
89(1):17-30.

James, W. (2007). The principes of Psychology. Cosimo, Inc.

Juliao, C.G. (2011). El enfoque praxeoldgico. Uniminuto.

Juliao, C.G. (2017a). Epistemologia, pedagogia, praxeologia: relaciones complejas.
Uniminuto.

Juliao, C.G. (2017b). La cuestion del método en pedagogia praxeoldgica. Uniminuto.

Juliao, C.G. (2020). La investigacién praxeoldgica: un enfoque alternativo. Praxis
g p & q
pedagdgica 20(26): 117-148. https://revistas.uniminuto.edu/index.php/
praxis/article/view/2414/2102

Mertleau-Ponty, M. (1993). Fenomenologia de la percepcion. Planeta.
Modiano, P. (2010). £/ horizonte. Anagrama.
Mucchielli, A. (2000). La nouvelle communication. Armand Colin.

Paillé, P (2007). La recherche qualitative: une méthodologie de la proximité.
En H. Dorvil (dir.), Problémes sociaux. Tome III. Théories et méthodologies
de la recherche (pp. 409-443). Presses de I'Université du Québec.

Ricoeur, P. (1999). Historia y narratividad. Paid6s.

Ricoeur, . (2006). S7 mismo como otro. Siglo XXI.

Ricoeur, P. (2009). Tiempo y narracion I11. El tiempo narrado. Siglo XXI.
Rorty, R. (1996). Consecuencias del pragmatismo. Tecnos.

Rosenzweig, E (2005). El Nuevo Pensamiento. Adriana Hidalgo Editora.

Ryan, A. (1995). John Dewey and the Hig Tyde of American Liberalism.
New York: Norton.

Schén, D. (1992). La formacion de profesionales reflexivos. Paidés.

Schén, D. (1998). El profesional reflexivo: cémo piensan los profesionales cuando
actttan. Paidés Ibérica.

Watzlawick, P. (1984). La réalité de la réalité. Seuil.

Zeichner, K. (1993). El maestro como profesional reflexivo. Cuadernos de
Pedagogia 220: 44-49. https:/[www.practicareflexiva.pro/wp-content/

uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-
Kenneth-M.-Zeichner..pdf

Zarta Rojas, E A. (2024). El enfoque praxeoldgico: lo ético, lo estético y lo poli-
tico. Perspectivas, 9(24), 35-46. https://doi.org/10.26620/uniminuto.
perspectivas.9.24.2024.35-46

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322


https://revistas.uniminuto.edu/index.php/praxis/article/view/2414/2102
https://revistas.uniminuto.edu/index.php/praxis/article/view/2414/2102
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://www.practicareflexiva.pro/wp-content/uploads/2012/04/Org-El-maestro-como-profesional-reflexivo-de-Kenneth-M.-Zeichner..pdf
https://doi.org/10.26620/uniminuto.perspectivas.9.24.2024.35-46
https://doi.org/10.26620/uniminuto.perspectivas.9.24.2024.35-46

Redescubrir el valor de la experiencia en la educacién

Roles de autor: Zarta, E: Conceptualizacidon, Metodologia, Escritura — Revisién y
edicion. Juliao, C.: Escritura — Borrador original, Escritura — Revisién y edicién.

Cémo citar este articulo: Zarta, E, & Juliao, C. (2025). Redescubrir el valor de la expe-
riencia en la educacién: mediante un quehacer investigativo sobre las practica. Educacién,
XXXIV(67), 275-299. https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001

Primera publicacién: 27 de agosto de 2025.

Este es un articulo de acceso abierto distribuido bajo los términos de Licencia Creative
Commons Atribucién 4.0 Internacional (CC BY 4.0), que permite el uso, la distri-
bucién y la reproduccidn sin restricciones en cualquier medio, siempre que se cite
correctamente la obra original.

Educacion XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322



https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E001



