
El tránsito del cómo al para qué pedagógico1

WOLFGANG EIFFEL ARIAS PRADA2

Universidad Simón Bolívar - Colombia

CARLOS EDUARDO MALDONADO3

Universidad El Bosque - Colombia

JUAN RICHAR VILLACORTA GUZMÁN4

Escuela Militar de Ingeniería - Bolivia

Recibido el 24-06-24; primera evaluación el 15-08-25;  
 aceptado el 27-08-25

Resumen
Este ensayo explora una ontología del ser con posibilidades existenciales en el 
marco del desarrollo de la propuesta de una pedagogía ontológica. La clave para 
esta ontología es la autonomía. Sin embargo, a fin de comprender bien de qué se 
trata, se establece un diálogo entre la enacción y la neurofenomenología de Varela, 
la filosofía de la mente de Dennett y la filosofía de Heidegger aunada a pinceladas 
de arte y cultura popular. Se trata de una estrategia innovadora que desplaza el 
foco de las ciencias de la educación hacia su sentido o finalidad antes que hacia 

1	 Este ensayo es producto de la tesis doctoral: Arias Prada, W. E. (2024). El dilema de la autonomía: 
hacia una ontología de la pedagogía. Ediciones  Universidad Simón Bolívar.
2	 Doctor en Ciencias de la Educación de la Universidad Simón Bolívar, Colombia. Con experiencia 
en consultoría científico-tecnológica para la formulación de política pública educativa. Coautor de los 
libros resultado de investigación: Consideraciones sobre territorio y educación: El Pacto por la Educación 
y su recorrido epistémico-filosófico hacia un Nuevo Modelo Educativo con visión 2050 (Sello Editorial 
Unipamplona, 2023), y Educar en el siglo XXI: reflexiones y percepciones desde la digitalización hasta la 
inclusión (Editorial Cielo, 2023), entre otras publicaciones científicas. Correo electrónico: w_arias@
unisimon.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7536-324X 
3	 Ph. D. en Filosofía por la KULeuven (Bélgica). Postodoctorados: como Visiting Scholar, University 
of Pittsbugh; como Visiting Research Professor, Catholic University of America, Washington, D. C.; 
como Academic Visitor, University of Cambridge. Doctor honoris causa por: Universidad de Timisoara 
(Rumania); Universidad Nacional del Altiplano, (Puno. Perú); Colegio de Morelos (México). Profesor 
titular, Facultad de Medicina, Universidad El Bosque (Bogotá, Colombia). Correo electrónico: maldo-
nadocarlos@unbosque.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9262-8879 
4	 Ph. D. en Educación por la Universidad Mayor Real y Pontificia San Francisco Xavier de 
Chuquisaca, Posdoctorado en Investigación Educación y Complejidad por la Escuela Militar de 
Ingeniería y por el Primer programa Internacional de Estudios Posdoctorales 2022 del Colegio de 
Morelos México, Docente de programas de Posgrado en Universidades de Bolivia, Director de la 
Revista Fractal de la Escuela Militar de Ingeniería, Miembro del equipo editorial de la revista de la 
Facultad de Filosofía de la Universidad Católica de Bolivia, entre otras. Facilitador de programas de 
Doctorado y Posdoctorado en la Escuela Militar de Ingeniería. Correo electrónico: richbo@hotmail.
com  ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9892-0734

Ensayo

Educación XXXIV (67), septiembre 2025, pp. 322-338 / e-ISSN 2304-4322
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E003

mailto:w_arias@unisimon.edu.co
mailto:w_arias@unisimon.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-7536-324X
mailto:maldonadocarlos@unbosque.edu.co
mailto:maldonadocarlos@unbosque.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-9262-8879
mailto:richbo@hotmail.com
mailto:richbo@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9892-0734
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E003


323

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

los componentes meramente instrumentales, en cualquier acepción de la palabra. 
Al final del día, son los estudiantes quienes se benefician, a la vez que los maestros 
asisten a una transformación de sí mismos.
	 Palabras clave: autonomía, ciencias de la educación, aprendizaje, teoría funda-
mentada, complejidad.

The Transit from the How to the Pedagogical Why

Abstract
This essay explores an ontology of being with existential possibilities within the 
framework of developing a proposal for an ontological pedagogy. At the core of 
this ontology lies the notion of autonomy. To fully understand it, a dialogue is 
established between enaction and neurophenomenology (Varela), philosophy 
of mind (Dennett), and Heidegger’s philosophy, complemented by elements of 
art and popular culture. This innovative approach shifts the focus of educational 
sciences toward meaning and purpose, rather than merely instrumental compo-
nents in any sense of the word. Ultimately, it is students who benefit, while tea-
chers themselves undergo a process of transformation.
	 Keywords: autonomy, educational sciences, learning, grounded theory, 
complexity

O Trânsito do Como ao Porquê Pedagógico

Resumo
Este ensaio explora uma ontologia do ser com possibilidades existenciais no con-
texto do desenvolvimento de uma proposta de pedagogia ontológica. No centro 
dessa ontologia está a noção de autonomia. Para compreendê-la plenamente, esta-
belece-se um diálogo entre a enação e a neurofenomenologia (Varela), a filosofia 
da mente (Dennett) e a filosofia de Heidegger, enriquecido por elementos da arte 
e da cultura popular. Essa abordagem inovadora desloca o foco das ciências da 
educação para o seu significado e propósito, em vez de se limitar aos componentes 
meramente instrumentais. Em última instância, são os estudantes que se benefi-
ciam, enquanto os professores testemunham um processo de autotransformação.
	 Palavras-chave: autonomia, ciências da educação, aprendizagem, teoria funda-
mentada, complexidade

1. Introducción

El problema que define a este ensayo no es otro que el de comprender el 
tránsito del “cómo” al “para qué” pedagógico; esto es, el paso de la didáctica 
al sentido social, cultural y político del proceso pedagógico. La mayoría de los 



324

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

trabajos en educación parecen estar centrados en torno a aspectos metodoló-
gicos sencillamente; por ejemplo, discusiones sobre el modelo pedagógico, o 
sobre el PEI (Proyecto Educativo Institucional), o sobre didáctica, o gamifica-
ción, o incorporación o no de nuevas tecnologías, por ejemplo, la inteligencia 
artificial generativa, etc (Ghimire et al., 2024). La dimensión ontológica y el 
horizonte social, cultural y político habitualmente quedan obliterados. Tal es 
el problema que define a este texto. La finalidad es bastante más que simple-
mente metodológica. Se trata de construir una ontología de modo pedagógico.

Para ello, en este ensayo se consideran principalmente tres ejes teóricos: en 
primer lugar, las propuestas teóricas de la filosofía de la mente y de la teoría 
de los sistemas intencionales de Daniel C. Dennett; en segunda instancia, el 
enfoque enactivo y el concepto de autopoiesis de Francisco J. Varela; final-
mente, como hilo conductor, los fundamentos de Martin Heidegger en lo 
concerniente al concepto de autonomía, que traspasa las fronteras de lo óntico 
(es decir los entes físicos o empíricos, las cosas) hacia lo ontológico, que es la 
dimensión de lo indefinible que invita a la pregunta por el sentido del ser, de 
la existencia (Heidegger, 2023). Junto con los tres ejes mencionados, al mismo 
tiempo, se utilizan diversos pasajes artísticos, literarios, y narrativos, los cuales 
permiten trascender el entender de las ideas hacia su encarnamiento.

No se pretende aquí ofrecer una respuesta definitiva e indiscutible sobre 
cuál debe ser el sentido de la práctica pedagógica, ni mucho menos pretender 
reemplazar las investigaciones empíricas por las apriorísticas, en donde el cien-
tífico se limita a sentarse a reflexionar. Por el contrario, se busca contribuir a 
la amplia discusión sobre la libertad y la autonomía en los procesos de apren-
dizaje sugiriendo, además, preguntas hacia la naturaleza misma (Dennett, 
2015). Igualmente, no se rehúye una confrontación directa en términos epis-
temológicos sino que, en cambio, se reconoce el punto de vista de los autores, 
y se circunscribe un curso de acción determinado (Varela, 2020), porque “la 
ética, la tolerancia y el pluralismo nos liberan de nuestros propios valores y 
percepciones para respetar las percepciones y los valores de los demás” (Varela, 
2020, p. 348); al tiempo que sí se rehúye de caer en lo que Dennett deno-
minó como “la mejor forma de que otros nos presten atención (…) Decir algo 
memorablemente radical” (2015, p. 298), sin mayor rigurosidad en el análisis 
discursivo. Como se puede apreciar, se trata de un encuentro y diálogo con 
los ejes mencionados con el objetivo de elaborar una ontología del ser con 
posibilidades existenciales. Es decir, se trata de una educación con la vida para 
la vida (Maldonado, 2019). 

Asimismo, conviene destacar que este ensayo se enmarca en el campo de la 
filosofía de la educación desde una perspectiva contemporánea de la pedagogía 



325

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

(entendida como las ciencias de la educación). Esta comprensión de la peda-
gogía requiere de un enfoque interdisciplinario, para asumir la complejidad 
del fenómeno estudiado y la importancia de desarrollar interacciones entre 
distintas disciplinas (Alvarez Mendez, 2012), con el fin de definir las bases 
teóricas de este texto. No obstante, esto no se debe confundir con una pre-
tensión unificadora de distintos paradigmas científicos, ni mucho menos caer 
en un relativismo posmoderno. Antes bien, se trata de ofrecer un diálogo 
que vincule discursos hasta ahora inconexos, provenientes de la filosofía de 
la mente, la neurofenomenología, la biología, la historia, el arte, entre otras 
disciplinas. La finalidad no es otra que preparar el terreno, convenientemente, 
para sembrar la ontología del ser; esto es, dicho desde ya, una forma de vida en 
la que el aprendizaje sea abierto, fruitivo, con la naturaleza y para la vida; en 
una palabra, una pedagogía para la autonomía y no para el mercado.

2. Desarrollo

2.1. ¿Para qué hablar de autonomía en el campo educativo?

Había una vez en una aldea un idiota que, cada vez que se le ofrecía elegir 
entre una moneda de 10 y una de 5, tomaba sin vacilar la de 5, ante las risas 
y las burlas de los espectadores. Un día alguien le preguntó cómo podía seguir 
siendo tan estúpido como para seguir eligiendo la moneda de cinco después de 
oír todas las risas. Y el idiota replicó: ¿Usted cree que si yo alguna vez tomara 
la moneda de 10 me volverían a dar a elegir otra vez? (Dennett, 2015, p. 225)

¿Cuál debe ser el fundamento primordial (aunque no por ello, exclusivo) 
de la práctica pedagógica? Cabe recalcar que esta pregunta se aleja del simple 
problematizar, y más bien pretende apuntar a la base de la filosofía; es decir, al 
cuestionar como fraccionamiento, romper lo establecido, dando la posibilidad 
a que se gesten nuevas lógicas (Álvarez-González et  al., 2023; Maldonado, 
2020). En particular, surge aquí la paradoja de que el fundamento de una 
buena educación debe ser aquel que sea precisamente la apertura de posibili-
dades de aprendizaje, autonomía y libertad, opuesto a unas bases restrictivas. 
El fundamento es de cierto modo un antifundamento, pues busca escapar de 
una referencia absoluta o fundamentación última (Varela, 2020).

Ahora bien, ¿qué se puede entender por autonomía? Desde la antigüedad, 
la autonomía es entendida como el hecho de que una unidad se destaque 
de un fondo (Varela, 2020). Como se ha esbozado previamente, Heidegger 
(2023) considera al ser humano como un Dasein, como un ser-ahí, arrojado 
en el mundo, como el ser-ahí que tiene la posibilidad de preguntarse por el 



326

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

sentido de su existencia; pero este sentido resulta indefinible porque el hombre 
no tiene más certeza que la seguridad de su muerte. Esta certeza, sin embargo, 
no es negativa en sí misma, porque la angustia, la tristeza y la incertidumbre, 
todos los elementos cotidianos de la vida en su tránsito hacia la muerte, posi-
bilitan y devuelven cierta autonomía a este ente regido por la temporeidad. 
En pocas palabras, los hombres pueden abrazar su falta de certeza; así como 
los profesores pueden orientar a sus estudiantes a abrazar esta falta de certeza. 
La dificultad estriba en que el ser se oculta, ha sido oculto. Por ello la existencia 
es un andar a la deriva, un errar (Heidegger, 1978; 1980).

Pero ¿cómo desocultar al ser? Una posibilidad que conviene revisar reside 
en el arte. Sostiene Heidegger lo siguiente:

Una vez admitido que el arte es el poner en obra la verdad y que la verdad 
designa el desocultamiento del ser, ¿no será entonces preciso que, en la obra 
de las artes figurativas, sea también el espacio verdadero –es decir, aquello que 
desoculta lo que le es más propio– el que fije la pauta a seguir? (Heidegger, 
2009, p. 21)

En este orden de ideas, ¿por qué podría la falta de certeza ser terrible? 
El escritor Kundera (2019) reflexiona acerca de esta falta de certeza, de manera 
introductoria, en su novela La insoportable levedad del ser, así: 

La ausencia absoluta de carga hace que el hombre se vuelva más ligero que el 
aire, vuele hacia lo alto, se distancie de la tierra, de su ser terreno, que sea real 
solo a medias y sus movimientos sean tan libres como insignificantes (p. 13).

Asimismo, la pregunta por el fundamento de la pedagogía, por el anti-
fundamento, por su sentido en cuanto a sus posibilidades existenciales, por 
su ontología, no puede ser ignorada en este ensayo. En palabras de Dennett, 
“el libre albedrío y la conciencia importan porque nosotros, y sólo nosotros, 
debemos vivir en un mundo de nuestra propia creación” (2018, p. 7). Es por 
ello por lo que, aunque no se pretenda llegar al sentido mismo de la educación, 
al fundamento; se pueden plantear fundamentos, en plural, los cuales parten 
de una postura heideggeriana:

Nos movemos desde siempre en una comprensión del ser. Desde ella brota 
la pregunta explícita por el sentido del ser y la tendencia a su concepto. 
No sabemos lo que significa ‘ser’. Pero ya cuando preguntamos: ‘¿qué es ser?’, 
nos movemos en una comprensión del ‘es’, sin que podamos fijar conceptual-
mente lo que significa el ‘es’ (Heidegger, 2023, p. 26).



327

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

Un detonante de este cuestionamiento se puede encontrar en la película 
Batman: El caballero de la noche, dirigida por Nolan (2008), porque esta puede 
ser vista como una oscura metáfora del ser humano, como un ser egoísta. En el 
nudo de la narración, el personaje antagonista, el Guasón, cuya locura solo 
compite con su habilidad para hacer trastabillar la moral más fuerte e inco-
rruptible encarnada por el antihéroe, Batman; instala bombas en dos barcos. 
En uno de ellos, están todos los criminales de la ciudad; en el otro, los demás 
ciudadanos de Ciudad Gótica que no han cometido crímenes. De un lado y 
del otro tienen la opción de salvarse, pero solo a costa de pulsar el interruptor 
que detona las bombas del otro barco.

Al final, ninguno de los dos grupos detona las bombas y Batman llega justo 
a tiempo para detener al Guasón. Hay que hacer notar que la película otorga 
la impresión de que los habitantes de esta ciudad le demuestran al Guasón que 
tienen fe en el bien, en la empatía. No obstante, el cuestionamiento que deja 
en el aire el filme es que pareciera que esta fe es temporal. El fiscal de distrito, 
Harvey Dent, la imagen de la justicia ante Ciudad Gótica, termina conver-
tido en un asesino en busca de venganza. Ante esto, Batman decide ocultar 
la verdad a la población por miedo de que pierdan su fe, y se inculpa de los 
crímenes de Dent.

Ahora, ¿se convirtió Dent en asesino o dejó salir el asesino en potencia que 
siempre llevó por dentro? Desde la perspectiva de Nietzsche (1967), los valores 
más altos se devalúan, por lo que el Superhombre debe desatar su naturaleza 
dionisiaca mediante su voluntad de poder, la cual puede trascender el mora-
lismo; este es el nihilismo que afronta el pensamiento posmoderno (Varela 
et al., 2011). En rigor, el nihilismo no consiste en la ausencia de valores. Por el 
contrario, de un lado, consiste en tal proliferación de valores, que ya no es 
fácil distinguir qué es lo bueno y qué no lo es, por ejemplo; de otra parte, el 
nihilismo consiste en la transvaloración de todos los valores (Umwertung aller 
Werte); es decir, que lo que ayer era válido hoy ha dejado de serlo; y lo que ayer 
era un valor vital hoy es todo lo contrario.

2.2. ¿Puede predecirse el comportamiento humano?

Dennett (2014) es un claro exponente de la filosofía de la mente angloame-
ricana. En este sentido, plantea que el estudio de esta requiere considerables 
conocimientos sobre el cerebro, por lo que se debe abordar de manera inter-
disciplinar, desde las ciencias cognitivas, la psicología, la inteligencia artificial 
y la lingüística, puesto que las exclusivas conjeturas filosóficas resultan en sí 
mismas insuficientes.



328

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

En particular, Dennett (2015) denomina a su postura como “verdaderos 
creyentes”, sistemas intencionales, mentalismo, o teoría intencionalista centra-
lista; la cual intenta predecir y explicar, en el marco de las probabilidades, la 
conducta del ser humano, partiendo de las condiciones y las creencias de este, 
atribuyéndole significado a ciertos estados internos del cerebro; en oposición 
a las teorías periferialistas propias del conductismo de estímulo y respuesta 
(Dennett, 2014).

Para ejemplificar claramente el distanciamiento del centralismo con las 
teorías periferialistas, se puede traer a colación la usual experimentación con 
ratas. Hay que tener en cuenta que el científico conductista riguroso busca 
observar el comportamiento de este animal, pues así sea de un modo vago, 
intuye que debe existir algo en la naturaleza similar a la zanahoria y el garrote, 
al premio o al castigo. El propósito es el de encontrar los mecanismos de ade-
cuación a tareas, no así lo que este busca o cree, lo cual se requiere cuando la 
conducta requiere de controles y movimientos extendidos, en donde el dolor 
y el placer inmediatos no son suficientes para optar por la decisión correcta en 
un proceso de aprendizaje (Dennett, 2014). 

Además, Dennett (2015) agrega que si un organismo es el resultado de la 
selección natural se puede asumir que la mayoría de sus creencias serán ciertas, 
y que sus estrategias para formar estas creencias serán racionales. Por el con-
trario, Varela (2020) recalca que “Suponer que la vida mental aparece como 
algo evidente y accesible a los humanos, es un error radical” (p. 404). En el 
caso particular de este ensayo, no se pretende profundizar sobre las propie-
dades medibles como la velocidad con la que los profesores pueden orientar 
a sus estudiantes para que aprendan, propias del campo del conductismo; 
en cambio, se quiere cuestionar sobre qué se aprende, sobre qué se decide 
aprender (Dennett, 2014), y cómo se toman las decisiones sobre ese por qué y 
ese para qué; sobre cómo los creyentes, los entes que toman decisiones, quizás 
mediante sus deseos y creencias, se desempeñan, más allá de determinar cómo 
implementar estas creencias.

Por un lado, Dennett (2015) plantea desde su teoría de los sistemas inten-
cionales que, si bien no se puede predecir la conducta del ser humano al cien 
por ciento, esta funciona con una gratificadora frecuencia, siempre y cuando 
se asuma que este es un agente racional. Luego, Dennett (2015) agrega que el 
diseño de circunstancias intencionalistas para predecir resultados se ha usado 
con frecuencia en la literatura, al punto de llamar a esta técnica el “método 
Sherlock Holmes”. Ahora bien, esta predicción del comportamiento depende 
de los deseos, los deseos de las creencias, y es el lenguaje el que le imprime unas 
condiciones de satisfacción más estrictas (Dennett, 2015). 



329

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

En cambio, Varela (2020) plantea que cuando se estudia a un animal en 
su contexto normal, en contraste a cuando se hace en condiciones perfecta-
mente controladas, las respuestas tienden a variar. Aquí hay que hacer notar 
que Dennett (2015) asegura que las motivaciones que pueden predecir, hasta 
cierto grado, su teoría de sistemas intencionales, parten del propio narci-
sismo del ser humano, precisamente porque considera que, aunque los inte-
reses de los genes estructurados desde hace eones y los intereses de los seres 
humanos puedan ser distintos, estos genes tienden a ser egoístas y a favorecer 
la supervivencia.

Pero ¿qué sucedería si se apropia la teoría de sistemas intencionales par-
tiendo de una base que busque moldear la cultura egoísta por una cultura de 
la empatía? Ciertamente la palabra moldear puede, paradójicamente, sonar 
opuesta a la autonomía; sin embargo, la posición de este ensayo es que una 
verdadera libertad solo se alcanza mediante la renuncia de la ilusión que 
generan el narcisismo y el egoísmo, puesto que el yo que se apega e identifica 
al extremo con su propio discurso mental y con sus creencias, no solo no fun-
ciona para generar la satisfacción añorada, sino que la satisfacción real, reside 
en un complejo entramado sistémico. 

2.3. Autonomía y asistentes inteligentes: más allá de las creencias

La teoría de sistemas intencionales, además, funciona en asistentes inteligen-
tes, también llamados inteligencia artificial; por ejemplo, en artefactos como el 
ordenador que juega ajedrez; de acuerdo con la creencia y el deseo del ente, se 
establece un patrón de comportamiento para conseguir un objetivo (Dennett, 
2015). En este orden de ideas, Varela (2020) distingue entre los cognitivistas 
que trabajan sobre el paradigma de representación de procesamiento de la 
información, y los situacionistas, que entienden el conocimiento como adap-
tación concreta en donde el bebé es el héroe, por encima de la analogía del 
jugador de ajedrez que se anticipa sobre unas reglas preestablecidas; mientras 
que, en cambio, el bebé es capaz de darle significado a objetos partiendo de un 
mundo inespecífico previamente (Varela, 2020).

Ahora bien, pareciera que el discurso de Dennett (2014) invita a pensar en 
un círculo cerrado de representación sujeto-objeto cuando se analiza desarti-
culadamente: “para qué puede una persona usar su información almacenada 
depende de qué otra información tenga almacenada, de qué más sepa” (p. 240). 
Entre más información pueden gestarse grados más elevados de libertad 
(Dennett, 2015). Con todo y esto, la interesante confluencia entre ambos 
autores consiste en la manera de utilizar la información; en este sentido, las 



330

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

decisiones autónomas se determinan por el tiempo que se tiene para consultar 
la información disponible. Al respecto, Dennett (2015) especifica que existen 
diferentes grados de sistemas intencionales, en tanto que en un primer orden 
puede evidenciarse una creencia o deseo por algo inmediato, en un segundo 
nivel, una creencia o deseo por una creencia o deseo, y así sucesivamente.

Ahora bien, ¿de dónde surge esta información almacenada si no es de una 
constante codeterminación, de las decisiones que se han tomado desde hace 
eones y que ahora impulsan al ser humano hacia un determinado espectro de 
posibilidades fluctuantes que se van abriendo camino?

Como se mencionó antes, el ser que se pregunta por el sentido de su exis-
tencia, el ser humano, tiene como certeza la muerte; no obstante, no es la 
muerte en sí misma la que causa la extinción de una especie, sino su incapa-
cidad de reproducirse, así como tampoco puede decirse con certeza que el deseo 
de seguir vivo, con lo que ello conlleva: alimentación, procreación y defensa, 
sean las necesidades de las que partan todas las motivaciones (Dennett, 2014); 
como quiera que sea, Dennett (2015) plantea que la procreación y la supervi-
vencia, mediante la salud, el sexo, la comida, la seguridad, la riqueza, el poder 
y la influencia, son los aspectos que desean los sistemas intencionales, aunque 
las motivaciones puedan salirse de esta línea.

Por lo demás, desde la perspectiva conocida como autopoiesis, los patrones 
básicos de lo vivo no se ubican en los extremos de los holistas vitalistas y los 
mecanicistas reduccionistas. Antes bien, un “sistema autopoiético depende de 
su entorno fisicoquímico para su conservación como una entidad autónoma” 
(Varela, 2020, p. 55). Por tanto, desde esta perspectiva, los asistentes inteli-
gentes no poseen la inteligencia humana de lo vivo como la conocemos, sino 
otro tipo de inteligencia o razonamiento, en donde la autonomía como se ha 
planteado no es tal, sino otro tipo de adaptación; entonces, nada sugiere que 
el cerebro funcione como una computadora digital (Varela, 2020), a pesar 
de que las ciencias que estudian el cerebro se han concentrado en metáforas 
informáticas (Varela, 2020; Varela et al., 2011).

Por tanto, de cierto modo, tanto la intencionalidad humana como la 
intencionalidad de los asistentes inteligentes es derivada; la primera deriva 
de la naturaleza, de la evolución; y la segunda de lo que los seres humanos 
programen. Con todo y ello, es desde este punto que se plantean terceros, 
cuartos, quintos estadios, en donde los asistentes inteligentes programen la 
intencionalidad de los asistentes inteligentes.



331

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

2.4. ¿Qué tan determinantes son la cultura y la filogenia?

En términos de Dennett (2014), el ser humano es un procesador de informa-
ción. En este sentido, el significado de un acontecimiento o estado depende 
de lo que el organismo procesa, por lo que la adaptabilidad al entorno se 
constituye como un elemento clave de la inteligencia. Sin embargo, entre 
mayores son las capacidades iniciales del animal para la discriminación de 
objetos y la locomoción, menos adaptable es este, y existe evidencia de que 
los bebés humanos traen cierta conducta innata al nacer, como, por ejemplo, 
la respuesta a las sonrisas. Al lado de ello, Ekman (2009) asegura que el len-
guaje gestual humano no es adquirido por imitación como se creía hasta hace 
unas décadas, sino que su producción e interpretación son innatos a los seres 
humanos, independientemente de la cultura. 

Con todo y lo anterior, conviene mencionar el caso hipotético que plantea 
Dennett (2015), en el que un ave distrae a los depredadores de sus polluelos 
simulando estar herido para atraerlos hacia él mismo, donde este comporta-
miento se puede explicar por un tropismo, una tendencia del animal a com-
portarse así:

Su poder para poder engañar a los depredadores tendrá que ser destilado de 
otros datos, conocidos, desconocidos e inescrutables en la larga historia de la 
especie. ¿Pero quién apreciaba este poder, quién reconoció esta razón de ser, 
sino el pájaro o sus antepasados personales? ¿Quién si no la madre naturaleza 
misma? Es decir: nadie. La evolución por selección natural eligió este diseño 
por esta razón (p. 230).

Así, de acuerdo con Dennett (2014), la asignación de contenido a los 
acontecimientos del enfoque centralista, se explica mediante las señales que 
son enviadas al cerebro, tales como “gira a la derecha” o “hay alimento detrás”; 
las cuales pueden ser traducidas por el lenguaje verbal humano de manera 
aproximada; no obstante, existen algunas fuentes de confusión frente a la asig-
nación de significados a partir del entorno, como es el caso de las cualidades 
de los colores, que simplemente, sostiene el autor, son representaciones de la 
imagen, en donde la persona se percata solo de algunas partículas del color, 
de acuerdo con su interés. Con todo y lo anterior, estas representaciones no 
tienen por qué ser relativas: 

Si digamos, ‘rojo’ fuese el nombre de una cualidad privada, interna, entonces 
una persona no podría enseñar la palabra, su uso o significado, a otra, pues 
nunca sabría si su alumno asocia o no la palabra con la cualidad privada 
correcta (Dennett, 2014, p. 187).



332

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

Sin embargo, esta es una explicación que funciona en el plano inmediato, 
pero si se entiende el color desde un punto de vista evolutivo filogénico, se 
comprende que este no es una propiedad para recuperar información, sino 
una dimensión dialógica entre un ser autónomo activo y un medio ambiente, 
en lugar de una forma de procesar la información (Varela, 2020). Entonces, 
es falso que la “experiencia del color debe asociarse con una propiedad local 
del objeto coloreado en lugar de la del campo visual en su totalidad” (Varela, 
2020, p. 137). 

Más aun, los seres humanos poseen un sistema visual de tres canales cro-
máticos, en contraste con otros animales como las aves diurnas o los peces, 
que pueden llegar a ser tetracromatos o incluso pentacromatos; por tanto, el 
mundo visual no es inventado ni encontrado, sino ordenado (Varela, 2020). 
Con esto en mente, Varela (2020) desarrolla lo que denomina una visión enac-
tiva de la cognición, que evita los extremos de asumir que el mundo está pre 
dado y debe ser representado, y del constructivismo que desconoce las coac-
ciones del organismo y su incrustación ecológica. Así, la cognición es enacción, 
un mutuo despliegue pliegue del mundo y del organismo por medio de las 
regularidades que se dan a la luz, como es el caso del color, porque la infor-
mación para el aprendizaje no es preestablecida, sino que surgen regularidades 
mediante una codeterminación de las actividades cognitivas (Varela, 2020).

Asimismo, las señales enviadas al cerebro están asociadas con la conciencia, 
el cual es el fenómeno más central de la mente, pero hay que resaltar que estar 
consciente o inconsciente no es una cuestión de todo o nada; en cambio, son 
capacidades que admiten grados (Dennett, 2014). Ahora bien, la parte más 
extensa de la evolución fue establecer la capacidad de existir a manera de una 
entidad autónoma, que percibe y se mueve en relación con su mundo (Varela, 
2020). De esta suerte, podría decirse que este es el plano sobre el que se mueve 
la existencia, siempre recalcando que con plano no se habla de finitud, sino 
de que lo infinito se vuelve posible interactuando en y con los otros, y que la 
autonomía es posible precisamente gracias a esta interacción. 

Por otra parte, conviene aquí recalcar el surgimiento del concepto de auto-
poiesis, que busca colocar la autonomía del ser vivo en el centro de la biología, 
puesto que se considera que este se encuentra dotado de capacidades interpre-
tativas desde su origen. Desafortunadamente, es posible que en un abuso del 
lenguaje esta perspectiva se salga de contexto, porque, por ejemplo, una red 
de procesos no se traduce como interacciones entre personas, ni la membrana 
celular es una metáfora del borde de un grupo humano (Varela, 2020); puesto 
que los animales y la gente no son como las moléculas y los átomos, pues son 



333

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

el producto de historias de aprendizaje individuales y el producto de complejas 
historias evolutivas (Dennett, 2015).

Con todo lo anterior, conviene pensar en la vida desde las moléculas, en 
plural, puesto que, si una molécula evolucionara de manera independiente, 
ya no sería una molécula como la conocemos (Luisi et al., 2020); de hecho, 
convendría dejar de llamarla molécula, sería solo algo que está en el pensa-
miento del sapiens; tal como la idea de motivaciones netamente intrínsecas 
relacionada con la teoría de la autodeterminación5 funciona bien como idea, 
así como la toma de decisiones de los estudiantes que orienta un profesor, 
con sus correspondientes actos, posee claras interconexiones con el ambiente; 
“abandonemos la idea de que el mundo es independiente y extrínseco para 
aproximarnos a la idea de que el mundo es inseparable de la organización por 
cierre, propio de lo viviente” (Varela, 2020, p. 124).

En consecuencia, lo que los organismos son y hacen no puede separarse 
de la noción de medio ambiente (Varela, 2020). No obstante, “tendemos a 
suponer que ser un yo consiste en tener un punto de vista coherente y unifi-
cado, una perspectiva estable y constante desde la cual pensamos, percibimos 
y actuamos” (Varela et al., 2011, p. 76); aunque “no hay en nosotros que sea 
objeto de la experiencia y permanezca constante o independiente de las situa-
ciones” (Varela et al., 2011, p. 83); entonces, ¿qué es el yo?, ¿en dónde está?, 
porque aunque las sensaciones y sentimientos lo afectan, no se puede decir 
que sean lo mismo (Varela et al., 2011). Otro punto clave lo plantea Dennett 
(2014), al afirmar que “el concepto de acto representa un papel crítico en 
nuestra noción de responsabilidad y castigo” (p. 215). Ahora bien, esta noción 
de responsabilidad está relacionada con su teoría de sistemas intencionales, 
en donde la percatación de los actos indica si estos son o no intencionales 
(Dennett, 2014).

Como se puede apreciar, en la construcción de una ontología del ser; la 
enacción, el procesamiento de información, el medio ambiente, la encarna-
ción (embodiement), la responsabilidad y la autonomía confluyen reforzándose 
mutuamente en una unidad orgánica.

5	 SDT, por sus siglas en inglés.



334

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

2.5. El aprendizaje, los deseos y la motivación

Si pienso que fui hecho
para soñar el sol

y para decir cosas
que despierten amor

¿Cómo es posible entonces
que duerma entre saltos

de angustia y horror?
(…) Si capturo al culpable

de tanto desastre
lo va a lamentar

(Silvio Rodríguez, 1991, 1:36)

La lista de deseos más básicos y elevados son la ausencia de dolor, la super-
vivencia, las comodidades, la comida, el entretenimiento y la procreación; 
y es por medio del lenguaje que estos deseos se pueden formular (Dennett, 
2015). Esto se evidencia de manera apocalíptica en la novela 1984 de George 
Orwell (2015), en donde la figura del poder absolutista denominada “el gran 
hermano”, como puede apreciarse en el siguiente fragmento: “Cualquier pen-
samiento herético, es decir, un pensamiento divergente de los principios del 
Ingsoc, fuera literalmente impensable, o por lo menos en tanto que el pensa-
miento depende de las palabras” (p. 342).

Por tanto, el lenguaje y la motivación están fuertemente entrelazados. 
Ahora bien, las razones en general para que un organismo tenga unos deseos 
y unas creencias específicas, dependen de su historia de vida, es decir, de su 
aprendizaje. Al lado de ello, existen representaciones innatas para los orga-
nismos, las cuales han sido aprendidas por los antepasados de los organismos 
a través de eones (Dennett, 2015). En este sentido, es fácil suponer que la 
motivación intrínseca a la que se refieren Ryan y Deci (2020) al definir su SDT 
provenga de este proceso evolutivo: “Podemos llamar real a nuestra propia 
intencionalidad, pero debemos reconocer que está derivada de la intenciona-
lidad de la selección natural” (Dennett, 2015, p. 281); por tanto, “no existe 
algo como la intencionalidad intrínseca” (Dennett, 2015, p. 297).

Sin embargo, a pesar de que las motivaciones pueden cambiar ostensible-
mente con el tiempo, las personas suelen tener una percepción de continuidad, 
de un yo que se constituye como base de la personalidad, pero en realidad solo 
se pueden encontrar momentos discontinuos de motivación. Ahora bien, la 
motivación trascendental del ser humano reside en la compasión, en oposición 
a la motivación ilusoria relacionada con la satisfacción de un principio de 
placer, sin que esto signifique caer en el ascetismo (Varela et al., 2011).



335

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

En un afán de concreción cartesiana, objetiva, segura, que libre de la 
angustia de la incertidumbre al ser humano, se quiere defender lo indefen-
dible, y se deforma el discurso de las posibilidades por el de las relatividades. 
Precisamente, Dennett (2014) concuerda en que el acceso del ser humano al 
conocimiento del porqué de su conducta es falible y limitado, pues no hay una 
línea clara que divida lo no intencional de lo intencional, en lo que se refiere 
a una determinación causal.

3. Conclusiones

A partir de este ensayo, se puede concluir en primera medida que hoy más que 
nunca para las ciencias de la educación se requiere de un enfoque holístico 
interdisciplinario que permita un espacio de diálogo centrado en el estudio de 
fenómenos en oposición a las posturas doctrinarias fundamentalistas. No obs-
tante, esto no se debe confundir con una postura relativista de las ciencias, 
sino debe tomarse como una oportunidad de diálogo crítico. Sin embargo, y 
lejos de pretender una unificación, el enfoque interdisciplinario resulta insu-
ficiente en sí mismo para enfrentar los desafíos del mundo del conocimiento 
actual. En este sentido, este texto apunta a plantear el concepto de paradigmas 
científicos interconectados, que bien pueden tomar aportes teóricos, episte-
mológicos y prácticos, unos de otros, sin que por ello se pierda la rigurosidad 
científico-metodológica.

Con esto en mente, la conclusión más importante de este ensayo reside 
en señalar la insuficiencia de la investigación pedagógica centrada en los 
aspectos procedimentales de la enseñanza-aprendizaje. Si bien estos avances 
no son para nada desdeñables, no se debe perder de vista la pregunta onto-
lógica heideggeriana por el sentido de la existencia del Dasein en el campo 
educativo. Luego, un aprendizaje tecnocrático pensado exclusivamente desde 
lo funcional simplemente no es aprendizaje. Entonces, el verdadero aprendi-
zaje debe ser visto como un proceso, cuyo eje primordial sea la autonomía, 
en donde los elementos cotidianos de la vida como la muerte, la angustia, la 
tristeza y el aburrimiento puedan surgir a manera de detonantes para que el 
ser humano le otorgue nuevos sentidos a su existencia, entendiendo esta no 
como la elemental capacidad de supervivencia y reproducción, sino como la 
asignación de significados por parte del ser, encontrándose en y con los otros.

Ahora bien, este encontrarse tiene claras influencias, como son los ele-
mentos evolutivos, filogénicos, la cultura y el lenguaje, que convergen inexora-
blemente en las posibilidades de autonomía que el ser humano puede aprender 
a desarrollar en su cotidianidad. Confluyen entonces la coerción y la libertad, 



336

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

donde son una y otra delimitantes entre sí. Además, cabe rescatar que el con-
cepto infinito del ser, de ser como la apertura hacia las posibilidades, puede 
también rastrearse en textos religiosos provenientes de la Biblia, que, mediante 
una lectura no dogmática, permite apuntar a la idea de autonomía y libertad 
para los estudiantes, lo cual se ha discutido en este ensayo. 

Por otra parte, se puede afirmar que el ser humano procesa información, 
siempre y cuando se entienda que este proceso no se realiza siempre de manera 
lineal e inmediata. Muchos de sus comportamientos, motivaciones y toma de 
decisiones obedecen a fenómenos como la intuición, la cual está determinada 
por la historia evolutiva, cultural y personal. Por tanto, llegar al punto inicial 
de la toma de decisiones de los estudiantes y de la comunidad educativa en 
general resulta imposible. Entonces, el ser humano no puede salir de sí mismo 
para procesar la información de un mundo pre dado, sino que mientras expe-
rimenta y altera la realidad, la percibe y es percibido, sobre la base de acciones 
que puede llevar a cabo, y de su historia. A este enfoque se le conoce como 
enactivo, un neologismo proveniente del inglés, que se usa en el sentido de 
‘hacer emerger’ o ‘traer a la mano’.

En particular, cuando se habla de autonomía, esta pone de manifiesto que 
se trata de la parte de la evolución más larga. Aunado a lo anterior, el estar 
consciente o inconsciente no es un asunto de todo o nada; en cambio, esto 
puede admitir grados. Asimismo, este ensayo aborda el nuevo mito educativo 
como los asistentes inteligentes, también denominados inteligencia artificial. 
En este sentido, hay que recalcar la distancia entre el ser humano y los orde-
nadores, debido a que el primero no procesa la información paso a paso como 
lo hacen los segundos, puesto que los recuerdos de las personas pueden modi-
ficar sus creencias y comportamientos. Además, un asistente inteligente nunca 
podrá ser verdaderamente autónomo, por más cercana que sea la ilusión que 
los diseñadores creen.

No obstante, este tipo de metáforas entre ordenadores y seres humanos 
deja importantes lecciones. De una parte, pone de manifiesto que la vida 
entendida desde las personas es interacción entre cuerpos, sustancias químicas 
y fenómenos físicos. Son las emociones las que deben primar en el tránsito del 
cómo al para qué pedagógico, puntualmente hacia la cultura de la empatía. 
Sin embargo, si bien la razón no puede predecir al cien por ciento el compor-
tamiento de las personas, en aspectos menos específicos puede ser de utilidad 
para modificar creencias y luego comportamientos. La cadena, sin hablar aquí 
de una linealidad certera, pero sí de posibilidades dentro de probabilidades, 
es la promoción de la cultura del afecto y la empatía, la reflexión de creencias 
mediante la razón, y finalmente el comportamiento.



337

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

El tránsito del cómo al para qué pedagógico

En este sentido, puede decirse también que los aportes de Edward L. Deci 
y Richard Ryan, creadores de la SDT; Daniel C. Dennett, autor de la teoría 
de los sistemas intencionales; y Francisco J. Varela, artífice de la neurofenome-
nología y la autopoiesis; han resultado vitales en este ensayo para desarrollar la 
teoría de la empatía como emancipación sistémica (EES), la cual constituye el 
foco de una tesis doctoral

Referencias bibliográficas

Alvarez Mendez, J. M. (2012). Didáctica, currículo y evaluación: ensayos sobre 
cuestiones didácticas. Miño y Davila. https://elibro.net/es/lc/unisimon/
titulos/42060

Álvarez-González, C. F., Plazas, C. A., Bonilla, M., & Arias Prada, W. E. (2023). 
Fundamentos de una ontología de la pedagogía. Aportes para comprender 
las habilidades y competencias del siglo XXI. En C. Mojica Acevedo & 
A. del P. Durán Jaimes (Eds.), Consideraciones sobre territorio y educación. 
El Pacto por la Educación y su recorrido epistémico-filosófico hacia un nuevo 
modelo educativo con visión 2050 (1a ed., pp. 180-205). Universidad de 
Pamplona.

Dennett, D.C. (2015). La actitud intencional (2a ed.). Gedisa.
Dennett, D. C. (2014). Contenido y conciencia. Gedisa. 
Dennett, D. C. (2018). Facing up to the hard question of consciousness. 

Philosophical Transactions of the Royal Society B: Biological Sciences, 
373(1755). https://doi.org/10.1098/rstb.2017.0342

Dupuy, J. P., & Varela, F. (2020). Comprendiendo los orígenes. En F. Varela (Ed.), 
El fenómeno de la vida (3a ed., pp. 351-376). JC Sáez Editor SpA.

Ekman, P. (2009). Cómo detectar mentiras (1a ed.). Paidós.
Ghimire, A., Prather, J., & Edwards, J. (22 de marzo, 2024). Generative AI in 

Education: A Study of Educators’ Awareness, Sentiments, and Influencing 
Factors. arXiv. Computer Science, Artificial Intelligence. https://arxiv.org/
abs/2403.15586v1

Heidegger, M. (1978). Wegmarken. Vittorio Klosgtermann.
Heidegger, M. (1980). Holzwege. Vittorio Klostermann.
Heidegger, M. (2009). El arte y el espacio. Herder Editorial. https://elibro.net/es/

lc/unisimon/titulos/45800
Heidegger, M. (2023). Ser y tiempo. Trotta. https://elibro.net/es/lc/unisimon/

titulos/246291 

https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/42060
https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/42060
https://doi.org/10.1098/rstb.2017.0342
https://arxiv.org/abs/2403.15586v1
https://arxiv.org/abs/2403.15586v1
https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/45800
https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/45800
https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/246291
https://elibro.net/es/lc/unisimon/titulos/246291


338

Educación XXXIV (67), septiembre 2025 / e-ISSN 2304-4322

Wolfgang Eiffel Arias Prada et al.

Kundera, M. (2019). La insoportable levedad del ser (F. Valenzuela, Ed.; 29a ed.). 
Planeta Colombiana.

Luisi, L., Lazcano, A., & Varela, F. (2020). ¿Qué es la vida? En F. Varela (Ed.), 
El fenómeno de la vida (3a ed., pp. 21-38). JC Sáez Editor SpA.

Maldonado, C. E. (2019). Educación e Investigación en Complejidad. Universidad 
Nacional Autónoma de Nicaragua, Managua.

Maldonado, C. E. (2020). Pensar. Lógicas no-clásicas (2a ed.). Universidad 
El Bosque.

Nietzsche, F. (1967). The Will to Power. Random House.
Nolan, C. (Director). (2008). Batman: El caballero de la noche [Película]. Warner 

Bros Pictures.
Orwell, G. (2015). 1984 (1a ed.). Atenea.
Rodríguez, S. (1991). Sueño de una noche de verano [Canción]. En Cuba Classics 

1: Silvio Rodríguez. Luaka Bop Records.
Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2020). Intrinsic and extrinsic motivation from a 

self-determination theory perspective: Definitions, theory, practices, and 
future directions. Contemporary Educational Psychology, 61. https://doi.
org/10.1016/j.cedpsych.2020.101860

Varela, F. (2020). El fenómeno de la vida. (3rd ed.). JC Sáez Editor SpA.
Varela, F., Thompson, E., & Rosch, E. (2011). De cuerpo presente: Las ciencias 

cognitivas y la experiencia humana (4a ed.). Editorial Gedisa, S.A.

Roles de autor: Arias Prada, W. E.: Conceptualización, Metodología, Análisis formal, 
Investigación, Escritura – Borrador original. Maldonado, C. E.: Escritura – Revisión y 
edición, Supervisión. Villacorta Guzmán, J. R.: Escritura – Revisión y edición.

Cómo citar este artículo: Arias Prada, W. E., Maldonado, C. E., & Villacorta Guzmán, 
J. R. (2025). El tránsito del cómo al para qué pedagógico. Educación, XXXIV(67), 322-338. 
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E003

Primera publicación: 24 de septiembre de 2025.

Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos de Licencia Creative 
Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY 4.0), que permite el uso, la distri-
bución y la reproducción sin restricciones en cualquier medio, siempre que se cite 
correctamente la obra original.

https://doi.org/10.1016/j.cedpsych.2020.101860
https://doi.org/10.1016/j.cedpsych.2020.101860
https://doi.org/10.18800/educacion.202502.E003



