
11       

Es
tu

di
os

 d
e 

Fi
lo

so
fía

, v
ol

. 2
3 

(2
02

5)
, p

p.
 1

1-
32EL ARTISTA DIONISÍACO COMO RESPUESTA AL 

MUNDO CONTEMPORÁNEO, O SOBRE LA VALIDEZ 
DE LA ESTÉTICA DE NIETZSCHE EN EL SIGLO XXI

Rodrigo Alcalde
Pontificia Universidad Católica del Perú

Resumen:
El presente artículo esboza un análisis de la estética nietzscheana con el objetivo 
de afianzar su pertinencia para una mirada contemporánea, esto bajo el postulado 
de que la naturaleza intempestiva y reactiva del arte convierte a este en un recurso 
contundente ante un panorama cuyo sistema valorativo es desfavorable e incon-
gruente. Así, las nociones de arte y artista dionisíaco de Nietzsche plantean una 
solución directa a la hostilidad que suponen a gran escala las varias deficiencias 
de la sociedad del cansancio del siglo XXI, tal y como la entiende Byung-Chul Han.

Palabras clave:
Arte intempestivo, estética, Nietzsche, sociedad del cansancio, vita contemplativa.

Abstract:
The following paper outlines an analysis of Nietzschean aesthetics with the purpose 
of strengthening its pertinence for a contemporary perspective, based on the prem-
ise that the untimely and reactive nature of art turns it into a powerful resource in 
the face of a landscape whose value system is unfavorable and incongruent. Thus, 
Nietzsche’s notions of art and Dionysian artist offer a direct solution to the large-
scale hostility caused by the many deficiencies of 21st-century burnout society, as 
understood by Byung-Chul Han.

Keywords:
Untimely art, aesthetics, Nietzsche, burnout society, vita contemplativa.

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.001



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

12

May you live in interesting times, traducida al español como “ojalá vivas en 
tiempos interesantes”, es lo que en el mundo anglosajón se conoce como la 
“maldición china”. La naturaleza irónica de la frase en cuestión radica en su 
empleo del adjetivo “interesante” para aludir la experiencia de verse inmer-
so en tiempos particularmente antagónicos en contraposición a tiempos 
cargados de circunstancias favorables y novedosas. De facto, la pertinencia 
de esta yace en ser el preámbulo de los tiempos venideros.

Si la “maldición china” representa el presagio de la contemporaneidad, la 
máxima que mejor describe el siglo XXI es la de Yes, we can, o “sí podemos”. 
Esta constituye el apogeo de una “positividad” sin fronteras como lógica de 
toda sociedad que aspira al progreso y a la prosperidad. Independiente-
mente de ello, al asumir un análisis meticuloso con relación a la máxima en 
cuestión, es que resulta factible precisar en esta un carácter paradójico que 
supone una asunción de agotamiento ad nauseam como autonomía. Por 
esa razón surge la necesidad de establecer una óptica incisiva que dispon-
ga de un elemento práctico con el objetivo de contrarrestar la controversia 
aquí identificada.

Con el objetivo de establecer una crítica tanto contundente como pragmá-
tica, es que la propuesta estética de Friedrich Nietzsche (1844-1900) cobra 
significado, pues esta supone una concepción del arte como un elemento 
vitalista provisto de un carácter comprometido, pero al mismo tiempo 
confrontativo con su entorno. Así, lo que más adelante en este artículo 
se entenderá como arte dionisíaco y, por consiguiente, la figura del artista 
dionisíaco representan el paradigma intempestivo de una conditio humana 
vigorosa frente a una contemporaneidad adversa1.

Es en razón de esto, que el presente artículo se encuentra compuesto por 
tres apartados: uno primero en el que se abarcan la noción nietzscheana 
de pesimismo y sociedad del cansancio de Byung-Chul Han (1959-) con el 
fin de establecer un diagnóstico del entorno contemporáneo; un segundo, 

1	 La presente investigación es una versión modificada de una versión más extensa de mi 
tesis de Licenciatura. Esta se encuentra disponible en el siguiente enlace:
https://tesis.pucp.edu.pe/server/api/core/bitstreams/03bd9b94-08c5-4413-9094-481e874d-
db07/content



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

13       

en el que se discute la estética de Nietzsche a través de los conceptos de 
ebriedad y lo apolíneo y lo dionisíaco para perfilar aquello que constituye 
al artista dionisíaco como una respuesta dinámica ante la contingencia de 
una cultura perniciosa en apogeo; y un tercero, que sirve como conclusión 
y síntesis de los dos primeros y a través del cual se apunta a responder dos 
interrogantes clave que reafirman lo postulado a lo largo del artículo.

§1. DECADENCIA

§1.1. El pesimismo según Nietzsche

Asumir toda investigación que conlleve la adopción de una óptica 
nietzscheana, pero que a la vez prescinda de una comprensión de las cir-
cunstancias que determinan el entorno del núcleo de la investigación, es 
negligente. Negligente, pues es imprescindible comprender el sentido que 
rige el sistema de valores inherentes a una época para plantear un diagnós-
tico y subsecuente marco crítico que sirva de solución a toda problemática, 
tal como lo sostiene el mismo Nietzsche: “(…) Hace falta una crítica de los 
valores morales, ha de ponerse en cuestión el propio valor de dichos valores 
— y para ello hace falta conocer las condiciones y las circunstancias de que 
surgieron y en que se han desarrollado y desplazado (…)” (Nietzsche 2016a, 
GM Prólogo 6, 457)2. Para tal fin respecto del entorno contemporáneo, se 
partirá de la noción nietzscheana de pesimismo en tanto, como veremos, la 
dicotomía que esta supone resulta vigente en el Zeitgeist3 contemporáneo.

La concepción nietzscheana de pesimismo es dicotómica, pues postula la 
vigencia de un pesimismo romántico y un pesimismo dionisíaco. Con relación 

2	 Todas las citas de Nietzsche incluyen entre el año de publicación y el número de página 
la siguiente información: las siglas de la obra en cuestión, seguido del nombre de la sección 
(cuando corresponda) y del numeral empleado por Nietzsche; en el caso de los fragmentos 
póstumos: la fecha del fragmento y su numeración estándar. Un índice de siglas empleadas 
se encuentra al final del texto. La única referencia a la edición crítica alemana de las obras 
Nietzsche es tomada de la Kritische Studienausgabe, citada como KSA, seguida del número del 
tomo y del número de página.
3	 Dígase del clima que define un período específico del tiempo tal como es visto a través de 
las creencias, ideas y tendencias culturales de la época en cuestión. El empleo del término en 
el presente trabajo es de forma general y no específicamente al modo de Hegel.



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

14

a esto, el pesimismo romántico conlleva una idealización de la angustia que 
desprovee al sujeto de su voluntad de vivir para estancarlo en una pers-
pectiva unilateral que concibe el fatalismo de la vida como un elemento 
concluyente de la experiencia humana, como es propuesto a continuación:

Quiero al fin poner todavía en una fórmula mi oposición al pesimismo 
romántico, es decir, el pesimismo de los carentes, los fallidos, los venci-
dos: existe una voluntad de tragicidad y pesimismo que es signo tanto de 
rigor como de fuerza del entendimiento (gusto, sentimiento, conciencia 
moral). Con esta voluntad en el pecho, no se teme a lo terrible y proble-
mático propio de toda existencia: incluso se busca. Tras esa voluntad está 
el valor, el orgullo, el deseo de un gran enemigo (Nietzsche 2014a, HH II 
Prólogo 7, 279).

Por otro lado, en lo que respecta al pesimismo dionisíaco, Nietzsche postula 
lo siguiente:

El más rico en plenitud de vida, el dios y el hombre dionisíaco, se puede 
permitir no sólo la visión de lo terrible (…) sino incluso la acción terrible 
(…); en él, lo malo aparece de cierto modo permitido, como consecuen-
cia de un exceso de fuerzas generadoras (…). A ese pesimismo del futuro 
— ¡pues viene! ¡lo veo venir! — lo llamo pesimismo dionisíaco (Nietzsche 
2014b, GC V 370, 885-886).

Con relación a lo citado anteriormente, el pesimismo dionisíaco presupone 
lo trágico como un factor vitalista que proporciona al sujeto un enfoque 
dinámico y ecléctico que convalida la legitimidad de su voluntad a través 
de la búsqueda deliberada de contrariedades y experiencias inéditas. 
Precisamente, este “exceso de fuerzas generadoras” posibilitan al sujeto 
dionisíaco ser espectador y agente, y es un “pesimismo del futuro” pues 
responde al estancamiento del pesimista romántico al inducir una pers-
pectiva afirmativa y exploratoria de la vida desde sus múltiples avatares, 
al margen de si estos son favorables o desfavorables. En otras palabras, el 
sujeto dionisíaco se entrega deliberadamente a ese gran e indeterminado 
caleidoscopio denominado existencia, pero que al mismo tiempo dispone 
de una fuerza creativa para actuar.



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

15       

§1.2. Sobre la potestad confrontativa del arte

La vitalidad de la fuerza artística se halla exaltada al asumir una cosmovisión 
arraigada por el pesimismo dionisíaco. Precisamente, porque la perspectiva 
dionisíaca del mundo provee al impulso creador de una óptica crítica que 
prescinde de toda valoración preestablecida en su entorno, es que surge la 
necesidad de determinar un medio a través del cual exteriorizar el potencial 
de ese impulso crítico-creativo.

En lo que respecta a constituir un medio contundente a través del cual 
manifestar el impulso anteriormente establecido, Nietzsche postula lo 
siguiente: “El saber absoluto conduce al pesimismo [romántico]: el antídoto 
es el arte. La filosofía es indispensable para la formación porque ella com-
promete al saber en una concepción artística del mundo y a través de ella 
lo ennoblece” (Nietzsche 2010, FP 1872-1873 19 [52], 357). Con relación a 
esto último, Nietzsche sostiene que el arte es un medio lícito para contra-
rrestar el antagonismo de la vida en virtud de que los cimientos de la poiesis 
artística encuentran justificación en una lógica que los consolida como un 
medio provisto de un bagaje filosófico que concede énfasis al acto creativo. 
Más aún, el arte presupone una síntesis entre la facultad creativa y la propia 
naturaleza humana exteriorizada como una respuesta a lo intangible, como 
es visto a continuación:

Sin duda, nosotros vivimos en una continua ilusión debido a la superfi-
cialidad de nuestro intelecto: es decir, necesitamos en todo momento 
el arte para vivir. Nuestro ojo nos mantiene atados a las formas. Pero si 
nosotros mismos somos los que poco a poco educamos ese ojo, veremos 
entonces reinar en nosotros mismos una fuerza artística. Por lo tanto, 
vemos en la naturaleza misma mecanismos contra el saber absoluto: el 
filósofo conoce el lenguaje de la naturaleza y dice: “necesitamos el arte” 
y “sólo tenemos necesidad de una parte del saber” (Nietzsche 2010, FP 
1872-1873 19 [49], 356).

Así, desde la perspectiva dionisíaca del mundo, el arte es un medio lo 
suficientemente eficaz para exteriorizar la exuberancia de las fuerzas 
individuales y hacer frente a la hostilidad del entorno en virtud de su base 
y formación filosófica. Por añadidura, este arte dionisíaco representa una 
afirmación de la vida en tanto afianza la tesis de que el goce último de la 



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

16

existencia encuentra fundamento en la multidimensionalidad de la conditio 
humana, a través de la plenitud que implica asumir el rol de creador:

También el arte dionisíaco quiere convencernos del eterno placer de la 
existencia (…). Nosotros somos realmente, por breves instantes, el ser 
primordial mismo, y sentimos su incontenible afán de existencia y placer 
por la existencia; ahora nos parecen necesarios la lucha, el tormento, la 
aniquilación de los fenómenos, dada la superabundancia de innumera-
bles formas de existencia que se apremian y se empujan a vivir, dada la 
exuberante fecundidad de la voluntad del mundo; somos traspasados 
por el furioso aguijón de esos tormentos en el mismo instante en el 
que, por así decirlo, nos hemos unificado con el inconmensurable placer 
primordial por la existencia y en el que barruntamos, en un éxtasis dio-
nisíaco, la indestructibilidad y eternidad de ese placer (Nietzsche 2011, 
NT 17, 404).

§1.3. Hacia la sociedad del cansancio

Podría decirse que el siglo XXI es el siglo de la “positividad”. Una “positividad” 
cuya consigna del Yes, we can llegaría a constituir el paradigma socio-antro-
pológico en la contemporaneidad. Paradójicamente, esta “positividad” y, 
por consiguiente, la verdadera naturaleza de su Yes, we can es, en realidad, 
negativa.

Al analizar detenidamente aquello a lo que exhorta este Yes, we can, es po-
sible determinar que, por un lado, este conlleva adherirse a un optimismo 
ingenuo; y, por otro lado, a asumir una imperativa y unilateral necesidad de 
emprender ad nauseam con el fin de alcanzar cierto grado de “felicidad”. En 
otros términos, la “positividad” del siglo XXI equivale a una compulsiva auto 
imposición de emprendimientos, incluso si estos no son factibles desde un 
punto de vista objetivo.

Un concepto más preciso para definir el siglo XXI es el de sociedad del 
cansancio, empleado por el surcoreano Byung-Chul Han. La pertinencia 
del concepto en cuestión radica en la propuesta de que las sociedades 
contemporáneas se encuentran compuestas por sujetos expuestos y 
subyugados a un fatal exceso de “positividad” que desemboca en deter-
minadas falencias, como lo pueden ser la ansiedad, la depresión y la fatiga 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

17       

que, en casos críticos, podrían culminar en el deceso del sujeto en cuestión. 
La peculiaridad de esta “positividad” radica en que el sujeto es víctima y 
victimario, motivo por el cual factores externos como una tiranía ya no son 
necesarios para avasallarlo. Este es esclavizado por voluntad propia, y en 
ello yace su concepción de “autonomía”, como postula Han:

El cansancio de la sociedad de rendimiento es un cansancio a solas 
(Alleinmüdigkeit), que aísla y divide. (…) Este cansancio que separa ator-
menta “con la incapacidad de mirar y con la mudez”. (…) Estos cansancios 
son violencia, porque destruyen toda comunidad, toda cercanía (…) el 
cansancio del yo en cuanto cansancio a solas es un cansancio sin mundo, 
que aniquila al mundo. Este “abre” el yo y lo convierte en algo “permea-
ble” para el mundo (Han 2021, 68-70).

Al establecer un contraste entre la sociedad del siglo XX y la del siglo XXI 
es posible determinar que la sociedad del siglo XX asume una norma dis-
ciplinaria de distinción entre el yo y lo ajeno al yo, dictamina que la poten-
cialidad del sujeto yace regida por las exigencias del entorno, y estipula el 
control político-represivo como principal amenaza para la autonomía. Por 
otra parte, la sociedad del siglo XXI incorpora una norma autodisciplinaria 
de asimilación del yo como único elemento vigente en el entorno, propone 
que las exigencias del sujeto se encuentran por encima de su objetiva 
potencialidad, y subsiste inconscientemente la lógica del yo como víctima 
y victimario, o el ego que domina sobre el colectivo y la propia cordura. Con 
relación a esto último, Han postula lo siguiente:

Según parece, al inconsciente social le es inherente el afán de maximizar 
la producción. A partir de cierto punto de productividad, la técnica 
disciplinaria, es decir, el esquema negativo de la prohibición, alcanza de 
pronto su límite. Con el fin de aumentar la productividad se sustituye el 
paradigma disciplinario por el de rendimiento, por el esquema positivo 
del poder hacer (können), pues a partir de un nivel determinado de pro-
ducción, la negatividad de la prohibición tiene un efecto bloqueante e 
impide un crecimiento ulterior (Han 2021, 27).

La problemática del sujeto de rendimiento, o animal laborans, radica en que 
este se entrega deliberadamente a la posibilidad de ser “incompetente” 
en un entorno cuya lógica exige más de él. Su naturaleza es hiperactiva, 
y reafirma su “autonomía” por medio del trabajo al margen de si este lo 



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

18

consume. En otras palabras, su concepción de “autonomía” es coercitiva 
por definición en tanto esta lo exhorta a acentuar sus logros con el fin de 
permanecer en un ciclo incesante de auto explotación, motivo por el cual 
no resulta sorprendente que el sujeto adolezca de una serie de patologías 
en nombre de la “positividad”, como fue planteado anteriormente:

Las enfermedades neuronales como la depresión, el trastorno por déficit 
de atención con hiperactividad (TDAH), el trastorno límite de la perso-
nalidad (TLP) o el síndrome de desgaste ocupacional (SDO) definen el 
panorama patológico de comienzos de este siglo. Estas enfermedades 
no son infecciones, no son infartos ocasionados por la negatividad de 
lo otro inmunológico, sino por un exceso de positividad (Han 2021, 13).

La alienación de los estándares de trabajo actuales imposibilita la realiza-
ción del sujeto. La explotación ya no es alienación; por el contrario, la ex-
plotación es “libertad” y “perfeccionamiento”. Al seguir esta línea, es posible 
esquematizar la lógica de producción de la sociedad del cansancio como la 
“positividad” de un yo que desrealiza y explota al mismo yo en nombre de 
una ilusoria noción de “autonomía”. La ironía que supone la vita activa del 
sujeto de rendimiento equivale a una sustitución de la noción de vida por 
proyecto, o cómo el esparcimiento y la labor son dos caras de la misma mo-
neda. Así, Han propone lo siguiente: “Si uno renunciara a su individualidad y 
se entregara plenamente al proceso de la especie, gozaría, cuando menos, 
de la serenidad propia de un animal. El animal laborans tardomoderno es, 
en sentido estricto, todo menos animalizado” (Han 2021, 42-43).

§1.4. La vita contemplativa como respuesta a la sociedad del cansancio

Habida cuenta de que el panorama contemporáneo es inherentemente des-
enfrenado y hostil, surge la necesidad de aspirar por una vita contemplativa 
con el objetivo de contrarrestar la vita activa intrínseca en la sociedad del 
cansancio. Para este cometido, Han recurre a Nietzsche en tanto su noción 
de vita contemplativa no conlleva una apertura indiferente del entorno. De 
facto, la vita contemplativa nietzscheana asume la quietud como un espacio 
crítico-meditativo de los estímulos en contraste con la euforia de un Zeit-
geist abundante en “positividad”. En otras palabras, el modus operandi de 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

19       

la vita contemplativa nietzscheana conlleva el empleo de la quietud como 
una herramienta de apertura que asimila y examina los estímulos.

Con relación a la vita contemplativa nietzscheana, Han propone lo siguiente:

La vita contemplativa presupone una particular pedagogía del mirar. En 
El ocaso de los ídolos, Nietzsche formula tres tareas por las que se requie-
ren educadores: hay que aprender a mirar, a pensar y a hablar y escribir. 
El objetivo de este aprender es, según Nietzsche, la “cultura superior”. 
Aprender a mirar significa “acostumbrar el ojo a mirar con calma y con 
paciencia, a dejar que las cosas se acerquen al ojo”, es decir, educar el ojo 
para una profunda y contemplativa atención, para una mirada larga y 
pausada. (…) Reaccionar inmediatamente y a cada impulso es, al parecer 
de Nietzsche, en sí ya una enfermedad, un declive, un síntoma del agota-
miento (Han 2021, 49-50).

Dado que es fundamental asumir una pedagogía del mirar como condición 
necesaria para el arribo a una vita contemplativa plena, es que resulta lícito 
hablar de negatividad en este contexto; a saber, negatividad como una 
discrepancia con la “positividad” impartida por la lógica de producción. 
Concretamente, la negatividad del “no-…”4 presupone un rasgo fundamen-
tal de la contemplación efectiva, y al mismo tiempo dictamina un carácter 
de soberanía. Por añadidura, Han insiste en que la negatividad del “no-…” 
es cuantiosa en actividad, a diferencia de la hiperpasividad que implica la 
asunción de la potencia positiva, la cual es impotente por definición. Así, la 
potencia negativa dispone de un carácter dinámico en tanto le es posible 
realizar una acción de forma eficaz; a saber, la posibilidad de negar con 
soberanía en contraste con la impotencia de la fuerza positiva, la cual es 
incapaz de siquiera actuar en la medida de que se encuentra subordinada a 
algo, como puede ser visto a continuación:

Una verdadera vuelta hacia lo otro requiere la negatividad de la interrup-
ción. Tan solo a través de la negatividad propia del detenerse, el sujeto 
de acción es capaz de atravesar el espacio entero de la contingencia, el 
cual se sustrae de una mera actividad. Ciertamente, la vacilación no es 

4	 El texto original en alemán emplea la fórmula “Nicht-zu…”. Esta va seguida de un verbo 
en infinitivo con el objetivo de hacer énfasis en la completa omisión de toda una acción. Por 
ejemplo, “Nicht zu schreiben” equivaldría a “no escribir”, dando por entendido la vigencia de la 
inactividad.



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

20

una acción positiva, pero vacilar es indispensable para que la acción no 
decaiga al nivel del trabajo. Hoy en día vivimos en un mundo muy pobre 
en interrupciones, en entres y entre-tiempos (Han 2021, 50-51).

Han considera que la sociedad del mañana estará protagonizada por 
fármacos. Es decir, si hoy en día habitamos la sociedad de la realización y 
el éxito, la sociedad del futuro será la sociedad del dopaje. Esto último no 
resulta sorprendente en vista del exceso de colapsos y la falta de vitalidad 
que definen al animal laborans, el cual prolonga los estándares de super-
producción y la ironía de un “rendir sin rendir”.

Particularmente, la metamorfosis del sujeto disciplinario al sujeto de pro-
ducción tiene como base la vigencia de un pesimismo que hace patente 
la calamidad de vivir en una monótona tiranía autoimpuesta alimentada 
por la avaricia de una lógica desentendida de toda instancia de quietud. En 
resumidas cuentas, la paradójica tragedia del animal laborans yace en que 
este dispone tanto de la totalidad como de la parcialidad del mundo, pero 
es incapaz de comprender la magnitud de tal posibilidad.

§1.5.	 Correlación: la sociedad del cansancio desde 
	 una óptica nietzscheana

Como fue establecido anteriormente, toda vita contemplativa depende de 
una pedagogía del mirar. Asimismo, una pedagogía del mirar conlleva referir 
a las tres tareas del educador de Nietzsche; a saber, el aprender a ver, el 
aprender a pensar, y el aprender a hablar y escribir. El cometido de estas tres 
tareas es el arribo a una “cultura aristocrática”, y es esta última clave en tanto 
comprende por añadidura a las facultades fundamentales del Übermensch: 
el autoconocimiento y el permanente estado de superación.

Al discutir estas dos facultades del Übermensch, resulta posible adherirse 
en paralelo a una óptica dionisíaca del mundo, pues el elemento vitalista 
que entrelaza al Übermensch con la perspectiva dionisíaca encuentra justi-
ficación en la concepción de una conditio humana ennoblecida por la pre-
meditada confrontación de la naturaleza indeterminada de la existencia.



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

21       

De esta manera, el autoconocimiento presupone un constante cuestiona-
miento de la identidad individual con el objetivo de determinar la propia 
naturaleza. Independientemente de ello, Nietzsche lamenta la aparente 
imposibilidad de conocerse a uno mismo en su totalidad, dado que la na-
turaleza individual es un flujo en constante cambio, pero al mismo tiempo 
refiere a la tendencia de recurrir a lo externo para dejar constancia de lo 
individual:

Nosotros, los que conocemos, a nosotros mismos no nos conocemos (…). 
Respecto de las demás cosas de la vida, por lo que hace a las llamadas “ex-
periencias”, — (…) En tales cosas me temo que nunca hemos estado “en 
lo que se está” (…) “¿quiénes somos realmente?” (…) Y seguimos siendo 
por fuerza extraños a nosotros mismos, no nos entendemos, por fuerza 
nos confundimos, para nosotros rige por siempre jamás el principio de 
que “lo que más lejos le queda a cada uno es él mismo”, — respecto 
de nosotros no somos “los que conocemos” (…) (Nietzsche 2016a, GM 
Prólogo 1, 453).

La cuestión del descubrimiento de uno mismo no es un asunto sin prece-
dentes para Nietzsche, pues este dedica una considerable porción, si no 
la totalidad, de su Zaratustra a ponderar dicho asunto. Al margen de ello, 
el cometido de la facultad del autoconocimiento es el poner de manifiesto 
el precepto de que la naturaleza individual es cambiante en virtud de un 
cáustico y constante interrogatorio de la propia identidad.

Por otra parte, el permanente estado de superación significa sumarse deli-
beradamente a la incertidumbre del vivir como un acto afirmativo a través 
del cual se arriba a aspiraciones superiores: una voluntad de señorío. Esto 
es afianzado en la siguiente citación del Zaratustra, en la cual el sacrificio 
que comprende afrontar lo incierto conlleva la recompensa de una gran 
sabiduría del mundo y del progresivo descubrimiento de uno mismo:

Y así como lo pequeño se entrega a lo grande para obtener su placer y su 
poder en lo más pequeño: así también se entrega lo más grande, y por 
amor al poder — arriesga la vida misma. Tal es la entrega de lo más gran-
de, ser un riesgo y un peligro y un juego de dados con la muerte. Y donde 
hay sacrificio y servicio y miradas de amor: allí también hay voluntad de 
ser señor. (…) Y fue la vida misma la que me contó este secreto: “Mira, 
dijo, soy aquello que siempre debe superarse a sí mismo (…)” (Nietzsche 
2016b, Za II De la superación de sí mismo, 140).



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

22

Esta suerte de “inmolación premeditada” frente al carácter adverso de la 
vida dinamiza y robustece la potestad del sujeto soberano, cuya perspec-
tiva es por definición pluridimensional en tanto la exposición a múltiples 
hazañas de numerosas naturalezas amplía y revitaliza su perspectiva. En 
otras palabras, el permanente estado de superación induce e instruye al suje-
to en la naturaleza multiforme de la vida y de sí mismo con el propósito de 
que este disponga de una perspectiva dinámica y una voluntad soberana a 
través de la cual reafirmarse.

Es legítimo sostener la viabilidad de una vita contemplativa auténtica al 
afianzar la compatibilidad entre las facultades de autoconocimiento y per-
manente estado de superación del Übermensch nietzscheano con la fuerza 
vital de la potencia negativa de Han. El resultado de esta interpolación 
supone por añadidura una transformación de la conditio humana con miras 
a una cultura suprema y un enfoque pluridimensional provisto de un matiz 
crítico.

Tanto Han como Nietzsche coinciden en que las deficiencias del animal 
laborans, o el sujeto producto de un Zeitgeist deficiente, radican en su falta 
de una identidad trascendente y la paroxística proactividad sin ocio a la 
que se encuentra intencionalmente subyugado. Concretamente, el animal 
laborans no es más que un rostro incógnito dispensable en una sociedad 
de masas, la sociedad del cansancio. Este es unilateral, y se halla desprovisto 
del carácter creador-contingente que comprende una transvaloración de 
los valores de su entorno, pues su “potencialidad” se encuentra reducida a 
una estéril cosmovisión de lo perecedero.

Desde un punto de vista exclusivamente nietzscheano, el animal laborans 
es comparable con lo que Nietzsche argumenta a propósito del último 
hombre. Este último representa al sujeto entregado a la resignación del 
desahogo temporal que supone el día a día, y se jacta de haber forjado una 
“felicidad” fortuita, como puede ser visto en el siguiente pasaje:

Así pues, quiero hablarles de lo más despreciable: el último hombre. (…) 
“¿Qué es amor? ¿Qué es creación? ¿Qué es anhelo? ¿Qué es estrella?” — así 
pregunta el último hombre y parpadea. (…) [Los últimos hombres] han 
abandonado las regiones donde era difícil vivir: pues se necesita calor. 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

23       

(…) Se sigue trabajando, pues el trabajo es un entretenimiento. Pero uno 
se cuida de que el entretenimiento no termine resultando perjudicial. 
(…) Todo el mundo quiere lo mismo, todo el mundo es lo mismo: quien 
siente de manera distinta, se va voluntariamente al manicomio. (…) Hay 
un pequeño placer para el día y un pequeño placer para la noche: pero 
se honra la salud. “Hemos inventado la felicidad” — dicen los últimos 
hombres, y parpadean (Nietzsche 2016b, Za Prólogo 5, 76-77).

En consecuencia, tanto el animal laborans como el último hombre represen-
tan dos caras de la misma moneda, ya que ninguno posee una conciencia 
de lo interno ni el control de sus vidas, y adicionalmente se vanaglorian de 
haber establecido una felicidad voluble y carente de profundidad.

Adicionalmente, la correspondencia entre el sujeto dionisíaco y el 
Übermensch radica en que las motivaciones que impulsan el hacer de am-
bos parten de una óptica vitalista que reivindica el proceso creativo como 
resultado de una transvaloración de los valores de su contexto. Consecuen-
temente, la fuerza creativa del Übermensch es equiparable a la naturaleza 
inventiva del artista en la medida en que ambos proporcionan significados 
inéditos del mundo a través de su poiesis.

La lógica “positiva” intrínseca a la sociedad del cansancio implanta en el 
animal laborans la predisposición por un pensar ininterrumpido carente 
de alguna instancia de introspección. La problemática que esto último 
implica supone la imposibilidad de remitirse a la serenidad que conlleva la 
contemplación, pues esta es únicamente asequible a través de la quietud 
meditativa que conlleva la introspección. En consecuencia, la inclinación 
del animal laborans por la naturaleza activa e indiferente de su entorno 
ocasiona una ruptura definitiva con el componente estático que define 
a la introspección. Al haberse anulado la posibilidad de remitirse a la 
introspección, yace también suprimida toda oportunidad de abordar una 
percepción del entorno sobre la base de una interrupción temporal, lo cual 
es requisito indispensable para la contemplación.

Con relación a esto último, la natural inclinación por un pensar inacabable 
perpetuada por la lógica de producción del animal laborans es razón su-
ficiente para abogar por una pedagogía del mirar que conceda prioridad 



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

24

a un mirar cauteloso y crítico de los estímulos “positivos” del entorno. En 
definitiva, las propuestas de Han y Nietzsche convergen en la consideración 
de que el Zeitgeist contemporáneo se encuentra totalmente desprovisto de 
sosiego, lo cual imposibilita toda posibilidad de establecer un elemento re-
flexivo a través del cual ponderar las motivaciones detrás del propio actuar 
y, más importante aún, la naturaleza de uno mismo.

§2. CONFRONTACIÓN

§2.1. Sobre la ebriedad

Todo hacer y contemplar estético es resultado exclusivo de la ebriedad. La 
ebriedad es una exaltación fisiológica de las fuerzas vitales del sujeto, la cual 
tiene como condición preliminar una idealización de los estímulos, o una 
asimilación de los estímulos del entorno por parte del sujeto creador. Es en 
razón de esto, que la pertinencia de la ebriedad radica en que esta conduce 
a un obrar provisto de perspectiva y trascendencia:

Para que haya arte, para que haya cualquier tipo de acción y de contem-
plación estéticas, para ello es indispensable una condición fisiológica 
previa: la ebriedad. La ebriedad tiene que haber intensificado en primer 
lugar la excitabilidad de toda la máquina: sin ello no se llega a ningún 
arte. (…) En la ebriedad lo esencial es el sentimiento de intensificación de 
la fuerza y de plenitud. De este sentimiento se hace entrega a las cosas, se 
las obliga a que tomen de nosotros (…) — a este proceso se lo denomina 
idealizar (Nietzsche 2016c, CI Incursiones de un intempestivo 8, 658-659).

Al indagar en la propuesta de Nietzsche, se asume la tesis de que la 
exaltación interna del sujeto creador procede en concordancia con su 
cosmovisión, y es en virtud de la ebriedad que este consolida los estímulos 
a los que se encuentra expuesto para transformarlos y así determinar la 
trascendencia de su poiesis:

En este estado [de ebriedad], desde nuestra propia plenitud enrique-
cemos todo lo que encontramos: aquello que vemos, (…) lo vemos 
henchido, concentrado, fuerte, sobrecargado de fuerza. El ser humano 
que se halla en este estado transforma las cosas hasta el punto en que 
ellas reflejan el poder de aquel, — hasta que son reflejos de la perfección 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

25       

de ese humano. Este tener que transformar en perfecto es — arte. Incluso 
todo lo que el ser humano no es, en dicho estado se le convierte sin em-
bargo en un placer en sí; en el arte el ser humano goza de sí mismo como 
perfección (Nietzsche 2016c, CI Incursiones de un intempestivo 9, 659)5.

A fin de cuentas, la ebriedad significa el éxtasis que conlleva una expe-
riencia estética íntegra y vitalista vigente sobre la base de una inmersión 
voluntaria en el entorno. Se trata del estado de excelencia experimentado 
por el artista al asumir su labor creativa como una metamorfosis entre su 
potestad y su producción, la imperatividad de tener que transformar el 
mundo de acuerdo con una voluntad vigorosa.

§2.2. Sobre la tragedia y la antítesis de lo apolíneo y lo dionisíaco

En vista de que toda experiencia estética brota de la ebriedad, el objetivo 
ahora es profundizar en el vínculo que posibilita la síntesis entre la estética 
y el pesimismo dionisíaco, y para ello es conveniente partir de la tragedia 
griega.

Bernhard Zimmermann (1955-) explica que el intercambio entre Erwin 
Rohde (1845-1898) y Nietzsche conduciría al primero a establecer que el 
fin último de la tragedia es el arribo a un “estado visionario” como producto 
del delirio exacerbado que suscita la celebración ática (Zimmermann 2012, 
158). Desde un punto de vista psicológico, este “estado visionario” es el 
desahogo de toda alteración reprimida en virtud del éxtasis de la fiesta 
(Zimmermann 2012, 159-160). Asimismo, es a través de la tragedia que los 
griegos constituyen un recurso estético que compendia de forma eficaz los 
planos del espectador, de la música y de la puesta en escena. Análogamen-
te, el elemento dionisíaco de la tragedia se halla en el fenómeno dramático 
primordial; es decir, la supresión de la individuación para someterse a la 
euforia de una colectividad encantada por el goce de la celebración.

5	 He modificado ligeramente la traducción. Nietzsche sostiene: “Dies Verwandeln-müssen 
in’s Vollkommne ist – Kunst” (KSA 6, 117).



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

26

Lo que concierne ahora es indagar en la dicotomía estético-nietzscheana 
de lo apolíneo y lo dionisíaco, y para ese propósito es imprescindible abor-
dar el siguiente pasaje:

Mucho habremos ganado para la ciencia estética cuando hayamos 
llegado, no sólo al discernimiento lógico, sino a la seguridad inmediata 
de la intuición de que el desarrollo continuado del arte está ligado a la 
duplicidad de lo apolíneo y de lo dionisíaco (…) Con sus dos divinidades 
del arte, Apolo y Dioniso, se enlaza nuestro conocimiento de que en el 
mundo griego subsiste una antítesis tremenda, en origen y metas, entre 
el arte del escultor, el arte apolíneo, y el arte no-plástico de la música, que 
es el arte de Dioniso: ambas pulsiones tan diferentes van en compañía 
(…) con el fin de que en ellos se perpetúe la lucha de aquella antítesis, 
sobre la cual la común palabra “arte” tiende un puente (…) (Nietzsche 
2011, NT 1, 338).

En líneas generales, la correlación entre ambos principios es antitética pero 
complementaria. Por un lado está Apolo como el paradigma de todo arte 
representacional constituido sobre la excelencia cosmética de la armonía y 
la templanza, motivo por el cual el principio de lo apolíneo comprende ex-
clusivamente a las artes figurativas de la belleza y lo sublime. Por otro lado 
está Dioniso como el paradigma del arte arraigado por el embelesamiento 
que supone la desmesura sensorial de la ebriedad, razón por la cual el prin-
cipio de lo dionisíaco contempla la impetuosidad de la música con miras a 
que el participante se entregue al regocijo de una colectividad desplazada 
por los cantos del ditirambo, como puede ser visto a continuación:

Pero en el ditirambo dionisíaco el exaltado dionisíaco llega a estar excita-
do hasta la intensificación suprema de todas sus capacidades simbólicas: 
algo jamás sentido se ve impulsado a exteriorizarse, el aniquilamiento 
de la individuación, la unidad en el genio de la especie, más aún, de la 
naturaleza (Nietzsche 2011, NT La visión dionisíaca del mundo 4, 476).

Dicho esto, la trascendencia de la música es mejor comprendida al abordar 
específicamente la tragedia, pues el arte dionisíaco requiere del activo 
involucramiento de las esferas del público, del escenario y, sobre todo, la 
del coro. De facto, lo que posibilita una síntesis entre las esferas del público 
y del escenario es el coro: esto se denomina como el fenómeno dramáti-
co primordial, a través del cual la individuación de cada participante es 
exterminada para dar vida a una masa enaltecida por la ebriedad del arte 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

27       

como fiesta (Hanza 2006, 25). En lo que respecta a esto último, Nietzsche 
complementa con lo siguiente:

Sólo que se ha de tener siempre presente que el público de la tragedia 
ática se reencontraba a sí mismo en el coro de la orquesta, y que en el 
fondo no había ninguna antítesis entre el público y coro: pues lo único 
que hay es un gran coro sublime de sátiros que bailan y cantan o de 
quienes se hacen representar por estos sátiros. (…) Estamos autorizados 
a llamar al coro, en su estadio primitivo en la tragedia primordial, una 
autorreverberación del ser humano dionisíaco (…) La excitación dio-
nisíaca está en condiciones de comunicar a toda una masa entera esa 
aptitud artística de verse rodeada por semejante multitud de espíritus, 
con la que ella se sabe íntimamente unida. Este proceso del coro de las 
tragedias es el fenómeno dramático primordial: verse transformado a sí 
mismo delante de sí, y actuar entonces como si uno realmente hubiese 
pasado a formar parte de otro cuerpo, de otro carácter (Nietzsche 2011, 
NT 8, 365-366).

De esta manera, es a consecuencia de la música que resulta factible para 
el principio de lo dionisíaco hacer efectiva la tragedia como un fenómeno 
estético tangible. Asimismo, el fenómeno dramático primordial conlleva una 
eliminación intencionada de la individuación como resultado de la euforia 
provocada por la música del coro, de modo que “el elemento dionisíaco se 
privilegia respecto al apolíneo, y la tragedia es el triunfo final del espíritu 
dionisíaco” (Vattimo 2002, 166). Por la razón expuesta, Nietzsche considera 
la tragedia como la producción artística suprema, pues esta pone de 
manifiesto una antropología estética plausible como consecuencia de lo 
dionisíaco.

Dado que es posible interpolar la adversidad e imprevisibilidad de la vida 
con la voluntad de vivir gracias a la tragedia, es que resulta legítimo esta-
blecer un paralelo entre el arte y la vida. Desde la perspectiva del pesimismo 
dionisíaco, el arte representa un medio con una visión ecléctica de la vida 
dada su naturaleza inmersiva a través del cual se trasciende lo intangible. 
En definitiva, el arte se encuentra al servicio de la vida, como sostiene 
Nietzsche: “Lo esencial de esta concepción [de la tragedia] es el concepto 
del arte en relación con la vida: el arte está considerado, tanto psicológica 
como fisiológicamente, como el gran estimulante, como lo que incita 



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

28

eternamente a la vida, a la vida eterna (…)” (Nietzsche 2008, FP Primavera 
de 1888 14 [23], 514).

§2.3. Sobre el artista dionisíaco

El predominio del arte dionisíaco encuentra validez en tanto es capaz de 
abarcar la totalidad de la conditio humana y representar un medio contun-
dente a través del cual exteriorizar el elemento dionisíaco de la existencia. 
A propósito de esto, la noción de hombre dionisíaco, o el sujeto entregado a 
descifrar la naturaleza que constituye su ser en el mundo, cobra pertinencia 
en tanto su condición lo posibilita de asumirse como artista dionisíaco en 
virtud de su impulso imitativo de los estímulos a los que se encuentra 
expuesto por medio del arte:

Al ser humano dionisíaco le es imposible no comprender una sugestión 
de cualquier tipo, no le pasa desapercibido ningún signo de afecto, tiene 
el grado máximo del instinto de comprensión y adivinación, así como po-
see el grado máximo del arte de la comunicación. Se introduce en toda 
piel, en todo afecto: se transforma constantemente (Nietzsche 2016c, CI 
Incursiones de un intempestivo 10, 660).

De esta manera, es lícito discutir sobre la figura del artista dionisíaco como 
una respuesta vitalista provista de un carácter incisivo que se encuentra en 
profunda sintonía con su entorno.

Si bien el proceso creativo del artista dionisíaco parte de la exaltación de 
su sentimiento de poder suscitada por la ebriedad, a esta primera etapa 
le continúan dos posteriores: la agudeza de los sentidos y la imitación. Con 
relación a esto último, la agudeza de los sentidos conlleva la adopción de 
un lenguaje que traduzca cada estímulo percibido, y la imitación supone 
el establecimiento de un medio a través del cual transformar ese lenguaje 
que asimila la experiencia del mundo; es decir, la definición de un medio 
artístico. Independientemente de ello, el elemento dionisíaco es el que 
dictamina la naturaleza del proceso aquí discutido:

En el estado dionisíaco, (…) el sistema total de los afectos es el que está 
excitado e intensificado: de tal modo que este sistema descarga de 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

29       

una vez todos sus medios de expresión y al mismo tiempo hace que se 
exteriorice la fuerza que es capaz de (…) transformar, y que se manifieste 
todo género de mímica y arte dramático (Nietzsche 2016c, CI Incursiones 
de un intempestivo 10, 660).

Por otra parte, el carácter crítico inmanente al artista dionisíaco representa 
una contestación al sistema de valores inherente al Zeitgeist. Sobre esto, es 
legítimo afianzar una contraposición entre la degeneración del conformista 
animal laborans y la vitalidad del inconformista artista dionisíaco:

Pues, entre tanto, hemos aprendido a cometer el error de hablar de una 
contraposición entre sano y enfermo: se trata de grados, — lo que yo 
sostengo en este caso es que aquello a lo que hoy día se llama “sano” 
representa un nivel más bajo de lo que bajo circunstancias favorables 
sería estar sano (…) que estamos relativamente enfermos (…) El artista 
pertenece a una raza todavía más fuerte. Lo que para nosotros ya sería 
nocivo, lo que en nosotros sería enfermizo, en él es naturaleza (Nietzsche 
2008, FP Primavera de 1888 14 [119], 558).

Al plantear esta última contraposición se concreta adicionalmente la 
pertinencia del artista dionisíaco: su poiesis como aporte de significado del 
mundo. De esta manera, el arte y la filosofía se consolidan como auténtica 
crítica que parte de una misma exhortación: la necesidad de aspirar por 
una existencia afirmativa y transformadora de lo contingente, como pos-
tula Nietzsche:

Los artistas avasalladores, que saben sacar de todo conflicto un tono 
consonante, son aquellos que hacen beneficiarse a las cosas de su propio 
poderío y su propia liberación: expresan su experiencia más íntima en el 
simbolismo de cada obra de arte, — su creación es agradecimiento por 
su ser (Nietzsche 2008, FP Otoño de 1887 10 [168], 355).

§3. CONCLUSIÓN

Este apartado final tiene por cometido responder a las siguientes dos 
interrogantes, las cuales servirán de hilo argumental y sintético de los 
contenidos discutidos a lo largo del presente artículo:



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

30

I. 	 ¿Los planteamientos de Nietzsche sobre el pesimismo encuentran 
validez en el siglo XXI?

II. 	 De ser así, ¿la solución planteada por Nietzsche resuelve la controversia 
del pesimismo en el Zeitgeist contemporáneo?

En lo que concierne a la primera interrogante, es legítimo contestar que sí. 
Sí, pues es posible determinar una correspondencia entre el pesimismo ro-
mántico y la lógica de “positividad” consustancial a la sociedad del cansancio 
al tomar en consideración que ambos desembocan no solo en un estan-
camiento, sino también en una degeneración del sujeto con relación a su 
entorno. Consecuentemente, el pesimismo romántico pone de manifiesto 
este decaimiento al idealizar la aflicción como un elemento que deja sin 
efecto a toda voluntad reactiva de asumir la vida como un plano adverso al 
cual hacer frente, mientras que la lógica de “positividad” se adhiere a este 
mismo procedimiento al implementar en el animal laborans, o sujeto de 
producción, el estándar contemporáneo que conlleva una expectativa de 
autonomía por intermedio de una incesante auto explotación. De facto, el 
punto de referencia que hace posible postular una concordancia entre el 
pesimismo romántico y la lógica de “positividad” es la resignación, en tanto 
la incompetencia del pesimista romántico ante alguna suposición de hosti-
lidad y el agotamiento perpetuo del animal laborans son testimonio de una 
cultura y un tiempo particularmente decrépitos. En definitiva, la asunción 
de un pesimismo dionisíaco en el Zeitgeist del siglo XXI es legítima, pues ello 
supone una contestación provista de vitalidad a la impotencia del pesimista 
romántico y la heteronomía coercitiva de la “positividad”.

Por lo que se refiere a la segunda interrogante, es lícito responder que sí 
también. Sí en este caso, porque el carácter pluridimensional del arte 
dionisíaco proporciona significado al vacío establecido por la lógica de 
“positividad”. Con relación a esto, el planteamiento que entraña el arte al 
servicio de la vida cobra pertinencia, pues ello significa una resolución 
a las varias patologías que son producto de la sociedad del cansancio. El 
razonamiento detrás de esto último yace sobre la noción de que el nexo 
entre el arte y la vida es la naturaleza reactiva que constituye la adopción de 
una perspectiva enraizada estrictamente por un pesimismo dionisíaco y la 
vehemencia que comprende la experiencia estética dionisíaca. Esta síntesis 



El
 a

rt
is

ta
 d

io
ni

sí
ac

o 
co

m
o 

re
sp

ue
st

a 
al

 m
un

do
 c

on
te

m
po

rá
ne

o,
 o

 s
ob

re
 la

 v
al

id
ez

 d
e 

la
 e

st
ét

ic
a 

de
 N

ie
tz

sc
he

 e
n 

el
 s

ig
lo

 X
XI

31       

posibilita al sujeto de asumirse como artista dionisíaco y, por consiguiente, 
disponer de la potestad de confrontar las afecciones de su entorno a través 
de una producción estética constituida por una conciencia crítica contun-
dente. Asimismo, asumir el rol de artista dionisíaco en la contemporaneidad 
supone la adopción de una perspectiva no solo crítica, sino también trans-
formadora y, ante todo, humana bajo circunstancias que paradójicamente 
han desprovisto a la conditio humana de su propia naturaleza. Esta impera-
tividad por manifestar lo más elevado para determinar la vigencia de una 
cultura intempestiva y soberana por medio del arte implica una afirmación 
del mismo artista dionisíaco, el cual se reivindica a través de ese exceso de 
vivir que lo caracteriza, como postula Georges Bataille (1897 - 1962):

Diría que el éxtasis, el sacrificio, la tragedia, la poesía, la risa son formas 
en las que la vida se pone a la altura de lo imposible. Pero son formas na-
turales en la medida en que el sacrificador, el poeta, el reidor, no piensa 
para nada en ponerse a la altura de lo imposible, a lo cual sacrifica, está 
inspirado o se ríe sin saber bien qué lo trastorna e incluso eludiéndolo 
mediante el sacrificio, la poesía, la risa. Si al tomar conciencia de lo im-
posible, me pongo a su nivel, puedo estar o no en éxtasis, puedo reírme, 
no reírme, tener o no un sentimiento sagrado, poético, trágico, ya no me 
limito a sufrir lo imposible de las cosas, lo reconozco como tal, no eludo 
lo imposible de lo cual me río, etc. (…) (Bataille 2018, 233).

En resumidas cuentas, la estética nietzscheana de lo dionisíaco es pertinen-
te para el ojo contemporáneo en tanto asumir el arte como un elemento 
crítico-vitalista significa la posibilidad de proveer al sujeto de un recurso 
práctico a través del cual comprender y confrontar circunstancias hostiles, 
así como reafirmar tanto su condición como su experiencia humana al asu-
mirse como artista dionisíaco que exterioriza estas dos a través de su poiesis 
para suscitar una ruptura con todo aquello que supone una decadencia de 
la naturaleza humana.

Siglas

NT	 El nacimiento de la tragedia
HH	 Humano, demasiado humano
GC	 La gaya ciencia



Ro
dr

ig
o 

A
lc

al
de

32

Za	 Así habló Zaratustra
GM 	 La genealogía de la moral
CI 	 Crepúsculos de los ídolos
FP	 Fragmentos póstumos

Bibliografía

Bataille, Georges, 2018. Sobre Nietzsche: suma ateológica III. Buenos Aires: El cuenco 
de plata.

Han, Byung-Chul, 2021. La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder.

Hanza, Kathia, 2006. Nietzsche intempestivo: el arte más allá de la estética. Instantes 
y azares 3, 15-33.

Nietzsche, Friedrich, 1980. Götzen-Dämmerung. En: Sämtliche Werke. Kritische Studie-
nausgabe edición de Giorgio Colli y Mazzino Montinari, tomo 6, Munich, Berlín, 
Nueva York: Deutscher Taschenbuch Verlag y Walter de Gruyter.

—	 2008. Fragmentos póstumos (1885-1889), edición dirigida por Diego Sánchez 
Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

—	 2010. Fragmentos póstumos (1869-1874), edición dirigida por Diego Sánchez 
Meca, vol. I. Madrid: Tecnos.

—	 2011. El nacimiento de la tragedia y escritos preparatorios. En: Obras completas, 
edición dirigida por Diego Sánchez Meca, vol. I. Madrid: Tecnos.

—	 2014a. Humano, demasiado humano. Volumen segundo. En: Obras completas, 
edición dirigida por Diego Sánchez Meca, vol. III. Madrid: Tecnos.

—	 2014b. La gaya ciencia. En: Obras completas, edición dirigida por Diego Sánchez 
Meca, vol. III. Madrid: Tecnos.

—	 2016a. De la genealogía de la moral: un escrito polémico. En: Obras completas, 
edición dirigida por Diego Sánchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

—	 2016b. Así habló Zaratustra: un libro para todos y para nadie. En: Obras completas, 
edición dirigida por Diego Sánchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

—	 2016c. Crepúsculo de los ídolos: cómo se filosofa con el martillo. En: Obras comple-
tas, edición dirigida por Diego Sánchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

Vattimo, Gianni, 2002. Diálogo con Nietzsche: ensayos 1961-2000. Barcelona: Paidós.

Zimmermann, Bernhard, 2012. Europa y la tragedia griega: de la representación ritual 
al teatro actual. Madrid: Siglo XXI. 


