EL ARTISTA DIONISIACO COMO RESPUESTA AL
MUNDO CONTEMPORANEO, O SOBRE LA VALIDEZ
DE LA ESTETICA DE NIETZSCHE EN EL SIGLO XXI

Robrico ALCALDE
Pontificia Universidad Catdlica del Peru

Resumen:

El presente articulo esboza un analisis de la estética nietzscheana con el objetivo
de afianzar su pertinencia para una mirada contemporanea, esto bajo el postulado
de que la naturaleza intempestiva y reactiva del arte convierte a este en un recurso
contundente ante un panorama cuyo sistema valorativo es desfavorable e incon-
gruente. Asi, las nociones de arte y artista dionisiaco de Nietzsche plantean una
solucién directa a la hostilidad que suponen a gran escala las varias deficiencias
de la sociedad del cansancio del siglo XXI, tal y como la entiende Byung-Chul Han.

Palabras clave:
Arte intempestivo, estética, Nietzsche, sociedad del cansancio, vita contemplativa.

Abstract:

The following paper outlines an analysis of Nietzschean aesthetics with the purpose
of strengthening its pertinence for a contemporary perspective, based on the prem-
ise that the untimely and reactive nature of art turns it into a powerful resource in
the face of a landscape whose value system is unfavorable and incongruent. Thus,
Nietzsche’s notions of art and Dionysian artist offer a direct solution to the large-
scale hostility caused by the many deficiencies of 21st-century burnout society, as
understood by Byung-Chul Han.

Keywords:
Untimely art, aesthetics, Nietzsche, burnout society, vita contemplativa.

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.001

Estudios de Filosofia, vol. 23 (2025), pp. 11-32



Rodrigo Alcalde

May you live in interesting times, traducida al espafiol como “ojala vivas en
tiempos interesantes’, es lo que en el mundo anglosajon se conoce como la
“maldicion china” La naturaleza irénica de la frase en cuestion radica en su
empleo del adjetivo “interesante” para aludir la experiencia de verse inmer-
so en tiempos particularmente antagdnicos en contraposicion a tiempos
cargados de circunstancias favorables y novedosas. De facto, la pertinencia
de esta yace en ser el predmbulo de los tiempos venideros.

Si la “maldicion china” representa el presagio de la contemporaneidad, la
maxima que mejor describe el siglo XXl es la de Yes, we can, o “si podemos”.
Esta constituye el apogeo de una “positividad” sin fronteras como légica de
toda sociedad que aspira al progreso y a la prosperidad. Independiente-
mente de ello, al asumir un analisis meticuloso con relacién a la maxima en
cuestion, es que resulta factible precisar en esta un caracter paradéjico que
supone una asuncién de agotamiento ad nauseam como autonomia. Por
esa razén surge la necesidad de establecer una éptica incisiva que dispon-
ga de un elemento practico con el objetivo de contrarrestar la controversia
aqui identificada.

Con el objetivo de establecer una critica tanto contundente como pragma-
tica, es que la propuesta estética de Friedrich Nietzsche (1844-1900) cobra
significado, pues esta supone una concepcién del arte como un elemento
vitalista provisto de un caracter comprometido, pero al mismo tiempo
confrontativo con su entorno. Asi, lo que mas adelante en este articulo
se entendera como arte dionisiaco y, por consiguiente, la figura del artista
dionisiaco representan el paradigma intempestivo de una conditio humana
vigorosa frente a una contemporaneidad adversa'.

Es en razon de esto, que el presente articulo se encuentra compuesto por
tres apartados: uno primero en el que se abarcan la nocién nietzscheana
de pesimismo y sociedad del cansancio de Byung-Chul Han (1959-) con el
fin de establecer un diagnéstico del entorno contemporaneo; un segundo,

1 La presente investigacion es una version modificada de una versién mas extensa de mi
tesis de Licenciatura. Esta se encuentra disponible en el siguiente enlace:
https://tesis.pucp.edu.pe/server/api/core/bitstreams/03bd9b94-08c5-4413-9094-481e874d-
db07/content



en el que se discute la estética de Nietzsche a través de los conceptos de
ebriedad y lo apolineo y lo dionisiaco para perfilar aquello que constituye
al artista dionisiaco como una respuesta dinamica ante la contingencia de
una cultura perniciosa en apogeo; y un tercero, que sirve como conclusién
y sintesis de los dos primeros y a través del cual se apunta a responder dos
interrogantes clave que reafirman lo postulado a lo largo del articulo.

§1. DECADENCIA
§1.1. El pesimismo segun Nietzsche

Asumir toda investigacién que conlleve la adopcion de una Ooptica
nietzscheana, pero que a la vez prescinda de una comprension de las cir-
cunstancias que determinan el entorno del nucleo de la investigacién, es
negligente. Negligente, pues es imprescindible comprender el sentido que
rige el sistema de valores inherentes a una época para plantear un diagnds-
tico y subsecuente marco critico que sirva de solucién a toda problematica,
tal como lo sostiene el mismo Nietzsche: “(...) Hace falta una critica de los
valores morales, ha de ponerse en cuestion el propio valor de dichos valores
— y para ello hace falta conocer las condiciones y las circunstancias de que
surgierony en que se han desarrollado y desplazado (...)" (Nietzsche 201643,
GM Prélogo 6, 457)2 Para tal fin respecto del entorno contemporaneo, se
partird de la nocion nietzscheana de pesimismo en tanto, como veremos, la
dicotomia que esta supone resulta vigente en el Zeitgeist* contemporaneo.

La concepcion nietzscheana de pesimismo es dicotdmica, pues postula la
vigencia de un pesimismo romdntico y un pesimismo dionisiaco. Con relacién

2 Todas las citas de Nietzsche incluyen entre el aflo de publicacién y el nimero de pagina
la siguiente informacion: las siglas de la obra en cuestion, sequido del nombre de la seccion
(cuando corresponda) y del numeral empleado por Nietzsche; en el caso de los fragmentos
pdstumos: la fecha del fragmento y su numeracién estandar. Un indice de siglas empleadas
se encuentra al final del texto. La Unica referencia a la edicion critica alemana de las obras
Nietzsche es tomada de la Kritische Studienausgabe, citada como KSA, seguida del nimero del
tomo y del nimero de pégina.

3 Digase del clima que define un periodo especifico del tiempo tal como es visto a través de
las creencias, ideas y tendencias culturales de la época en cuestion. El empleo del término en
el presente trabajo es de forma general y no especificamente al modo de Hegel.

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI



Rodrigo Alcalde

a esto, el pesimismo romdntico conlleva una idealizacion de la angustia que
desprovee al sujeto de su voluntad de vivir para estancarlo en una pers-
pectiva unilateral que concibe el fatalismo de la vida como un elemento
concluyente de la experiencia humana, como es propuesto a continuacion:

Quiero al fin poner todavia en una féormula mi oposicién al pesimismo
romdntico, es decir, el pesimismo de los carentes, los fallidos, los venci-
dos: existe una voluntad de tragicidad y pesimismo que es signo tanto de
rigor como de fuerza del entendimiento (gusto, sentimiento, conciencia
moral). Con esta voluntad en el pecho, no se teme a lo terrible y proble-
matico propio de toda existencia: incluso se busca. Tras esa voluntad esta
el valor, el orgullo, el deseo de un gran enemigo (Nietzsche 2014a, HH Il
Prélogo 7, 279).

Por otro lado, en lo que respecta al pesimismo dionisiaco, Nietzsche postula
lo siguiente:

El mas rico en plenitud de vida, el dios y el hombre dionisiaco, se puede
permitir no sélo la visién de lo terrible (...) sino incluso la accién terrible
(...); en él, lo malo aparece de cierto modo permitido, como consecuen-
cia de un exceso de fuerzas generadoras (...). A ese pesimismo del futuro
— jpues viene! jlo veo venirl — lo llamo pesimismo dionisiaco (Nietzsche
2014b, GCV 370, 885-886).

Con relacién a lo citado anteriormente, el pesimismo dionisiaco presupone
lo trdgico como un factor vitalista que proporciona al sujeto un enfoque
dindmico y ecléctico que convalida la legitimidad de su voluntad a través
de la busqueda deliberada de contrariedades y experiencias inéditas.
Precisamente, este “exceso de fuerzas generadoras” posibilitan al sujeto
dionisiaco ser espectador y agente, y es un “pesimismo del futuro” pues
responde al estancamiento del pesimista romdntico al inducir una pers-
pectiva afirmativa y exploratoria de la vida desde sus multiples avatares,
al margen de si estos son favorables o desfavorables. En otras palabras, el
sujeto dionisiaco se entrega deliberadamente a ese gran e indeterminado
caleidoscopio denominado existencia, pero que al mismo tiempo dispone
de una fuerza creativa para actuar.



§1.2. Sobre la potestad confrontativa del arte

La vitalidad de la fuerza artistica se halla exaltada al asumir una cosmovision
arraigada por el pesimismo dionisiaco. Precisamente, porque la perspectiva
dionisiaca del mundo provee al impulso creador de una dptica critica que
prescinde de toda valoracion preestablecida en su entorno, es que surge la
necesidad de determinar un medio a través del cual exteriorizar el potencial
de ese impulso critico-creativo.

En lo que respecta a constituir un medio contundente a través del cual
manifestar el impulso anteriormente establecido, Nietzsche postula lo
siguiente: “El saber absoluto conduce al pesimismo [romdntico]: el antidoto
es el arte. La filosofia es indispensable para la formacion porque ella com-
promete al saber en una concepcion artistica del mundo y a través de ella
lo ennoblece” (Nietzsche 2010, FP 1872-1873 19 [52], 357). Con relacién a
esto ultimo, Nietzsche sostiene que el arte es un medio licito para contra-
rrestar el antagonismo de la vida en virtud de que los cimientos de la poiesis
artistica encuentran justificacion en una légica que los consolida como un
medio provisto de un bagaje filoséfico que concede énfasis al acto creativo.
M4s aun, el arte presupone una sintesis entre la facultad creativa y la propia
naturaleza humana exteriorizada como una respuesta a lo intangible, como
es visto a continuacion:

Sin duda, nosotros vivimos en una continua ilusiéon debido a la superfi-
cialidad de nuestro intelecto: es decir, necesitamos en todo momento
el arte para vivir. Nuestro ojo nos mantiene atados a las formas. Pero si
nosotros mismos somos los que poco a poco educamos ese 0jo, veremos
entonces reinar en nosotros mismos una fuerza artistica. Por lo tanto,
vemos en la naturaleza misma mecanismos contra el saber absoluto: e/
filésofo conoce el lenguaje de la naturaleza y dice: “necesitamos el arte”
y “s6lo tenemos necesidad de una parte del saber” (Nietzsche 2010, FP
1872-1873 19 [49], 356).

Asi, desde la perspectiva dionisiaca del mundo, el arte es un medio lo
suficientemente eficaz para exteriorizar la exuberancia de las fuerzas
individuales y hacer frente a la hostilidad del entorno en virtud de su base
y formacién filoséfica. Por afadidura, este arte dionisiaco representa una
afirmacién de la vida en tanto afianza la tesis de que el goce ultimo de la

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI



Rodrigo Alcalde

existencia encuentra fundamento en la multidimensionalidad de la conditio
humana, a través de la plenitud que implica asumir el rol de creador:

También el arte dionisiaco quiere convencernos del eterno placer de la
existencia (...). Nosotros somos realmente, por breves instantes, el ser
primordial mismo, y sentimos su incontenible afan de existencia y placer
por la existencia; ahora nos parecen necesarios la lucha, el tormento, la
aniquilacién de los fenémenos, dada la superabundancia de innumera-
bles formas de existencia que se apremian y se empujan a vivir, dada la
exuberante fecundidad de la voluntad del mundo; somos traspasados
por el furioso aguijén de esos tormentos en el mismo instante en el
que, por asi decirlo, nos hemos unificado con el inconmensurable placer
primordial por la existencia y en el que barruntamos, en un éxtasis dio-
nisiaco, la indestructibilidad y eternidad de ese placer (Nietzsche 2011,
NT 17, 404).

§1.3. Hacia la sociedad del cansancio

Podria decirse que el siglo XXl es el siglo de la“positividad”. Una“positividad”
cuya consigna del Yes, we can llegaria a constituir el paradigma socio-antro-
polégico en la contemporaneidad. Paraddjicamente, esta “positividad” y,
por consiguiente, la verdadera naturaleza de su Yes, we can es, en realidad,
negativa.

Al analizar detenidamente aquello a lo que exhorta este Yes, we can, es po-
sible determinar que, por un lado, este conlleva adherirse a un optimismo
ingenuo; y, por otro lado, a asumir una imperativa y unilateral necesidad de
emprender ad nauseam con el fin de alcanzar cierto grado de “felicidad”. En
otros términos, la“positividad” del siglo XXI equivale a una compulsiva auto
imposicién de emprendimientos, incluso si estos no son factibles desde un
punto de vista objetivo.

Un concepto mas preciso para definir el siglo XXI es el de sociedad del
cansancio, empleado por el surcoreano Byung-Chul Han. La pertinencia
del concepto en cuestidn radica en la propuesta de que las sociedades
contempordneas se encuentran compuestas por sujetos expuestos y
subyugados a un fatal exceso de “positividad” que desemboca en deter-
minadas falencias, como lo pueden ser la ansiedad, la depresion y la fatiga



que, en casos criticos, podrian culminar en el deceso del sujeto en cuestion.
La peculiaridad de esta “positividad” radica en que el sujeto es victima y
victimario, motivo por el cual factores externos como una tirania ya no son
necesarios para avasallarlo. Este es esclavizado por voluntad propia, y en
ello yace su concepcién de “autonomia’, como postula Han:

El cansancio de la sociedad de rendimiento es un cansancio a solas
(Alleinmiidigkeit), que aisla y divide. (...) Este cansancio que separa ator-
menta “con laincapacidad de mirary con la mudez”.(...) Estos cansancios
son violencia, porque destruyen toda comunidad, toda cercania (...) el
cansancio del yo en cuanto cansancio a solas es un cansancio sin mundo,
que aniquila al mundo. Este “abre” el yo y lo convierte en algo “permea-
ble” para el mundo (Han 2021, 68-70).

Al establecer un contraste entre la sociedad del siglo XX y la del siglo XXI
es posible determinar que la sociedad del siglo XX asume una norma dis-
ciplinaria de distincion entre el yo y lo ajeno al yo, dictamina que la poten-
cialidad del sujeto yace regida por las exigencias del entorno, y estipula el
control politico-represivo como principal amenaza para la autonomia. Por
otra parte, la sociedad del siglo XXI incorpora una norma autodisciplinaria
de asimilaciéon del yo como unico elemento vigente en el entorno, propone
que las exigencias del sujeto se encuentran por encima de su objetiva
potencialidad, y subsiste inconscientemente la |6gica del yo como victima
y victimario, o el ego que domina sobre el colectivo y la propia cordura. Con
relacién a esto ultimo, Han postula lo siguiente:

Segun parece, al inconsciente social le es inherente el afan de maximizar
la produccién. A partir de cierto punto de productividad, la técnica
disciplinaria, es decir, el esquema negativo de la prohibicién, alcanza de
pronto su limite. Con el fin de aumentar la productividad se sustituye el
paradigma disciplinario por el de rendimiento, por el esquema positivo
del poder hacer (kénnen), pues a partir de un nivel determinado de pro-
duccion, la negatividad de la prohibicién tiene un efecto bloqueante e
impide un crecimiento ulterior (Han 2021, 27).

La problematica del sujeto de rendimiento, o animal laborans, radica en que
este se entrega deliberadamente a la posibilidad de ser “incompetente”
en un entorno cuya légica exige mas de él. Su naturaleza es hiperactiva,
y reafirma su “autonomia” por medio del trabajo al margen de si este lo

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI



Rodrigo Alcalde

consume. En otras palabras, su concepciéon de “autonomia” es coercitiva
por definicién en tanto esta lo exhorta a acentuar sus logros con el fin de
permanecer en un ciclo incesante de auto explotacion, motivo por el cual
no resulta sorprendente que el sujeto adolezca de una serie de patologias
en nombre de la“positividad’, como fue planteado anteriormente:

Las enfermedades neuronales como la depresion, el trastorno por déficit
de atencién con hiperactividad (TDAH), el trastorno limite de la perso-
nalidad (TLP) o el sindrome de desgaste ocupacional (SDO) definen el
panorama patolégico de comienzos de este siglo. Estas enfermedades
no son infecciones, no son infartos ocasionados por la negatividad de
lo otro inmunolégico, sino por un exceso de positividad (Han 2021, 13).

La alienacién de los estdndares de trabajo actuales imposibilita la realiza-
cién del sujeto. La explotacion ya no es alienacién; por el contrario, la ex-
plotacion es“libertad”y “perfeccionamiento”. Al seguir esta linea, es posible
esquematizar la légica de produccion de la sociedad del cansancio como la
“positividad” de un yo que desrealiza y explota al mismo yo en nombre de
una ilusoria nocién de “autonomia”. La ironia que supone la vita activa del
sujeto de rendimiento equivale a una sustitucién de la nocién de vida por
proyecto, o como el esparcimiento y la labor son dos caras de la misma mo-
neda. Asi, Han propone lo siguiente:“Si uno renunciara a su individualidad y
se entregara plenamente al proceso de la especie, gozaria, cuando menos,
de la serenidad propia de un animal. El animal laborans tardomoderno es,
en sentido estricto, todo menos animalizado” (Han 2021, 42-43).

§1.4. La vita contemplativa como respuesta a la sociedad del cansancio

Habida cuenta de que el panorama contemporaneo es inherentemente des-
enfrenado y hostil, surge la necesidad de aspirar por una vita contemplativa
con el objetivo de contrarrestar la vita activa intrinseca en la sociedad del
cansancio. Para este cometido, Han recurre a Nietzsche en tanto su nocién
de vita contemplativa no conlleva una apertura indiferente del entorno. De
facto, la vita contemplativa nietzscheana asume la quietud como un espacio
critico-meditativo de los estimulos en contraste con la euforia de un Zeit-
geist abundante en “positividad”. En otras palabras, el modus operandi de



la vita contemplativa nietzscheana conlleva el empleo de la quietud como
una herramienta de apertura que asimila y examina los estimulos.

Con relacién a la vita contemplativa nietzscheana, Han propone lo siguiente:

La vita contemplativa presupone una particular pedagogia del mirar. En
El ocaso de los idolos, Nietzsche formula tres tareas por las que se requie-
ren educadores: hay que aprender a mirar, a pensary a hablar y escribir.
El objetivo de este aprender es, segun Nietzsche, la “cultura superior”.
Aprender a mirar significa “acostumbrar el ojo a mirar con calma y con
paciencia, a dejar que las cosas se acerquen al 0jo’, es decir, educar el ojo
para una profunda y contemplativa atencién, para una mirada larga y
pausada. (...) Reaccionar inmediatamente y a cada impulso es, al parecer
de Nietzsche, en si ya una enfermedad, un declive, un sintoma del agota-
miento (Han 2021, 49-50).

Dado que es fundamental asumir una pedagogia del mirar como condicién
necesaria para el arribo a una vita contemplativa plena, es que resulta licito
hablar de negatividad en este contexto; a saber, negatividad como una
discrepancia con la “positividad” impartida por la légica de produccion.
Concretamente, la negatividad del“no-..."* presupone un rasgo fundamen-
tal de la contemplacidn efectiva, y al mismo tiempo dictamina un caracter
de soberania. Por anadidura, Han insiste en que la negatividad del “no-...”
es cuantiosa en actividad, a diferencia de la hiperpasividad que implica la
asuncion de la potencia positiva, la cual es impotente por definicion. Asi, la
potencia negativa dispone de un caracter dindmico en tanto le es posible
realizar una accion de forma eficaz; a saber, la posibilidad de negar con
soberania en contraste con la impotencia de la fuerza positiva, la cual es
incapaz de siquiera actuar en la medida de que se encuentra subordinada a
algo, como puede ser visto a continuacion:

Una verdadera vuelta hacia lo otro requiere la negatividad de la interrup-
cién. Tan solo a través de la negatividad propia del detenerse, el sujeto
de accion es capaz de atravesar el espacio entero de la contingencia, el
cual se sustrae de una mera actividad. Ciertamente, la vacilacion no es

4 El texto original en alemén emplea la férmula “Nicht-zu..." Esta va seguida de un verbo
en infinitivo con el objetivo de hacer énfasis en la completa omision de toda una accién. Por
ejemplo, “Nicht zu schreiben” equivaldria a “no escribir’, dando por entendido la vigencia de la
inactividad.

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI



Rodrigo Alcalde

20

una accion positiva, pero vacilar es indispensable para que la acciéon no
decaiga al nivel del trabajo. Hoy en dia vivimos en un mundo muy pobre
en interrupciones, en entres y entre-tiempos (Han 2021, 50-51).

Han considera que la sociedad del mafana estard protagonizada por
farmacos. Es decir, si hoy en dia habitamos la sociedad de la realizacion y
el éxito, la sociedad del futuro sera la sociedad del dopaje. Esto ultimo no
resulta sorprendente en vista del exceso de colapsos y la falta de vitalidad
que definen al animal laborans, el cual prolonga los estandares de super-
produccién y la ironia de un “rendir sin rendir”.

Particularmente, la metamorfosis del sujeto disciplinario al sujeto de pro-
duccién tiene como base la vigencia de un pesimismo que hace patente
la calamidad de vivir en una monétona tirania autoimpuesta alimentada
por la avaricia de una légica desentendida de toda instancia de quietud. En
resumidas cuentas, la paraddjica tragedia del animal laborans yace en que
este dispone tanto de la totalidad como de la parcialidad del mundo, pero
es incapaz de comprender la magnitud de tal posibilidad.

§1.5. Correlacion: la sociedad del cansancio desde
una 6ptica nietzscheana

Como fue establecido anteriormente, toda vita contemplativa depende de
una pedagogia del mirar. Asimismo, una pedagogia del mirar conlleva referir
a las tres tareas del educador de Nietzsche; a saber, el aprender a ver, el
aprender a pensar, y el aprender a hablary escribir. El cometido de estas tres
tareas es el arribo a una“cultura aristocratica’, y es esta Ultima clave en tanto
comprende por afadidura a las facultades fundamentales del Ubermensch:
el autoconocimiento y el permanente estado de superacion.

Al discutir estas dos facultades del Ubermensch, resulta posible adherirse
en paralelo a una optica dionisiaca del mundo, pues el elemento vitalista
que entrelaza al Ubermensch con la perspectiva dionisiaca encuentra justi-
ficacion en la concepcién de una conditio humana ennoblecida por la pre-
meditada confrontacion de la naturaleza indeterminada de la existencia.



De esta manera, el autoconocimiento presupone un constante cuestiona-
miento de la identidad individual con el objetivo de determinar la propia
naturaleza. Independientemente de ello, Nietzsche lamenta la aparente
imposibilidad de conocerse a uno mismo en su totalidad, dado que la na-
turaleza individual es un flujo en constante cambio, pero al mismo tiempo
refiere a la tendencia de recurrir a lo externo para dejar constancia de lo
individual:

Nosotros, los que conocemos, a nosotros mismos no nos conocemos (...).
Respecto de las demas cosas de la vida, por lo que hace a las llamadas “ex-
periencias’, — (...) En tales cosas me temo que nunca hemos estado “en
lo que se estd” (...) “;quiénes somos realmente?” (...) Y seguimos siendo
por fuerza extrafios a nosotros mismos, no nos entendemos, por fuerza
nos confundimos, para nosotros rige por siempre jamas el principio de
que “lo que mas lejos le queda a cada uno es él mismo’, — respecto
de nosotros no somos “los que conocemos” (...) (Nietzsche 2016a, GM
Prélogo 1, 453).

La cuestion del descubrimiento de uno mismo no es un asunto sin prece-
dentes para Nietzsche, pues este dedica una considerable porcién, si no
la totalidad, de su Zaratustra a ponderar dicho asunto. Al margen de ello,
el cometido de la facultad del autoconocimiento es el poner de manifiesto
el precepto de que la naturaleza individual es cambiante en virtud de un
caustico y constante interrogatorio de la propia identidad.

Por otra parte, el permanente estado de superacién significa sumarse deli-
beradamente a la incertidumbre del vivir como un acto afirmativo a través
del cual se arriba a aspiraciones superiores: una voluntad de seriorio. Esto
es afianzado en la siguiente citacién del Zaratustra, en la cual el sacrificio
que comprende afrontar lo incierto conlleva la recompensa de una gran
sabiduria del mundo y del progresivo descubrimiento de uno mismo:

Y asi como lo pequefio se entrega a lo grande para obtener su placery su
poder en lo mas pequeiio: asi también se entrega lo mas grande, y por
amor al poder — arriesga la vida misma. Tal es la entrega de lo mas gran-
de, ser unriesgo y un peligroy un juego de dados con la muerte.Y donde
hay sacrificio y servicio y miradas de amor: alli también hay voluntad de
ser sefior. (...) Y fue la vida misma la que me cont6 este secreto: “Mira,
dijo, soy aquello que siempre debe superarse a si mismo (...)" (Nietzsche
2016b, Za Il De la superacién de si mismo, 140).

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

21



Rodrigo Alcalde

22

Esta suerte de “inmolacidon premeditada” frente al caracter adverso de la
vida dinamiza y robustece la potestad del sujeto soberano, cuya perspec-
tiva es por definicién pluridimensional en tanto la exposicién a multiples
hazafas de numerosas naturalezas amplia y revitaliza su perspectiva. En
otras palabras, el permanente estado de superacién induce e instruye al suje-
to en la naturaleza multiforme de la vida y de si mismo con el propésito de
que este disponga de una perspectiva dindmica y una voluntad soberana a
través de la cual reafirmarse.

Es legitimo sostener la viabilidad de una vita contemplativa auténtica al
afianzar la compatibilidad entre las facultades de autoconocimiento y per-
manente estado de superacién del Ubermensch nietzscheano con la fuerza
vital de la potencia negativa de Han. El resultado de esta interpolacién
supone por afadidura una transformacién de la conditio humana con miras
a una cultura suprema y un enfoque pluridimensional provisto de un matiz
critico.

Tanto Han como Nietzsche coinciden en que las deficiencias del animal
laborans, o el sujeto producto de un Zeitgeist deficiente, radican en su falta
de una identidad trascendente y la paroxistica proactividad sin ocio a la
que se encuentra intencionalmente subyugado. Concretamente, el animal
laborans no es mdas que un rostro incégnito dispensable en una sociedad
de masas, la sociedad del cansancio. Este es unilateral, y se halla desprovisto
del caracter creador-contingente que comprende una transvaloracion de
los valores de su entorno, pues su “potencialidad” se encuentra reducida a
una estéril cosmovision de lo perecedero.

Desde un punto de vista exclusivamente nietzscheano, el animal laborans
es comparable con lo que Nietzsche argumenta a propésito del dltimo
hombre. Este Ultimo representa al sujeto entregado a la resignacién del
desahogo temporal que supone el dia a dia, y se jacta de haber forjado una
“felicidad” fortuita, como puede ser visto en el siguiente pasaje:

Asi pues, quiero hablarles de lo mas despreciable: el ultimo hombre. (...)
“;Quéesamor? ;Qué es creacion? ;Qué esanhelo? ;Qué es estrella?”’— asi
pregunta el Ultimo hombre y parpadea. (...) [Los Ultimos hombres] han
abandonado las regiones donde era dificil vivir: pues se necesita calor.



(...) Se sigue trabajando, pues el trabajo es un entretenimiento. Pero uno
se cuida de que el entretenimiento no termine resultando perjudicial.
(...) Todo el mundo quiere lo mismo, todo el mundo es lo mismo: quien
siente de manera distinta, se va voluntariamente al manicomio. (...) Hay
un pequeno placer para el dia y un pequeno placer para la noche: pero
se honra la salud. “Hemos inventado la felicidad” — dicen los ultimos
hombres, y parpadean (Nietzsche 2016b, Za Prélogo 5, 76-77).

En consecuencia, tanto el animal laborans como el dltimo hombre represen-
tan dos caras de la misma moneda, ya que ninguno posee una conciencia
de lointerno ni el control de sus vidas, y adicionalmente se vanaglorian de
haber establecido una felicidad voluble y carente de profundidad.

Adicionalmente, la correspondencia entre el sujeto dionisiaco y el
Ubermensch radica en que las motivaciones que impulsan el hacer de am-
bos parten de una dptica vitalista que reivindica el proceso creativo como
resultado de una transvaloracién de los valores de su contexto. Consecuen-
temente, la fuerza creativa del Ubermensch es equiparable a la naturaleza
inventiva del artista en la medida en que ambos proporcionan significados
inéditos del mundo a través de su poiesis.

La légica “positiva” intrinseca a la sociedad del cansancio implanta en el
animal laborans la predisposicion por un pensar ininterrumpido carente
de alguna instancia de introspeccion. La problematica que esto ultimo
implica supone la imposibilidad de remitirse a la serenidad que conlleva la
contemplacién, pues esta es Unicamente asequible a través de la quietud
meditativa que conlleva la introspeccién. En consecuencia, la inclinacion
del animal laborans por la naturaleza activa e indiferente de su entorno
ocasiona una ruptura definitiva con el componente estatico que define
a la introspeccion. Al haberse anulado la posibilidad de remitirse a la
introspeccion, yace también suprimida toda oportunidad de abordar una
percepcion del entorno sobre la base de una interrupcién temporal, lo cual
es requisito indispensable para la contemplacién.

Con relacién a esto ultimo, la natural inclinaciéon por un pensar inacabable
perpetuada por la légica de produccién del animal laborans es razén su-
ficiente para abogar por una pedagogia del mirar que conceda prioridad

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

23



Rodrigo Alcalde

24

a un mirar cauteloso y critico de los estimulos “positivos” del entorno. En
definitiva, las propuestas de Han y Nietzsche convergen en la consideracion
de que el Zeitgeist contemporaneo se encuentra totalmente desprovisto de
sosiego, lo cual imposibilita toda posibilidad de establecer un elemento re-
flexivo a través del cual ponderar las motivaciones detras del propio actuar
y, mas importante aun, la naturaleza de uno mismo.

§2. CONFRONTACION
§2.1.Sobre la ebriedad

Todo hacer y contemplar estético es resultado exclusivo de la ebriedad. La
ebriedad es una exaltacion fisiologica de las fuerzas vitales del sujeto, la cual
tiene como condicion preliminar una idealizacion de los estimulos, o una
asimilacion de los estimulos del entorno por parte del sujeto creador. Es en
razén de esto, que la pertinencia de la ebriedad radica en que esta conduce
a un obrar provisto de perspectiva y trascendencia:

Para que haya arte, para que haya cualquier tipo de accién y de contem-
placién estéticas, para ello es indispensable una condicién fisioldgica
previa: la ebriedad. La ebriedad tiene que haber intensificado en primer
lugar la excitabilidad de toda la maquina: sin ello no se llega a ningun
arte.(...) Enla ebriedad lo esencial es el sentimiento de intensificacion de
la fuerzay de plenitud. De este sentimiento se hace entrega a las cosas, se
las obliga a que tomen de nosotros (...) — a este proceso se lo denomina
idealizar (Nietzsche 2016¢, Cl Incursiones de un intempestivo 8, 658-659).

Al indagar en la propuesta de Nietzsche, se asume la tesis de que la
exaltacion interna del sujeto creador procede en concordancia con su
cosmovision, y es en virtud de la ebriedad que este consolida los estimulos
a los que se encuentra expuesto para transformarlos y asi determinar la
trascendencia de su poiesis:

En este estado [de ebriedad], desde nuestra propia plenitud enrique-
cemos todo lo que encontramos: aquello que vemos, (...) lo vemos
henchido, concentrado, fuerte, sobrecargado de fuerza. El ser humano
que se halla en este estado transforma las cosas hasta el punto en que
ellas reflejan el poder de aquel, — hasta que son reflejos de la perfeccion



de ese humano. Este tener que transformar en perfecto es — arte. Incluso
todo lo que el ser humano no es, en dicho estado se le convierte sin em-
bargo en un placer en si; en el arte el ser humano goza de si mismo como
perfeccion (Nietzsche 2016¢, Cl Incursiones de un intempestivo 9, 659)°.

A fin de cuentas, la ebriedad significa el éxtasis que conlleva una expe-
riencia estética integra y vitalista vigente sobre la base de una inmersion
voluntaria en el entorno. Se trata del estado de excelencia experimentado
por el artista al asumir su labor creativa como una metamorfosis entre su
potestad y su produccién, la imperatividad de tener que transformar el
mundo de acuerdo con una voluntad vigorosa.

§2.2. Sobre la tragedia y la antitesis de lo apolineo y lo dionisiaco

En vista de que toda experiencia estética brota de la ebriedad, el objetivo
ahora es profundizar en el vinculo que posibilita la sintesis entre la estética
y el pesimismo dionisiaco, y para ello es conveniente partir de la tragedia
griega.

Bernhard Zimmermann (1955-) explica que el intercambio entre Erwin
Rohde (1845-1898) y Nietzsche conduciria al primero a establecer que el
fin Ultimo de la tragedia es el arribo a un “estado visionario” como producto
del delirio exacerbado que suscita la celebracion éatica (Zimmermann 2012,
158). Desde un punto de vista psicoldgico, este “estado visionario” es el
desahogo de toda alteracién reprimida en virtud del éxtasis de la fiesta
(Zimmermann 2012, 159-160). Asimismo, es a través de la tragedia que los
griegos constituyen un recurso estético que compendia de forma eficaz los
planos del espectador, de la musica y de la puesta en escena. Andlogamen-
te, el elemento dionisiaco de la tragedia se halla en el fenémeno dramdtico
primordial; es decir, la supresiéon de la individuacion para someterse a la
euforia de una colectividad encantada por el goce de la celebracion.

5 He modificado ligeramente la traduccion. Nietzsche sostiene: “Dies Verwandeln-mdissen
in's Vollkommne ist — Kunst” (KSA 6, 117).

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

25



Rodrigo Alcalde

26

Lo que concierne ahora es indagar en la dicotomia estético-nietzscheana
de lo apolineo y lo dionisiaco, y para ese propoésito es imprescindible abor-
dar el siguiente pasaje:

Mucho habremos ganado para la ciencia estética cuando hayamos
llegado, no sélo al discernimiento l6gico, sino a la seguridad inmediata
de la intuicion de que el desarrollo continuado del arte esta ligado a la
duplicidad de lo apolineo y de lo dionisiaco (...) Con sus dos divinidades
del arte, Apolo y Dioniso, se enlaza nuestro conocimiento de que en el
mundo griego subsiste una antitesis tremenda, en origen y metas, entre
el arte del escultor, el arte apolineo, y el arte no-pléstico de la musica, que
es el arte de Dioniso: ambas pulsiones tan diferentes van en compafia
(...) con el fin de que en ellos se perpetue la lucha de aquella antitesis,
sobre la cual la comun palabra “arte” tiende un puente (...) (Nietzsche
2011, NT 1, 338).

En lineas generales, la correlacion entre ambos principios es antitética pero
complementaria. Por un lado estd Apolo como el paradigma de todo arte
representacional constituido sobre la excelencia cosmética de la armonia'y
la templanza, motivo por el cual el principio de lo apolineo comprende ex-
clusivamente a las artes figurativas de la belleza y lo sublime. Por otro lado
estd Dioniso como el paradigma del arte arraigado por el embelesamiento
que supone la desmesura sensorial de la ebriedad, razén por la cual el prin-
cipio de lo dionisiaco contempla la impetuosidad de la musica con miras a
que el participante se entregue al regocijo de una colectividad desplazada
por los cantos del ditirambo, como puede ser visto a continuacion:

Pero en el ditirambo dionisiaco el exaltado dionisiaco llega a estar excita-
do hasta la intensificacion suprema de todas sus capacidades simbdlicas:
algo jamas sentido se ve impulsado a exteriorizarse, el aniquilamiento
de la individuacion, la unidad en el genio de la especie, mas aun, de la
naturaleza (Nietzsche 2011, NT La visién dionisiaca del mundo 4, 476).

Dicho esto, la trascendencia de la musica es mejor comprendida al abordar
especificamente la tragedia, pues el arte dionisiaco requiere del activo
involucramiento de las esferas del publico, del escenario y, sobre todo, la
del coro. De facto, lo que posibilita una sintesis entre las esferas del publico
y del escenario es el coro: esto se denomina como el fenémeno dramadti-
co primordial, a través del cual la individuacién de cada participante es
exterminada para dar vida a una masa enaltecida por la ebriedad del arte



como fiesta (Hanza 2006, 25). En lo que respecta a esto ultimo, Nietzsche
complementa con lo siguiente:

Sélo que se ha de tener siempre presente que el publico de la tragedia
atica se reencontraba a si mismo en el coro de la orquesta, y que en el
fondo no habia ninguna antitesis entre el publico y coro: pues lo tnico
que hay es un gran coro sublime de sétiros que bailan y cantan o de
quienes se hacen representar por estos sétiros. (...) Estamos autorizados
a llamar al coro, en su estadio primitivo en la tragedia primordial, una
autorreverberacion del ser humano dionisiaco (...) La excitacion dio-
nisiaca estd en condiciones de comunicar a toda una masa entera esa
aptitud artistica de verse rodeada por semejante multitud de espiritus,
con la que ella se sabe intimamente unida. Este proceso del coro de las
tragedias es el fenémeno dramdtico primordial: verse transformado a si
mismo delante de si, y actuar entonces como si uno realmente hubiese
pasado a formar parte de otro cuerpo, de otro caracter (Nietzsche 2011,
NT 8, 365-366).

De esta manera, es a consecuencia de la musica que resulta factible para
el principio de lo dionisiaco hacer efectiva la tragedia como un fenédmeno
estético tangible. Asimismo, el fenémeno dramadtico primordial conlleva una
eliminacién intencionada de la individuacién como resultado de la euforia
provocada por la musica del coro, de modo que “el elemento dionisiaco se
privilegia respecto al apolineo, y la tragedia es el triunfo final del espiritu
dionisiaco” (Vattimo 2002, 166). Por la razén expuesta, Nietzsche considera
la tragedia como la produccién artistica suprema, pues esta pone de
manifiesto una antropologia estética plausible como consecuencia de lo
dionisiaco.

Dado que es posible interpolar la adversidad e imprevisibilidad de la vida
con la voluntad de vivir gracias a la tragedia, es que resulta legitimo esta-
blecer un paralelo entre el arte y la vida. Desde la perspectiva del pesimismo
dionisiaco, el arte representa un medio con una visién ecléctica de la vida
dada su naturaleza inmersiva a través del cual se trasciende lo intangible.
En definitiva, el arte se encuentra al servicio de la vida, como sostiene
Nietzsche: “Lo esencial de esta concepcion [de la tragedia] es el concepto
del arte en relacién con la vida: el arte esta considerado, tanto psicoldgica
como fisioldgicamente, como el gran estimulante, como lo que incita

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

27



Rodrigo Alcalde

28

eternamente a la vida, a la vida eterna (...)" (Nietzsche 2008, FP Primavera
de 1888 14 [23], 514).

§2.3. Sobre el artista dionisiaco

El predominio del arte dionisiaco encuentra validez en tanto es capaz de
abarcar la totalidad de la conditio humana y representar un medio contun-
dente a través del cual exteriorizar el elemento dionisiaco de la existencia.
A proposito de esto, la nocién de hombre dionisiaco, o el sujeto entregado a
descifrar la naturaleza que constituye su ser en el mundo, cobra pertinencia
en tanto su condicion lo posibilita de asumirse como artista dionisiaco en
virtud de su impulso imitativo de los estimulos a los que se encuentra
expuesto por medio del arte:

Al ser humano dionisiaco le es imposible no comprender una sugestion
de cualquier tipo, no le pasa desapercibido ningtin signo de afecto, tiene
el grado maximo del instinto de comprension y adivinacion, asi como po-
see el grado maximo del arte de la comunicacion. Se introduce en toda
piel, en todo afecto: se transforma constantemente (Nietzsche 2016¢, Cl
Incursiones de un intempestivo 10, 660).

De esta manera, es licito discutir sobre la figura del artista dionisiaco como
una respuesta vitalista provista de un caracter incisivo que se encuentra en
profunda sintonia con su entorno.

Si bien el proceso creativo del artista dionisiaco parte de la exaltacién de
su sentimiento de poder suscitada por la ebriedad, a esta primera etapa
le contintian dos posteriores: la agudeza de los sentidos y la imitacién. Con
relacién a esto ultimo, la agudeza de los sentidos conlleva la adopcién de
un lenguaje que traduzca cada estimulo percibido, y la imitacién supone
el establecimiento de un medio a través del cual transformar ese lenguaje
que asimila la experiencia del mundo; es decir, la definicion de un medio
artistico. Independientemente de ello, el elemento dionisiaco es el que
dictamina la naturaleza del proceso aqui discutido:

En el estado dionisiaco, (...) el sistema total de los afectos es el que esta
excitado e intensificado: de tal modo que este sistema descarga de



una vez todos sus medios de expresion y al mismo tiempo hace que se
exteriorice la fuerza que es capaz de (...) transformar, y que se manifieste
todo género de mimicay arte dramatico (Nietzsche 2016¢, Cl Incursiones
de un intempestivo 10, 660).

Por otra parte, el caracter critico inmanente al artista dionisiaco representa
una contestacion al sistema de valores inherente al Zeitgeist. Sobre esto, es
legitimo afianzar una contraposicién entre la degeneracién del conformista
animal laborans y la vitalidad del inconformista artista dionisiaco:

Pues, entre tanto, hemos aprendido a cometer el error de hablar de una
contraposicion entre sano y enfermo: se trata de grados, — lo que yo
sostengo en este caso es que aquello a lo que hoy dia se llama “sano”
representa un nivel mas bajo de lo que bajo circunstancias favorables
seria estar sano (...) que estamos relativamente enfermos (...) El artista
pertenece a una raza todavia mas fuerte. Lo que para nosotros ya seria
nocivo, lo que en nosotros seria enfermizo, en él es naturaleza (Nietzsche
2008, FP Primavera de 1888 14 [119], 558).

Al plantear esta ultima contraposicién se concreta adicionalmente la
pertinencia del artista dionisiaco: su poiesis como aporte de significado del
mundo. De esta manera, el arte y la filosofia se consolidan como auténtica
critica que parte de una misma exhortacién: la necesidad de aspirar por
una existencia afirmativa y transformadora de lo contingente, como pos-
tula Nietzsche:

Los artistas avasalladores, que saben sacar de todo conflicto un tono
consonante, son aquellos que hacen beneficiarse a las cosas de su propio
poderio y su propia liberacién: expresan su experiencia mas intima en el
simbolismo de cada obra de arte, — su creacién es agradecimiento por
su ser (Nietzsche 2008, FP Otofio de 1887 10 [168], 355).

§3. CONCLUSION

Este apartado final tiene por cometido responder a las siguientes dos
interrogantes, las cuales servirdn de hilo argumental y sintético de los
contenidos discutidos a lo largo del presente articulo:

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

29



Rodrigo Alcalde

30

I.  ¢Los planteamientos de Nietzsche sobre el pesimismo encuentran
validez en el siglo XXI?

IIl.  Deserasi, jla solucién planteada por Nietzsche resuelve la controversia
del pesimismo en el Zeitgeist contemporaneo?

En lo que concierne a la primera interrogante, es legitimo contestar que si.
Si, pues es posible determinar una correspondencia entre el pesimismo ro-
mdntico y la légica de“positividad” consustancial a la sociedad del cansancio
al tomar en consideracién que ambos desembocan no solo en un estan-
camiento, sino también en una degeneracion del sujeto con relacién a su
entorno. Consecuentemente, el pesimismo romdntico pone de manifiesto
este decaimiento al idealizar la afliccion como un elemento que deja sin
efecto a toda voluntad reactiva de asumir la vida como un plano adverso al
cual hacer frente, mientras que la légica de “positividad” se adhiere a este
mismo procedimiento al implementar en el animal laborans, o sujeto de
produccioén, el estdndar contemporaneo que conlleva una expectativa de
autonomia por intermedio de una incesante auto explotacion. De facto, el
punto de referencia que hace posible postular una concordancia entre el
pesimismo romdntico y la l6gica de “positividad” es la resignacion, en tanto
la incompetencia del pesimista romdntico ante alguna suposicion de hosti-
lidad y el agotamiento perpetuo del animal laborans son testimonio de una
cultura y un tiempo particularmente decrépitos. En definitiva, la asuncion
de un pesimismo dionisiaco en el Zeitgeist del siglo XXI es legitima, pues ello
supone una contestacion provista de vitalidad a la impotencia del pesimista
romdntico y la heteronomia coercitiva de la “positividad”

Por lo que se refiere a la segunda interrogante, es licito responder que si
también. Si en este caso, porque el caracter pluridimensional del arte
dionisiaco proporciona significado al vacio establecido por la Iégica de
“positividad”. Con relacién a esto, el planteamiento que entrafia el arte al
servicio de la vida cobra pertinencia, pues ello significa una resolucion
a las varias patologias que son producto de la sociedad del cansancio. El
razonamiento detras de esto ultimo yace sobre la nocion de que el nexo
entre el arte y la vida es la naturaleza reactiva que constituye la adopcién de
una perspectiva enraizada estrictamente por un pesimismo dionisiaco y la
vehemencia que comprende la experiencia estética dionisiaca. Esta sintesis



posibilita al sujeto de asumirse como artista dionisiaco y, por consiguiente,
disponer de la potestad de confrontar las afecciones de su entorno a través
de una produccién estética constituida por una conciencia critica contun-
dente. Asimismo, asumir el rol de artista dionisiaco en la contemporaneidad
supone la adopcion de una perspectiva no solo critica, sino también trans-
formadora y, ante todo, humana bajo circunstancias que paradéjicamente
han desprovisto a la conditio humana de su propia naturaleza. Esta impera-
tividad por manifestar lo mas elevado para determinar la vigencia de una
cultura intempestiva y soberana por medio del arte implica una afirmacion
del mismo artista dionisiaco, el cual se reivindica a través de ese exceso de
vivir que lo caracteriza, como postula Georges Bataille (1897 - 1962):

Diria que el éxtasis, el sacrificio, la tragedia, la poesia, la risa son formas
en las que la vida se pone a la altura de lo imposible. Pero son formas na-
turales en la medida en que el sacrificador, el poeta, el reidor, no piensa
para nada en ponerse a la altura de lo imposible, a lo cual sacrifica, esta
inspirado o se rie sin saber bien qué lo trastorna e incluso eludiéndolo
mediante el sacrificio, la poesia, la risa. Si al tomar conciencia de lo im-
posible, me pongo a su nivel, puedo estar o no en éxtasis, puedo reirme,
no reirme, tener o no un sentimiento sagrado, poético, tragico, ya no me
limito a sufrir lo imposible de las cosas, lo reconozco como tal, no eludo
lo imposible de lo cual me rio, etc. (...) (Bataille 2018, 233).

En resumidas cuentas, la estética nietzscheana de lo dionisiaco es pertinen-
te para el ojo contemporaneo en tanto asumir el arte como un elemento
critico-vitalista significa la posibilidad de proveer al sujeto de un recurso
practico a través del cual comprender y confrontar circunstancias hostiles,
asi como reafirmar tanto su condicion como su experiencia humana al asu-
mirse como artista dionisiaco que exterioriza estas dos a través de su poiesis
para suscitar una ruptura con todo aquello que supone una decadencia de
la naturaleza humana.

Siglas

NT El nacimiento de la tragedia
HH Humano, demasiado humano
GC La gaya ciencia

El artista dionisiaco como respuesta al mundo contempordneo, o sobre la validez de la estética de Nietzsche en el siglo XXI

31



Rodrigo Alcalde

32

Za Asi hablé Zaratustra

GM La genealogia de la moral
cl Crepusculos de los idolos
FP Fragmentos péstumos
Bibliografia

Bataille, Georges, 2018. Sobre Nietzsche: suma ateoldgica lll. Buenos Aires: El cuenco

de plata.

Han, Byung-Chul, 2021. La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder.

Hanza, Kathia, 2006. Nietzsche intempestivo: el arte mas alla de la estética. Instantes

yazares 3, 15-33.

Nietzsche, Friedrich, 1980. Gétzen-Ddmmerung. En: Sdmtliche Werke. Kritische Studie-

nausgabe edicion de Giorgio Colli y Mazzino Montinari, tomo 6, Munich, Berlin,
Nueva York: Deutscher Taschenbuch Verlag y Walter de Gruyter.

2008. Fragmentos pdstumos (1885-1889), edicion dirigida por Diego Sdnchez
Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

2010. Fragmentos péstumos (1869-1874), edicion dirigida por Diego Sanchez
Meca, vol. |. Madrid: Tecnos.

2011. El nacimiento de la tragedia y escritos preparatorios. En: Obras completas,
edicién dirigida por Diego Sdnchez Meca, vol. I. Madrid: Tecnos.

2014a. Humano, demasiado humano. Volumen segundo. En: Obras completas,
edicién dirigida por Diego Sanchez Meca, vol. lll. Madrid: Tecnos.

2014b. La gaya ciencia. En: Obras completas, edicién dirigida por Diego Sanchez
Meca, vol. Ill. Madrid: Tecnos.

2016a. De la genealogia de la moral: un escrito polémico. En: Obras completas,
edicion dirigida por Diego Sdnchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

2016b. Asi hablé Zaratustra: un libro para todos y para nadie. En: Obras completas,
edicion dirigida por Diego Sdnchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

2016c. Crepusculo de los idolos: cémo se filosofa con el martillo. En: Obras comple-
tas, edicion dirigida por Diego Sanchez Meca, vol. IV. Madrid: Tecnos.

Vattimo, Gianni, 2002. Didlogo con Nietzsche: ensayos 1961-2000. Barcelona: Paid6s.

Zimmermann, Bernhard, 2012. Europa y la tragedia griega: de la representacion ritual

al teatro actual. Madrid: Siglo XXI.



