LA CONCEPCION MEDIEVAL DE LA PROPIEDAD.
DOMINIUMY SOBERANIA COMO BASE DE
LA SECULARIZACION DEL MUNDO MODERNO

GiNo CANALES
Pontificia Universidad Catdlica del Peru

Resumen:

En esta contribucion planteo una reconstruccion de las tensiones entre lo teolé-
gico y lo secular que recorren el concepto de propiedad durante el medioevo. Mi
propuesta es que esta tension se ve representada igualmente por tensiones entre
el poder eclesiastico y el monarquico que llevan finalmente a los procesos de se-
cularizacién que se encuentran a la base de la modernidad. En ese sentido, de esta
tensién surgen luego también las bases para la concepcién moderna y capitalista
de la propiedad.

Palabras clave:
Propiedad, dominium, filosofia medieval, ley natural, feudalismo

Abstract:

In this paper, | establish a reconstruction of the tensions between the theological
and secular foundations of the concept of property during the Middle Ages. What
| propose is that this tension is represented as well by tensions between the power
of the church and monarchical power, which leads, in turn, to the secularization
processes that we can find as a basis for modernity. In that sense, from this tension
also arises the basis for the modern capitalist conception of property.

Keywords:
Property, dominium, medieval philosophy, natural law, feudalism.

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.002

Estudios de Filosofia, vol. 23 (2025), pp. 33-55

33



Gino Canales

34

§1.INTRODUCCION

Menciona Marx (2009) en su critica de La cuestion judia, de Bruno Bauer,
que son cuatro los ejes normativos sobre los cuales se apoya el capitalis-
mo. Libertad, igualdad, propiedad y seguridad. Asi, las relaciones sociales
propias del capitalismo se caracterizan por estar compuestas de miembros
libres e iguales en tanto ciudadanos, con la capacidad de ser propietarios
y de que dicha propiedad sea respetada por el conjunto de la sociedad. Al
mismo tiempo que la sociedad burguesa se erige sobre estas premisas nor-
mativas, las traiciona por cuanto destruye sus condiciones de posibilidad:
los sujetos bajo el capitalismo no son libres por cuanto se ven coaccionados
a participar de la explotacién del mercado laboral, no son iguales por cuan-
to enfrentan desigualdades materiales resultado de la propiedad privada
de medios de produccidn, no son propietarios por cuanto se les niega el
acceso a la propiedad para que sigan dependiendo del salario y tampoco
se ven seguros por cuanto la expropiacién es moneda comun del capital’.

Las intuiciones de Marx, que le permiten llegar a esta caracterizacién de las
relaciones sociales bésicas del capitalismo, se apoyan en primera instancia
en la interpretacion de los Principios de filosofia del derecho de Hegel, la cual,
a su vez, toma como evidencia el andlisis de la Declaracidon de Derechos del
Hombre y las constituciones de diferentes estados norteamericanos. Sin
embargo, la pregunta que rapidamente deberia acudir a nosotros es si esto
es suficiente. ;Como podemos estar seguros de que la presencia de estos
derechos en los documentos mencionados es evidencia de la centralidad
de estas relaciones sociales bajo el capitalismo?

Aun mas. De acuerdo a Guillermo Rochabrin (2007), el argumento de
Marx no consiste en que estos derechos supongan Uinicamente una suerte
de armazén ideoldgico que dota de legitimidad a relaciones capitalistas

1 Esta idea, que atafie a las contradicciones propias del capitalismo, ha sido trabajada
extensamente. Un ejemplo seria el texto de Marx ya mencionado, donde se plantea esto en
su primera forma. Mas recientemente, Nancy Fraser (2020) ha trabajado diferentes contradic-
ciones del capitalismo, en su relacion con las esferas politica, reproductiva y ecoldgica. Clasico
es ya, ademas, el texto de Harvey (2014) sobre las diferentes contradicciones del capitalismo.
Més modestamente, otra de mis investigaciones actuales, todavia en proceso de publicacién,
aborda la contradiccidn concreta entre capitalismo y propiedad.



preexistentes y que son, al mismo tiempo, resultado de las mismas. Por el
contrario, esta linea de interpretacion sostiene que son estos derechos y el
modo en que se plasman en relaciones sociales concretas la base sobre la
cual las relaciones mercantiles del capitalismo pueden cobrar existencia y
extenderse como dimension central de las relaciones sociales de las socie-
dades modernas. Si seguimos este hilo, el reto no es Unicamente demostrar
que estos derechos ocupan un lugar central, sino también la imbricacion
historica de los mismos con el surgimiento de las dinamicas del capital (y no,
como podria ser tentacidn para ciertas corrientes de marxismo ortodoxo,
que estas surgen como resultado de las condiciones de la base econémica).

Este articulo es un primer esfuerzo en direccién a explorar el reto presenta-
do. Esta exploracidn, no obstante, se plantea de manera todavia bastante
limitada. El objetivo que me propongo es analizar el lugar del concepto
de propiedad en el surgimiento de las relaciones capitalistas, para luego
determinar cudl es la lI6gica que dicho concepto sigue bajo ya propiamente
el capitalismo. Rastrear ese espacio del concepto de propiedad supone un
contraste necesario, esto es, el esfuerzo de pensar la dimension especifi-
camente moderna bajo la cual se concibe la propiedad y cémo ello repre-
senta una ruptura con el pensamiento medieval. A la vez, implica también
rastrear el conjunto de transformaciones a nivel de relaciones sociales que
van de la mano con esta reconfiguracién del concepto de propiedad? Este
esfuerzo supone dejar entre paréntesis los otros derechos mencionados,
de libertad, igualdad y seguridad, que tendrian que ser materia de trabajos
similares. En este caso especifico, ademas, supone centrarnos ante todo en
el caso medieval, como una forma de fundamentar en trabajos posteriores
como esto da pie al nacimiento de las relaciones capitalistas modernas.

En La condicién humana, Hannah Arendt (1998) explica que una peculia-
ridad que el pensamiento de Locke introduce en la modernidad es la de
pensar la fundamentacion de la propiedad en el trabajo. Explica: “Locke

2 Conlo cual nos centraremos principalmente en el caso europeo. Ha de tenerse en cuenta
la influencia durante el medioevo de los desarrollos que se dan en las regiones dominadas
por el islam (Duby 2009), asi como la influencia durante los inicios de la modernidad de las
regiones colonizadas (Bhandar 2018), pero en buena medida pensaremos estos fenémenos
como centralmente europeos por cuanto es ahi donde surge originariamente el capitalismo.

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

35



Gino Canales

36

[no se encuentra] satisfecho con la explicacion tradicional del origen de la
propiedad a través de la adquisicion, la conquista, o una divisién original
del mundo comun” (Arendt 1998, 110; la traduccién es nuestra). Esta cita
introduce ya dos elementos importantes a considerar. Por un lado, nos da
una pista sobre las formas premodernas de concebir la fundamentacion
de la propiedad - conquista, adquisicion, division original. Por otro lado,
nos presenta un reto: ;por qué es que Locke no se encuentra satisfecho
con esta explicacion? ;Qué condiciones sociales cambian que llevan a esta
necesidad de reconceptualizar el fundamento de la propiedad? Esta es
la direccién que seguiremos en las siguientes paginas: reconstruir, aun si
superficialmente, la forma medieval de concebir la propiedad?, e identificar
aquellas transformaciones estructurales que apuntan a la necesidad de la
formacion de una concepcién moderna de la propiedad.

De acuerdo a Richard Schlatter (1951), a grandes rasgos, la concepcién
medieval de la propiedad, en su fundamentacion, se deriva de una tension
entre el pensamiento cristiano y la influencia de escuelas paganas en el
pensamiento laico. Mientras los textos del canon cristiano tienen como
principal tono la condena de la propiedad, la acumulacién de riquezas y la
desigualdad, las cuales, en conjunto, son vistas como pecados, la filosofia
pagana —que incluye el pensamiento griego y romano- ofrecia una via para
naturalizar estos mismos fenédmenos mas alla de su dimension moral o de
pecado®. En ese sentido, entender la forma en que se concibe la propiedad
durante el medioevo requiere entender esta tension.

3 Ciertamente cuando Arendt (1998) apela a una “explicacion tradicional” de la fundamen-
tacion de la propiedad, no se refiere Unicamente a la concepcion medieval de la misma. La
fuente en la que se basa, de Richard Schlatter (1951), cubre la evolucion del concepto de
propiedad desde las épocas de los griegos. Ello resulta simplemente demasiado extenso para
estas paginas, por mas que alguna mencién ocasional a Aristételes resulte necesaria.

4 Habria que advertir, en todo caso, que esta tensién no supone un dualismo entre ambas
corrientes; piénsese tan solo en san Agustin, quien, como fildsofo cristiano, escribe igualmente
bajo el horizonte de la filosofia de su época, griega y romana.



§2. LA CONCEPCION CRISTIANA DE LA PROPIEDAD

Una primera base de la actitud cristiana hacia la propiedad se encuentra
en las escrituras mismas, no tanto en textos o adagios concretos sobre
ella, sino mas bien en el estudio de la relacién de Jesus con los ricos y en
el énfasis de los evangelios y las cartas de Pablo en el caracter transitorio,
efimero, de las cosas de este mundo (Schlatter 1951). Es sobre esta primera
base que luego diferentes autores canénicos del cristianismo comenzaran
a pensar el problema de la propiedad, como Agustin, quien, en la Ciudad de
Dios, cita a Pablo en la primera carta a Timoteo:

Pues nada trajimos a este mundo, pero tampoco podemos llevarnos
nada. Y si tenemos alimentos y vestido nos contentamos con ello. Pues
los que desean hacerse ricos caen en la tentacion, en la trampa, y en
muchos deseos absurdos y perniciosos que hunden a los seres humanos
en la muerte y la perdicién. En efecto, la avaricia es la raiz de todos los
males (...) (Agustin 2007, 110, 82).

En esta cita, pueden observarse ya los elementos que luego pasaran a con-
figurar la concepcion cristiana de la propiedad. En primer lugar, su caracter
temporal y secundario respecto a lo esencial del sujeto. Como exploraremos
mas adelante, la concepcién moderna de la propiedad enfatiza unarelacion
central entre la constitucion de la subjetividad y el acto de apropiacion,
pero, en el caso de la teologia cristiana, podemos observar que lo central
delindividuo, aquella alma inmortal que requiere de salvacién, ha de evitar
esta compenetracion con lo material.

En segundo lugar, lo otro que se asocia a la propiedad es el deseo de acu-
mulacién. Es ahi donde el problema de la propiedad, antes que politico o
juridico, parece plantearse como un problema principalmente moral. Como
menciona Schlatter, “(...) es claro que Agustin consideraba la propiedad
como una creacion convencional del Estado y un fruto del pecado” (1951,
38). Este caracter pecaminoso de la propiedad se configura ya a partir de
la cita previa: existe un cierto nivel de propiedad que es licito mantener y
que cubre lo que refiere a alimento y vestido, es decir, cubre necesidades
basicas. Lo que excede la necesidad indica avaricia y, por lo mismo, resulta
un pecado.

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

37



Gino Canales

38

En lo anterior habria que advertir que se plantea otro problema central
respecto a la propiedad en estos siglos: el si es parte de la ley natural o es,
por el contrario, una creacion humana. La posicién de Agustin es que la
propiedad es invencion humana, por lo que no solo es fruto del pecado,
sino que, ademas, y por lo mismo, la ley natural tiene prioridad frente a ella®.
Explica él mismo en una carta:

Escrito esta: Todo el mundo de la riqueza es del hombre fiel; pero del infiel no
es niun dbolo. Si consideramos esto prudentemente, ;no convenceremos
de que poseen lo ajeno a todos los que creen gozar de lo legitimamente
adquirido y no saben utilizarlo? Lo que conforme a derecho se posee,
ciertamente no es ajeno. Pero sélo se posee conforme a derecho lo que
se posee justamente, y s6lo se posee justamente lo que se posee bien.
Por lo tanto, todo lo que se posee mal es ajeno, y posee mal quien usa
mal (Agustin 2007, Carta 153, VI, 26).

En otras palabras, si la propiedad es invento humano, esta puede verse
atada a las mismas restricciones que regulan la conducta humana. Bajo
el horizonte cristiano, estas restricciones son las del pecado y el bien. Por
lo mismo, aquel que actia pecaminosamente, extiende este caracter de
pecado a su propiedad, con lo cual pierde el derecho sobre sus bienes. De
esta manera, se reafirma que la ley de Dios es superior a la del hombre vy,
por lo tanto, por motivos morales, es posible expropiar a aquel que no usa
adecuadamente sus propiedades®.

5 En esto hay que tener en cuenta que la posicion de Agustin no es la Unica. Si bien lo que
Agustin sostiene puede invitar a pensar en una Iglesia que defiende la propiedad comunal
y autores posteriores como Graciano refrendaran esto, también ocurre que: “Los canonistas
tempranos se dedicaron a minimizar esta declaracién. Rufino y Simén de Bisiamo dijeron que
la ley natural no proscribe ni prescribe la propiedad privada, aunque indicaba que la propie-
dad comun es buena. Hugo de Pisa declaré que la naturaleza aprueba la propiedad comun, asi
como aprueba la libertad personal del hombre, pero que, como meras “demonstrationes”, no
preceptos, estas indicaciones naturales no son vinculantes. El verdadero sentido de lo dicho
por Graciano, sostenia, es que solo bajo necesidad son todas las cosas naturalmente comunes.
Esta feliz explicacion fue repetida por Juan Teutdnico en la influyente Glossa ordinaria sobre
Graciano, y eventualmente se volvié la explicacion tradicional” (Noonan 1957, 28-29; la traduc-
cion es nuestra).

En ese sentido, si bien la posicion oficial de la iglesia no puede reducirse al rechazo de la
propiedad privada en favor de la comunal, habria que advertir igualmente que aquellos que
mantienen una posicion mas moderada igualmente conceden mayor cardcter moral a lo
comunal, asi como la supeditacion de la propiedad a la ley divina.

6 Esta concepcidn sobre los usos morales de la propiedad se extiende a lo largo del me-
dioevo, pero sobrevive también en trabajos como el de Locke, quien sostiene que los limites



Esta concepcién de la propiedad como fendmeno humano, cuya legitimi-
dad se ve constreiida por su caracter moral, es vital para el desarrollo de la
iglesia durante los siguientes siglos. Por un lado, se nos muestra un cierto
nivel de desinterés en el origen mismo de la propiedad. En tanto invencién
humanay, porlo tanto, del pecado, la propiedad se justifica no por su origen,
sino, igual que las personas, por su cualidad moral. Por ello, los origenes de
la propiedad pueden darse indistintamente por los mecanismos descritos
por Arendt —adquisicién, conquista—, mientras que lo central radica en que
esta se utilice de manera justa’.

Lo anterior, por otro lado, nos lleva a las distintas practicas que la iglesia
aprovecharia para amasar propiedades. Por cuanto la moralidad del uso de
la propiedad marca la legitimidad de la misma, entonces estaba justificada
la confiscacion de bienes de herejes (Schlatter 1951, 35), pero esto también
sirve para extender el alcance de instituciones caritativas fundadas por la
iglesia. La caridad se plantea como una forma de legitimar a aquellos que
poseen mas de lo que necesitan, al regresar parte de lo que poseen al resto
delasociedad a través de la iglesia (Comby 1985, 81-82). Esta es, finalmente,
la misma Idgica aplicada en la idea de la donacién o el diezmo, mecanismos
por los cuales la iglesia recibe dinero o propiedades directamente de sus
feligreses o, en algunos casos, a través de la herencia, cuando mueren
personas especialmente fieles o sin familia a la que legar sus posesiones®
(Brown 2012, 424).

de nuestra capacidad de apropiacién yacen en nuestra capacidad paralela para utilizar dichos
bienes que son nuestra propiedad. Dice: “Tanto como cualquiera pueda usar para su beneficio
antes de que se arruine, tanto puede por su trabajo cualquiera reclamar propiedad; mas alla
de esto, es mas de lo que le corresponde, y pertenece a otros” (Locke 2003, 113; la traduccién
es nuestra). El argumento de fondo es similar al de Agustin y la consecuencia es también
la de justificar la expropiacion, aun si, como podremos ver mas adelante, el talante de esta
expropiacion es definitivamente diferente.

7 Menciona Schlatter que, siglos después de san Agustin, Graciano no se preocupa por
incluir en sus Decretorum formas de adquisicidon de la propiedad (Schlatter 1951, 41-42). Una
vez aceptada la premisa base de que lo natural o lo mandado por Dios es la propiedad comun,
entonces toda forma de privatizacion de la propiedad supone ya un alejarse de la gracia
divina.

8 Algo que, de acuerdo a Brown, se establece como una suerte de sentido comun a lo largo
de la poblacion cristiana durante el resto del medioevo: enfrentados a la muerte, por ejemplo,
la poca herencia que uno carga consigo deberia ser entregada bien a la iglesia o a los pobres
(2012, 527).

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

39



Gino Canales

40

La actitud de desconfianza hacia la propiedad de parte de la iglesia se
extiende también hacia la busqueda de riqueza. Tal vez el ejemplo mas
claro de esto se da en la prohibicion cristiana de la usura durante el me-
dioevo. De acuerdo a John T. Noonan (1957), ya desde el siglo VIII, durante
el Imperio de Carlomagno, la legislacién europea comienza a incorporar
las ensefanzas de la epistola sobre la usura del papa Ledn I. Esta epistola
decreta “la prohibicion categérica para clérigos de la usura y declara que
los laicos que participan de ella son culpables de buscar turpe lucrum
(ganancia vergonzosa)” (Noonan 1957, 15; la traduccidn es nuestra). Sobre
esta base, el Sacro Imperio Romano-Germanico, en las Hadrianas, extiende
la prohibicion ya no solo a la poblacién clerical, sino también al resto del
pueblo. Esto se mantendra de manera constante a lo largo de Europa, aun
si de diferentes maneras, hasta mediados del siglo XVI.

Esta tendencia eclesiastica tiene una dimension doble, tanto teoldgica
como politica. Asi, si bien ciertamente esto representa un intento de la
iglesia de mantenerse coherente con los principios de las escrituras y la
tradicion cristiana, esto es a un mismo tiempo util a nivel politico. Estos
procesos de prohibicion de la usura, de la expansién de instituciones ca-
ritativas, normalizacién del diezmo y amasamiento de herencias y demas
propiedades permite a la iglesia erigirse como actor politico y econémico
relevante en el escenario europeo, sobre todo tras el colapso del Imperio
romano de occidente. Una pregunta valida entonces seria si a través de
estos mecanismos la iglesia se alzé6 como gran propietaria, es decir, aquello
que ella misma habia denunciado. Esta critica no es nueva, como explica
Peter Brown:

San Agustin reaccion6 con claro embarazo ante [la] insinuacién [de que
amasaba fortuna]. Se quejé de que obispos como él fueran tratados
como cualquier latifundista. (...) Para contrarrestar esta acusacion,
Agustin se dedicé a explicar que él tan solo actuaba como administrador
de la riqueza de la iglesia de Hipona (...), pero que él no poseia estas
propiedades. (2012, 482; la traduccién es nuestra).

La justificacion inicial de los padres de la iglesia respecto a las riquezas
acumuladas por sus congregaciones radica en esa distincion entre ser pro-
pietario (aquel que dispone libremente de bienes que son, por definicion,



suyos) y ser administrador (aquel que dispone de bienes que son propiedad
comun bajo la legitimacion de una posicién de autoridad). Bajo este esque-
ma, lariqueza de la iglesia no se ve afectada por las mismas criticas que esta
realiza contra los grandes propietarios, por cuanto los miembros de ella, en
concreto obispos y figuras de autoridad, no poseen, solo administran, con
lo que no acttian por avaricia, sino con el celo del que ve por el bien comun.

La doctrina eclesiastica frente a la propiedad no se mantiene ajena al
transcurso de los siglos. Diferentes cambios se dan, con lo cual la posicién
frente a, por ejemplo, el caracter pecaminoso de la posesion, varia y, bajo la
filosofia de san Tomas de Aquino, se relaja (Schlatter, 1951). Incluso cuando
esto ocurre, no obstante, no es que la iglesia pase a defender la acumula-
cién de propiedades; como menciona Noonan, “la defensa escolastica de
la propiedad privada es condicional (...)" (1957, 29). Asi, incluso cuando la
posicion eclesiastica vira hacia una cierta aceptacién de la propiedad, hay
ciertas tendencias que permanecen estables:

a) Considerar la propiedad como fendmeno humano que puede o no ser
pecaminoso, pero que si representa una necesidad tras la caida de la
gracia y, en ese sentido, como un fenémeno inferior al estado divino
de tenencia comun.

b) Considerarla actividad de lucro como, si no directamente pecaminosa,
si sospechosa y necesitada de regulacion.

c) Justificar el rol de la iglesia misma como ente regulador de la legitimi-
dad de la propiedad en tanto institucién en comunién con la ley divina
olaley natural®, la cual se ve por encima de la ley humana. Ello permite
incentivar practicas como la expropiacion a través de la excomunion o
también la extension de la caridad y el legado de herencias a la iglesia.

d) Justificar la relacién de la iglesia con sus bienes y recursos no en tér-
minos de propiedad, sino de administracion. Esto permite a la iglesia

9 Hasta este punto, hemos usado ambos términos como intercambiables. De acuerdo a
Noonan, este es el mismo problema de los canonistas tempranos y no es hasta san Tomas
de Aquino que se establece con claridad una diferenciacion entre la ley eterna o divina, la ley
natural y la ley humana (Nooman 1957, 23-26). No obstante, las sutilezas de estas diferencia-
ciones no son enteramente relevantes para este trabajo.

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

41



Gino Canales

42

amasar riquezas sin caer bajo la caracterizacién de la propiedad como
fendmeno potencialmente pecaminoso.

Estos cuatro puntos son, a su vez, puntos de tensién en relacién con el pen-
samiento laico, asi como también con las instituciones laicas de la sociedad
europea. A la vez que estos debates teoldgicos y escolasticos acompanan a
laiglesia en un momento de reestructuracién de la vida social a lo largo de
Europa debido a la caida de Roma y le permiten ubicarse en una posicién
privilegiada, también aparecen nuevos modos de organizacién social que
reemplazan la estructura econémica y politica del Imperio. A esto habra
que prestar atencion ahora para evidenciar las tensiones con la iglesia.

§3. CONCEPCIONES LAICAS DE LA PROPIEDAD
Y EL DESARROLLO DEL FEUDALISMO

Como se mencioné, la caida de Roma supone un momento de quiebre en
la historia europea. No por la desaparicion del Imperio romano, pues este
sigue existiendo bajo la forma del Imperio bizantino, pero si en la medida
en que la autoridad romana retrocede en Europa y retrocede hasta lo que
hoy es Turquia y zonas aledafas. Ello supone un retroceso en la influencia
romana sobre los sistemas politicos, econémicos y juridicos europeos.
Menciona Georges Duby:

En sus limites meridionales la cristiandad latina esta en contacto con
areas sensiblemente mas desarrolladas; en las regiones dominadas por
Bizancio, y mas tarde por el Islam, se mantiene el sistema econémico
heredado de la antigua Roma: ciudades que explotan los campos
colindantes, moneda de uso cotidiano, mercaderes, talleres en los que,
para los ricos, se fabrican objetos espléndidos. Europa nunca estuvo
separada de estas zonas de prosperidad por barreras infranqueables;
sufrié constantemente su influencia y su fascinacion. Por otra parte, en
el espacio europeo se enfrentan de hecho dos tipos de incultura: una
se identifica con el dominio germano-eslavo, con el dominio “barbaro’,
como decian los romanos (...). La otra, por el contrario, es el dominio
de la decrepitud; en ella acaban de degradarse las supervivencias de la
civilizacién romana, los diversos elementos de una organizacién en otro
tiempo compleja y floreciente: la moneda, las calzadas, la centuriacion, el
gran dominio rural, la ciudad (...) (2009, 6).



La extensa cita nos permite atisbar el meollo del asunto: si bien la influencia
romana no desaparece, si retrocede. Ante la falta de un centro politico de
poder, las previas colonias romanas entran en decadencia y el modelo ger-
mano-eslavo pasa a ser el predominante aun si eso, a un mismo tiempo, no
supone la desaparicion de esta influencia romana, que, por el contrario, se
sigue manteniendo en el horizonte. Resulta importante entonces recons-
truir brevemente la relaciéon entre ambos modelos para luego realizar el
contraste con las teorias teoldgicas presentadas.

La concepcidn juridica de la propiedad en Roma se inspira principalmente
en la teorfa politica de Aristételes (Noonan 1957, 21-22). El, como luego lo
haran los tedlogos medievales, distingue entre la ley positiva o humana y
la ley natural®, lo mismo que luego, en Roma, se tomara como la distincién
entre jus gentium e ius naturale. Dentro de ese esquema, la propiedad apa-
rece como resultado de una“(...) capacidad adquisitiva [que] ha sido dada
evidentemente por la naturaleza a todos los animales (...)” (Aristételes
1988, 1256b) y que, como capacidad dada por la naturaleza, es entonces
parte misma de la ley natural. Por ello, los limites de la propiedad radican
tan solo en los limites de la naturaleza, “(...) para [la] cual parece que no
existe limite alguno de riqueza y propiedad” (Aristételes 1988, 1257a). En
otras palabras, la propiedad, bajo el marco aristotélico de la ley natural, es
parte de esta y, en ese sentido, no presenta restricciones, como si ocurre en
el caso de la teologia cristiana''.

Es sobre esta base aristotélica que se constituye la concepcién romana
de la propiedad, pero habria que advertir que, en la recepcion romana de
Aristételes, nos enfrentamos a condiciones sociales diferentes y que, por lo
mismo, dan resultados igualmente diferentes. En primera instancia, si bien

10 “Dentro de la justicia politica hay una natural y otra legal: la natural tiene la misma validez
en todas partes, y ello no porque parezca bien o no, mientras que es legal la que, en principio,
no importa si es asi o de otra manera; pero cuando la establecen, ya siimporta (...)" (Aristoteles
2005, 1134b).

11 Esto ocurre en la teologia cristiana en la medida en que, bajo el esquema teoldgico, la
ley humana se supedita a la ley natural, pero la ley natural funciona bajo el marco de la ley
divina, cuyos limites son morales, es decir, dependen de la bondad de Dios. Por ello, como
ya se menciond, el limite de la propiedad es el limite moral: donde uno es expulsado de la
comunidad religiosa, sus propiedades son devueltas a la iglesia como un retorno simbdlico a
la autoridad maxima, que es Dios.

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

43



Gino Canales

44

en el texto de Aristételes se habla de esta capacidad adquisitiva como una
capacidad natural, de la que participan tanto seres humanos como anima-
les, al menos dos grupos se encuentran claramente excluidos en la transi-
ciéon de la ley natural a la ley humana: mujeres y esclavos'. Ciertamente
esto es también una caracteristica de la sociedad romana, pero existe en
esto una diferencia crucial, la de cémo se tratan las esferas de lo publico y
lo privado en ambas sociedades.

El mundo griego que habita Aristdteles se articula en torno a un dualismo
fuerte entre lo publico, entendido como el espacio de igualdad entre ciu-
dadanos que pueden buscar destacar a través de grandes actos u obras, y
lo privado, entendido como mas bien la esfera de la necesidad, donde la
gente vive atada a los designios del trabajo y, por lo mismo, a los vaivenes
del hogar (Arendt 1998). Por ello mismo, esclavos y mujeres, como personas
atadas a la esfera doméstica y al trabajo, no pueden acceder a los mismos
derechos que un ciudadano, quien se caracteriza por no tener que depen-
der del hogar o el trabajo propio (pese a que si puede ser dependiente del
esclavo o de la mujer).

El mundo romano, “(...) a diferencia del griego, nunca sacrificé lo privado
por lo publico; por el contrario, entendié que estos dos reinos solo podian
existir bajo la forma de la coexistencia” (Arendt 1998, 59; la traduccién es
nuestra). Con esto, Arendt se refiere a que, en el mundo romano, lo privado
y lo publico se presentan no como fendmenos estrictamente separados,
sino mas bien como diferentes dimensiones de los mismos ambitos de
experiencia. De esa manera, sostiene Arendt, lo que para el ciudadano
ateniense podria haber sido el agora como espacio publico de discusion,
puede serlo para el esclavo el hogar, donde puede destacar a través de
su trabajo. De esta manera, una mayor estimacién de la esfera privada
podia llevar a casos excepcionales de movilidad social para esclavos que

12 Aristdteles entiende al esclavo como un instrumento de produccién cuyo caracter de cosa
se justifica por medio de la conquista (que, entonces, aparece como mecanismo valido de
adquisicion de propiedad). Respecto a la mujer, sostiene que “(...) en la relacién entre macho
y hombre, por naturaleza, uno es superior y otro inferior, uno manda y otro obedece. Y del
mismo modo ocurre necesariamente entre todos los hombres” (Aristételes 1988, 1254b). La
subordinacién de la mujer hacia el hombre se presenta en la sociedad griega en la exclusién
de esta de la vida publica y, entonces, de su capacidad para ser propietaria.



desempenaran labores destacables' o, incluso, de acceso a la acumulacion
de propiedad™.

Lo importante de esta diferencia radica en que, bajo el modelo griego, la
teoria aristotélica de la propiedad la reserva a la esfera de lo privado, donde
su mayor relevancia consiste en representar un criterio minimo a cumplirse
para acceder a la categoria de ciudadano (Arendt 1998, 64). Por el contrario,
en el Imperio romano, la propiedad aparece como un problema politico
diferenciado, que involucra los puntos de encuentro entre lo publico y lo
privado. Esto resulta importante por cuanto supone un primer paso en la
direccion de lo que plantea Arendt (1998) como uno de los elementos mas
caracteristicos del medioevo: la concepcion del Estado como propiedad del
monarca.

Bajo el modelo aristotélico de propiedad, se puede pensar la polis griega
como una unién de hombres libres y propietarios en situacién de relativa
igualdad (una a la cual no pueden acceder mujeres y esclavos, por lo que
esta igualdad no se alza como principio universal, a diferencia de lo que
ocurre en el capitalismo). Cada uno es propietario en la medida en que
estos hombres libres, que no buscan dominarse entre si en la esfera publi-
ca, en la esfera privada fungen como pater familias, es decir, como amos y
sefiores de sus hogares (Arendt 1998, 27-28). Sin embargo, este dominio
que mantienen sobre la familia no puede extenderse a la esfera publica
debido al dualismo fuerte ya planteado entre lo privado y lo publico, que,
entonces, operan bajo diferentes ldgicas.

En el mundo romano, en cambio, si, como hemos mencionado, la coexis-
tencia entre lo privado y lo publico permite a los esclavos, por ejemplo,
ver la esfera privada en la que operan como un espacio anélogo al de la
esfera publica en la que los ciudadanos se prueban a si mismos, entonces

13 Arendt explica que“(...) en los primeros siglos del Imperio Romano ciertas funciones pu-
blicas que habian sido siempre realizadas por esclavos adquirieron estima y relevancia, estos
servi publici (...) recibieron permiso para vestir la toga y casarse con mujeres libres” (1998, 11).
14 Esta es la figura romana del peculium, que, si bien se diferencia juridicamente de la pro-
piedad de un hombre libre, igual permitia a ciertos esclavos acumular fortunas e incluso sus
propios esclavos (Arendt 1998, 58).

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

45



Gino Canales

46

es razonable pensar que la analogia puede plantearse de manera inversa: el
ciudadano puede ver sus labores en la esfera publica bajo una légica similar
ala dela esfera privada. En ese sentido, el ciudadano puede pensarse en un
rol similar al del pater familias en la esfera privada.

No sorprende entonces que, como explican Cordero y Aldunate, la juris-
prudencia romana buscara especificar mas los derechos de propiedad del
pater familias:

El término dominium aparece en la jurisprudencia de fines de la Repu-
blica, junto con el de obligatio y otros términos técnicos. Se trata de una
especificacion del mancipium, y con la palabra dominium los romanos
designaban el sefiorio sobre la res, con lo cual se manifiesta que la identi-
dad de la relacién dominical no esta en el contenido, sino en el sujeto, es
decir, en el comportamiento de éste como “sefior” (dominus) de la domus
[el hogar] y de todo el patrimonium personal (Cordero y Alduente 2008,
350).

No es casualidad que, tras la caida de Roma, en el medioevo, el concepto de
dominium cobre centralidad en tanto justificacion del derecho de bien del
sefor feudal o bien del monarca sobre el territorio. Ello supone una trans-
formacion que, en el apogeo del Imperio romano, no se da: la presencia de
una estructura central de poder cuyo funcionamiento tiene fundamentos
juridicos diferentes' mantiene esto a raya. Sin embargo, mientras este po-
der comienza a mostrar sefales de debilitamiento en el ultimo par de siglos
de existencia del Imperio, “este modelo sirvié para que, en manos de los
latifundistas privados, el dominio recobrase su connotacién original como
una potestad que excede con mucho el dmbito patrimonial y tiene una
dimensidn politica. (...) El propietario territorial viene a convertirse en los
hechos en dominus, esto es, autoridad politica de sus territorios” (Cordero

15 Deudores, en buena medida, de la influencia griega que piensa todavia la independencia
de la esfera publica como espacio politico. De acuerdo a Arendt, esta coexistencia romana
entre lo privado y lo publico cede paso a una progresiva disolucién de lo publico en lo privado
debido a la influencia cristiana. En esa disolucidén es que se cifra la transicion del modelo
politico griego al modelo del dominium que entiende la autoridad del monarca como la del
pater familias. Lo que Arendt no termina de captar es cdmo las bases de esto se encuentran ya
en el modelo de coexistencia entre lo publico y lo privado, en especial al abrir las puertas a la
posibilidad de interpretar lo publico desde la l6gica de lo privado, como ya se ilustré.



y Aldunate 2008, 360). Es lo mismo que, ya caida Roma, haran los futuros
senores feudales.

Es en este punto que hay que pensar el encuentro entre los modelos
romano y germano-eslavo de propiedad. Es este encuentro, de acuerdo a
Marc Bloch, el que configura la vida juridica europea durante los siguientes
siglos: “;Como debia dictar sentencia un juez en la Europa prefeudal de
principios del siglo IX? Su primer deber era interrogar los textos: compila-
ciones romanas, si el proceso tenia que ser decidido por las leyes de Roma;
costumbres de los pueblos germanicos, casi en su totalidad fijadas, poco a
poco, por escrito (...)" (Bloch 2011, 130). En ese sentido, el debilitamiento
del centro de poder romano abre el espacio para la convivencia de estos
dos sistemas.

El modelo germano es, en todo caso, también influenciado por la presencia
de Roma. Segun Perry Anderson, los pueblos germanicos antes del contac-
to con el Imperio mantenian modelos comunales de propiedad de la tierra;
es el inicio de las relaciones con Roma que abre tanto la posibilidad del
comercio y la acumulacién como igualmente el desarrollo de una cultura
guerrera, que les permitié ingresar en la trata de esclavos (1974, 107-108).
Esta misma cultura guerrera es la que se impone cuando el Imperio tamba-
lea frente a las invasiones barbaras:

Gobernantes francos y lombardos simplemente confiscaron latifundios
locales a gran escala, anexandolos al tesoro real o distribuyéndolos entre
la nobleza. (...) En Italia, los reyes lombardos no realizaron ningun inten-
to de conciliar con latifundistas romanos, quienes fueron aplastados y
eliminados donde fuera que supusieran un obstéaculo para la apropiacion
de tierra; algunos fueron reducidos a la condicion de esclavos (Anderson
1974, 122; la traduccion es nuestra).

Aqui se presenta una primera forma en la que se configura la propiedad
medieval: la conquista se legitima como medio de adquisicién de esta, la
cual luego pasa a integrar parte de un dominium, es decir, de una unidad te-
rritorial sobre la cual el conquistador tiene control politico bajo un modelo

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

47



Gino Canales

48

de autoridad similar al del pater familias'®. En ese sentido, los miembros del
dominium, es decir, aquellos que trabajan la tierra o viven en el territorio son
igualmente parte de la propiedad del dominus, igual que bajo el modelo
familiar. No en el sentido mas explicito del esclavo, que existe todavia bajo
la figura del mancipium, que designa literalmente un objeto (Duby 2009,
42), sino por cuanto “una gran parte de los campesinos, si no la mayoria,
eran ‘colonos’ que cultivaban tierras ajenas. Considerados libres, de hecho
eran prisioneros de una red de servicios que limitaban extraordinariamente
su independencia” (Duby 2009, 45). Asi como la mujer o los hijos, bajo el
modelo de la unidad familiar romana, no eran estrictamente esclavos o ca-
recian de libertad, esta se veia limitada bajo la autoridad del pater familias
en cuanto dominus, es decir, dueno de la propiedad en la que estos viven
y por lo cual le deben su obediencia. Esto es lo mismo que enfrentan los
campesinos medievales, a gran escala en latifundios y villas.

Este concepto de la propiedad territorial como dominium, cuya legitimidad
se da través de la conquista, y que configura al conquistador como domi-
nus, se encuentra también en el término juridico germénico del alodium,
que designa el derecho hereditario sobre una tierra y es el mismo término
que, para el siglo Xll, pasara a ser feodum (Holt 1972, 6). De esa manera
se institucionaliza la transmisidon de patrimonio inicialmente adquirido a
través de la figura de la conquista (o la cesion de territorios, en el caso de
nobles bajo la autoridad de un rey"’).

En lo Ultimo mencionado, sobre la cesion, se encierra también otra figura
clave de la economia feudal: en tanto la conquista surge como principal
medio de adquisicion de propiedad (junto con el alodium como medio
de transmision de esta), esta se concentra principalmente en la figura del
conquistador. En el caso inglés, por ejemplo, esto es tal cual lo que ocurre

16 En este punto, habria que notar que la combinacién de la jurisprudencia romana con las
instituciones germanas es siempre ambigua en la medida en que, como se menciond en una
cita previa, no existe propiamente una legislacién germdnica, sino, mas bien, colecciones de
costumbres que, en la repeticion, se legitiman e institucionalizan. La diferencia es importante,
por cuanto la costumbre implica repeticiéon, a diferencia de la ley, que busca fundamentacion.
17 Y, de esta misma manera, de acuerdo a Holt, se establecen para la formacion de linajes, al
menos en Inglaterra y Normandia, que se sefiala a partir de la adopciéon de apellidos, usual-
mente toponimicos (1972, 7).



con lainvasiéon normanda y la institucidon de la monarquia inglesa como tal
(Holt 1972). Bajo este modelo, el conquistador, que toma el titulo de rey, es
por lo mismo el propietario o, mas bien, dominus del terreno conquistado,
que pasa a ser el reino. La figura de la cesidn tiene, por lo mismo, un carac-
ter mas fragil, por el cual la explotacién de un territorio, sea por el sefor
feudal, o incluso por el vasallo, es temporal o, cuando menos, supeditada a
la voluntad del rey’®,

Asi, la combinacién de las tradiciones romana y germanica tienen como
consecuencia la creacién de las bases de la concepcién feudal de la pro-
piedad. Bajo este modelo, la propiedad tiene como fundamento una capa-
cidad adquisitiva propia del ser humano por ley natural. Dicha capacidad,
al menos desde la tradicién germanica, no parece enfrentar restricciones
morales, por lo cual medios de adquisicion como la conquista son validos.
Una vez instituida la propiedad, esta adquiere el caracter de dominium, lo
cual supone que el dominus ejerce un rol afin al del pater familias, quien es
dueno no solo del territorio, sino que tiene autoridad sobre los que habitan
el dominium, como un padre lo tiene sobre sus hijos, esposay esclavos. Ello
conlleva una fragilidad inherente de instituciones como la de la cesion de
territorios, por la cual los sefores feudales y vasallos cuentan con derechos
sobre parte del dominium para trabajar. Exploremos ahora cémo esto con-
lleva tensiones con el pensamiento cristiano.

§4. REFORMA PROTESTANTE Y LAICISMO A LA BASE
DEL NACIMIENTO DEL CAPITALISMO

Menciona Jean Bodin, en el primero de sus Seis libros de la reptblica, que
“la familia (...) constituye la verdadera fuente y origen de toda repubilica,

18 Aunque, en la practica, esto resulta mas variable. Bajo este esquema, por ejemplo, los
derechos de herencia para los vasallos deberian ser inexistentes, por lo que la muerte de uno
deberia, en teoria, abrir el espacio para la reasignacion de un feudo a otras manos. Sin embar-
go, “en un periodo de escasa poblacién, si el sefior no tenia a la vista entregar el respectivo
feudo vacante por razones estratégicas a algun futuro vasallo en particular, buscaba radicar
prontamente el feudo en un nuevo vinculo de homenaje para asegurar ‘su hombre'(...). Con
el tiempo este uso fue siendo considerado costumbre e incluso una suerte de derecho del hijo
del vasallo muerto” (Cordero y Aldunate 2008, 364).

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

49



Gino Canales

50

asi como su principal elemento” (1997, 16). En esta afirmacion, Bodin busca
plantear una analogia cuyo origen hemos podido rastrear a lo largo del
texto, la de que “el poder doméstico es comparable al poder soberano [y],
asi, el recto gobierno de la casa es el verdadero modelo del gobierno de la
republica” (1997, 16). La autoridad del monarca es la autoridad del pater
familias, quien, como ya se ha explorado, administra su dominium como
buenamente le plazca™.

Sobre esta Ultima idea, la de poder administrar el dominium como buena-
mente se quiera, se erige el concepto de soberania: “La soberania no es
limitada, ni en poder, ni en responsabilidad, ni en tiempo” (Bodin 1997, 49).
Esta soberania no se origina en alguna cualidad moral concreta, pues el
principio basico de todo reino es el de la conquista, pero, sobre esa primera
base, lo que se forman son conjuntos de familias, cada una de las cuales
posee un pater familias, entre los cuales se erige uno como el dominus de
todo el territorio ocupado por las familias, aquel que, como primus inter
pares, adquiere preeminencia entre los demas, la cual le faculta para deter-
minar leyes, “(...) sélo (...) obligado a dar cuenta a Dios..." (Bodin 1997, 49).
En ese sentido, el poder investido sobre el soberano es poder absoluto e
incondicionado, igual al poder de un propietario sobre su propiedad.

En las ideas de Bodin sobre el poder soberano se puede ver una cristali-
zacion de una tensién central de la época, que se da entre las diferentes
monarquias europeas y la iglesia. Esta tension atafe a la fundamentacion
y extensién del poder soberano. Seré facil notar la primera complicacién.
La tradiciéon de la que parte Bodin es la de la teoria politica secular que
entiende la propiedad como parte de la ley natural y bajo el esquema
de funcionamiento de la esfera privada, es decir, como dominium. Por el
contrario, la tradicién teoldgica que hemos reconstruido en paginas previas

19 No es casual entonces que Bodin insista en distanciarse de Aristételes, de quien dice que
ha “separado, sin razén, a mi juicio, la economia doméstica de la politica” (1997, 16). Como
también hemos mencionado ya, la diferencia entre el mundo griego y el medieval tiene que
ver con la diferenciacion entre lo publico y lo privado. Aristoteles no puede realizar la analogia
entre soberano y pater familias porque uno pertenece a la esfera publica y el otro, a la privada.
De acuerdo a Arendst, es justamente esta disolucién de lo publico en lo privado lo que lleva en
la modernidad, como ya anticipa Bodin, al nacimiento de la economia como disciplina propia,
sin la necesidad de la distincion entre lo doméstico y lo politico.



piensa la propiedad o bien como parte de la ley natural, en tanto esta se
supedita a la ley divina, o ya directamente como parte de la ley positiva
humana, cuyo fundamento es convencional y, por lo mismo, mutable, no
tan perfecto como el fundamento de la ley divina.

Si bien técnicamente el fundamento es igualmente convencional en el caso
secular, esto no supone un problema como si lo es en el caso teoldgico.
Esto se debe a lo ya explorado sobre la union entre la tradiciéon romanay la
germanica. Mientras que la jurisprudencia romana es parte de la tradicion
racionalista que examina la fundamentacién de las normas (por ello, por
ejemplo, la influencia de Aristételes), la tradicion germanica es convencio-
nalista, es decir, se erige como modo de institucionalizacién de costumbres
cuyo fundamento es, de nuevo, convencional. En ese sentido, no habria
nada extrano en una procedencia convencional de la propiedad.

Esta diferencia en fundamentacién también refleja una diferencia central
respecto a la legitimidad de la propiedad. Bajo el modelo secular, en tanto
la fundamentacion es convencional y eso, a su vez, no es un problema, no
existen entonces propiamente restricciones morales sobre la tenencia. El
dominus es basicamente pater familias, por lo que, con aquello que es suyo
de manera privada, puede disponer como mejor le parezca. Bajo el modelo
teoldgico, en cambio, la convencionalidad de la fundamentacion de la pro-
piedad supone una conexién con el distanciamiento del hombre de Dios y
encierra una potencialidad pecaminosa que ha de ser regulada. Por ello, la
iglesia, en tanto la institucién humana mas cercana a Dios, tiene el rol de
supervisar la moralidad del uso de la propiedad, por lo que, como conse-
cuencia, también tiene potestad en llamar a usos morales de ella (como los
diezmos, la caridad o el heredar propiedades a la iglesia) o, cuando esto no
ocurre, a confiscar bienes.

Asi, por un lado, tenemos a un soberano que, como pater familias, tiene
derecho irrestricto sobre su dominium. Por otro lado, tenemos una iglesia
que defiende la primacia de la ley divina sobre la humana y la legitimidad
de la confiscacion de bienes o, cuando menos, el requerimiento del uso
moral de la propiedad. Este conflicto podria ser meramente conceptual si

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

51



Gino Canales

52

no fuera porque ambas instituciones, la de la monarquia y la iglesia, son de
las mas poderosas de la época.

De acuerdo a Duby, la iglesia no solo recibe ingresos ingentes debido a
los instrumentos ya mencionados de caridad, diezmo y herencias, sino
que, ademas, “(...) numerosos establecimientos religiosos habian recibido
tierras de las que no sabian qué hacer (...) y una gran proporcion del patri-
monio de estos establecimientos pudo ser cedida a‘amigos;, a miembros de
las grandes familias a las cuales la Iglesia estaba ligada, o cuya proteccién
deseaba asegurarse” (1999, 232). Asi, la iglesia no es tan solo un actor reli-
gioso, sino que su riqueza y gran patrimonio le permite insertarse como
actor politico y econdmico relevante en Europa a través de redes de favores
y control patrimonial.

Los textos de Bodin y los esfuerzos de la tradicién secular por reafirmar
la soberania del monarca representan justamente una forma de ejercer
de contrapeso frente al poder eclesiastico. Mientras Bodin sienta las
bases para el absolutismo a lo largo del continente, en Inglaterra autores
como John Wycliffe elaboran una teoria de la propiedad que se alejan del
consenso teoldgico: “Wycliffe negé que la iglesia tuviera poder alguno en
asuntos temporales y sostuvo que era tema del gobierno secular el privar
a clérigos injustos de sus dotaciones” (Schlatter 1951, 70). Este desarrollo
secular en la teoria de la propiedad da vuelta a la situacién: no es solo que
la iglesia no tiene derecho a intervenir en asuntos terrenales, es que, en
tanto la soberania es del rey, este incluso puede incautar propiedades al
clérigo de considerarlo necesario?. Ahi, un primer avance en direccion a la
secularizacion de la categoria de expropiacion.

Este avance en términos de secularizacién no se restringe a la expropia-
cién, sino que se vuelve la misma base sobre la cual el desarrollo futuro
de la teoria politica podr3, tras el cisma de la iglesia, seguir separandose
del pensamiento teoldgico. Este derecho absoluto del soberano sobre su

20 Hay que considerar que esta idea, controversial para el contexto histérico de Wycliffe
y que podria haberle valido la censura o incluso la persecucién en otras condiciones, tiene
la ventaja de encontrar la proteccién del rey de Inglaterra. Es, pues, la época del papado de
Avifidén, cuando el trono papal se encuentra en Francia, enemiga histdrica de Inglaterra.



propiedad, de acuerdo a Schlatter, “(...) es el fundamento del capitalismo
moderno (...)" (1951, 75). Es a lo que luego Max Weber se enfrenta cuando,
perplejo, se pregunta:

¢{COomo se explica histéricamente que el centro de maximo desarrollo
capitalista en el mundo de aquella época, en la Florencia de los siglos
XIV 'y XV, el mercado de dinero y de capital de los grandes poderes
politicos fuese considerado sospechoso desde el punto de vista moral
[o simplemente tolerable] mientras que en el reducido ambiente pe-
quenoburgués de la Pensilvania del siglo XVIII (donde la economia, por
falta de dinero, apenas habia superado la fase primitiva del cambio de
productos, donde no existian huellas de grandes empresas industriales y
donde los bancos poseian la mas rudimentaria organizacién) la actividad
“capitalista” constituia el contenido de una conducta no sélo laudable
desde el punto de vista ético, sino incluso obligatoria? (Weber 2012, 84)

Una primera parte de la respuesta se encuentra en estas paginas. La sos-
pecha sobre la actividad lucrativa se relaciona con lo ya mencionado, por
ejemplo, respecto a la prohibicién de la usura. La acumulacién por el hecho
de la acumulacién puede conducir al pecado, por lo que prima una actitud
de recelo frente a esta. En tanto esto depende de un fundamento teoldgico
que, ademads, legitima la intervencion de la iglesia sobre usos indebidos
de la propiedad, entonces la actividad lucrativa se desincentiva. Lo que
la defensa del absolutismo europeo y las primeras criticas que luego se
cristalizan en el protestantismo permiten es abrir la puerta para abandonar
una dependencia en la fundamentacién de la teoria politica del contenido
teoldgico. O, al menos, de adecuar el contenido teoldgico y, con ello, la
autoridad de las iglesias a la autoridad del poder centralizado del monarca
o, después, del Estado. Seguir esa pista, sin embargo, tendra que ser tarea
de trabajos futuros.

§5. CONCLUSIONES

Alo largo del trabajo ha podido evidenciarse la tension entre las concepcio-
nes teoldgicay secular de la propiedad a lo largo del medioevo, asi como su
relacién con, por un lado, el establecimiento de la iglesia en Europa como
poder politico y econémico, asi como, por otro lado, el nacimiento del
feudalismo y las monarquias europeas medievales. De esta tension, como

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

53



Gino Canales

54

se ha podido observar, surgen reformulaciones a nivel de la teoria politica
que son la base futura para el absolutismo, pero que también permiten
dejar en segundo plano la cualidad moral de la concepcion teoldgica de la
propiedad. Esto resulta importante por cuanto abre el horizonte para que el
protestantismo posteriormente sea afin al desarrollo del capitalismo, como
ya Weber (2012) ha estudiado. Falta, sin embargo, examinar como estos
procesos de secularizacion redundan en una teoria politica que, aunque
apuesta por la monarquia, también abre la puerta para las transformacio-
nes politicas de la modernidad y el nacimiento de la sociedad capitalista
contemporanea.

Bibliografia

Anderson, Perry, 1974. Passages from Antiquity to Feudalism. Bristol: NLB.

Arendt, Hannah, 1998. The Human Condition. Chicago y Londres: The University of
Chicago Press.

Aristoteles, 1988. Politica. Traduccion de Manuel Garcia Valdés. Madrid: Gredos
— 2005. Etica a Nicémaco. Traduccién de José Luis Calvo Martinez. Madrid: Alianza.

Bhandar, Bren, 2018. Colonial Lives of Property. Law, Land, and Racial Regimes of
Ownership. X: Duke University Press.

Bloch, Marc, 2011. La sociedad feudal. Traduccién de Eduardo Ripoli Perrellé. Madrid:
Akal.

Bodin, Jean, 1997. Los seis libros de la republica. Traduccién de Pedro Bravo Gala.
Madrid: Tecnos.

Brown, Peter, 2012. Through the Eye of a Needle. Wealth, the Fall of Rome, and the
Making of Christianity in the West, 350-550 AD. Nueva Jersey: Princeton University
Press.

Comby, Jean, 1985. Para leer la historia de la iglesia. 1. De los origenes al siglo XV.
Navarra: Verbo Divino.

Cordero, Eduardo y Eduardo Aldunate, 2008. Evolucion histérica del concepto de
propiedad. Revista de Estudios Histérico-Juridicos, 30, 345-385.

Duby, Georges, 1999. Economia rural y vida campesina en el Occidente medieval.
Buenos Aires: Altaya.

— 2009. Guerreros y campesinos. Desarrollo inicial de la economia europea, 500-1200.
Madrid: Siglo XXI.



Fraser, Nancy, 2020. Los talleres ocultos del capital. Un mapa para la izquierda. Tra-
ducciéon de Juan Mari Madariaga y Cristina Pifna Aldao. Madrid: Traficantes de
Suenos.

Harvey, David, 2014. Diecisiete contradicciones y el fin del capitalismo. Traduccién de
Juan Mari Madariaga. Madrid: Traficantes de Suefos.

Holt, James, 1972. Politics and Property in Early Medieval England. Past & Present,
57 (1), 3-52.

Locke, John, 2003. Two Treatises of Government and A Letter Concerning Toleration.
New Haven y Londres: Yale University Press.

Marx, Karl, 2009. Sobre La cuestién judia. En: Bruno Bauer y Karl Marx, La cuestion
judia . Barcelona: Anthropos/UAM, 127-163.

Noonan, John T., 1957. The Scholastic Analysis of Usury. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

Rochabrun, Guillermo, 2007. Batallas por la teoria. En torno a Marx y el Pert. Lima: |EP.

San Agustin, 2007. La ciudad de Dios. Libros I-VIl. Traduccién de Rosa Marina Saez.
Madrid: Gredos.

— s/f. Carta 153. Traduccién de Lope Cilleruelo. San Agustin. Augustinus Hipponen-
sis. https://www.augustinus.it/spagnolo/lettere/index2.htm

Schlatter, Richard, 1951. Private Property. The History of an Idea. Londres: George
Allen & Unwin.

Weber, Max, 2012. La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Traduccién de Luis
Legaz Lacambra. México D.F.: Fondo de Cultura Econémica.

La concepcién medieval de la propiedad. Dominium y soberania como base de la secularizacién del mundo moderno

55



