
33       

LA CONCEPCIÓN MEDIEVAL DE LA PROPIEDAD. 
DOMINIUM Y SOBERANÍA COMO BASE DE 
LA SECULARIZACIÓN DEL MUNDO MODERNO

Gino Canales
Pontificia Universidad Católica del Perú

Resumen:
En esta contribución planteo una reconstrucción de las tensiones entre lo teoló-
gico y lo secular que recorren el concepto de propiedad durante el medioevo. Mi 
propuesta es que esta tensión se ve representada igualmente por tensiones entre 
el poder eclesiástico y el monárquico que llevan finalmente a los procesos de se-
cularización que se encuentran a la base de la modernidad. En ese sentido, de esta 
tensión surgen luego también las bases para la concepción moderna y capitalista 
de la propiedad.

Palabras clave: 
Propiedad, dominium, filosofía medieval, ley natural, feudalismo

Abstract:
In this paper, I establish a reconstruction of the tensions between the theological 
and secular foundations of the concept of property during the Middle Ages. What 
I propose is that this tension is represented as well by tensions between the power 
of the church and monarchical power, which leads, in turn, to the secularization 
processes that we can find as a basis for modernity. In that sense, from this tension 
also arises the basis for the modern capitalist conception of property.

Keywords: 
Property, dominium, medieval philosophy, natural law, feudalism.

Es
tu

di
os

 d
e 

Fi
lo

so
fía

, v
ol

. 2
3 

(2
02

5)
, p

p.
 3

3-
55

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.002



G
in

o 
C

an
al

es

34

§1. INTRODUCCIÓN

Menciona Marx (2009) en su crítica de La cuestión judía, de Bruno Bauer, 
que son cuatro los ejes normativos sobre los cuales se apoya el capitalis-
mo. Libertad, igualdad, propiedad y seguridad. Así, las relaciones sociales 
propias del capitalismo se caracterizan por estar compuestas de miembros 
libres e iguales en tanto ciudadanos, con la capacidad de ser propietarios 
y de que dicha propiedad sea respetada por el conjunto de la sociedad. Al 
mismo tiempo que la sociedad burguesa se erige sobre estas premisas nor-
mativas, las traiciona por cuanto destruye sus condiciones de posibilidad: 
los sujetos bajo el capitalismo no son libres por cuanto se ven coaccionados 
a participar de la explotación del mercado laboral, no son iguales por cuan-
to enfrentan desigualdades materiales resultado de la propiedad privada 
de medios de producción, no son propietarios por cuanto se les niega el 
acceso a la propiedad para que sigan dependiendo del salario y tampoco 
se ven seguros por cuanto la expropiación es moneda común del capital1.

Las intuiciones de Marx, que le permiten llegar a esta caracterización de las 
relaciones sociales básicas del capitalismo, se apoyan en primera instancia 
en la interpretación de los Principios de filosofía del derecho de Hegel, la cual, 
a su vez, toma como evidencia el análisis de la Declaración de Derechos del 
Hombre y las constituciones de diferentes estados norteamericanos. Sin 
embargo, la pregunta que rápidamente debería acudir a nosotros es si esto 
es suficiente. ¿Cómo podemos estar seguros de que la presencia de estos 
derechos en los documentos mencionados es evidencia de la centralidad 
de estas relaciones sociales bajo el capitalismo?

Aún más. De acuerdo a Guillermo Rochabrún (2007), el argumento de 
Marx no consiste en que estos derechos supongan únicamente una suerte 
de armazón ideológico que dota de legitimidad a relaciones capitalistas 

1	 Esta idea, que atañe a las contradicciones propias del capitalismo, ha sido trabajada 
extensamente. Un ejemplo sería el texto de Marx ya mencionado, donde se plantea esto en 
su primera forma. Más recientemente, Nancy Fraser (2020) ha trabajado diferentes contradic-
ciones del capitalismo, en su relación con las esferas política, reproductiva y ecológica. Clásico 
es ya, además, el texto de Harvey (2014) sobre las diferentes contradicciones del capitalismo. 
Más modestamente, otra de mis investigaciones actuales, todavía en proceso de publicación, 
aborda la contradicción concreta entre capitalismo y propiedad.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

35       

preexistentes y que son, al mismo tiempo, resultado de las mismas. Por el 
contrario, esta línea de interpretación sostiene que son estos derechos y el 
modo en que se plasman en relaciones sociales concretas la base sobre la 
cual las relaciones mercantiles del capitalismo pueden cobrar existencia y 
extenderse como dimensión central de las relaciones sociales de las socie-
dades modernas. Si seguimos este hilo, el reto no es únicamente demostrar 
que estos derechos ocupan un lugar central, sino también la imbricación 
histórica de los mismos con el surgimiento de las dinámicas del capital (y no, 
como podría ser tentación para ciertas corrientes de marxismo ortodoxo, 
que estas surgen como resultado de las condiciones de la base económica).

Este artículo es un primer esfuerzo en dirección a explorar el reto presenta-
do. Esta exploración, no obstante, se plantea de manera todavía bastante 
limitada. El objetivo que me propongo es analizar el lugar del concepto 
de propiedad en el surgimiento de las relaciones capitalistas, para luego 
determinar cuál es la lógica que dicho concepto sigue bajo ya propiamente 
el capitalismo. Rastrear ese espacio del concepto de propiedad supone un 
contraste necesario, esto es, el esfuerzo de pensar la dimensión específi-
camente moderna bajo la cual se concibe la propiedad y cómo ello repre-
senta una ruptura con el pensamiento medieval. A la vez, implica también 
rastrear el conjunto de transformaciones a nivel de relaciones sociales que 
van de la mano con esta reconfiguración del concepto de propiedad2. Este 
esfuerzo supone dejar entre paréntesis los otros derechos mencionados, 
de libertad, igualdad y seguridad, que tendrían que ser materia de trabajos 
similares. En este caso específico, además, supone centrarnos ante todo en 
el caso medieval, como una forma de fundamentar en trabajos posteriores 
cómo esto da pie al nacimiento de las relaciones capitalistas modernas.

En La condición humana, Hannah Arendt (1998) explica que una peculia-
ridad que el pensamiento de Locke introduce en la modernidad es la de 
pensar la fundamentación de la propiedad en el trabajo. Explica: “Locke 

2	 Con lo cual nos centraremos principalmente en el caso europeo. Ha de tenerse en cuenta 
la influencia durante el medioevo de los desarrollos que se dan en las regiones dominadas 
por el islam (Duby 2009), así como la influencia durante los inicios de la modernidad de las 
regiones colonizadas (Bhandar 2018), pero en buena medida pensaremos estos fenómenos 
como centralmente europeos por cuanto es ahí donde surge originariamente el capitalismo.



G
in

o 
C

an
al

es

36

[no se encuentra] satisfecho con la explicación tradicional del origen de la 
propiedad a través de la adquisición, la conquista, o una división original 
del mundo común” (Arendt 1998, 110; la traducción es nuestra). Esta cita 
introduce ya dos elementos importantes a considerar. Por un lado, nos da 
una pista sobre las formas premodernas de concebir la fundamentación 
de la propiedad – conquista, adquisición, división original. Por otro lado, 
nos presenta un reto: ¿por qué es que Locke no se encuentra satisfecho 
con esta explicación? ¿Qué condiciones sociales cambian que llevan a esta 
necesidad de reconceptualizar el fundamento de la propiedad? Esta es 
la dirección que seguiremos en las siguientes páginas: reconstruir, aun si 
superficialmente, la forma medieval de concebir la propiedad3, e identificar 
aquellas transformaciones estructurales que apuntan a la necesidad de la 
formación de una concepción moderna de la propiedad.

De acuerdo a Richard Schlatter (1951), a grandes rasgos, la concepción 
medieval de la propiedad, en su fundamentación, se deriva de una tensión 
entre el pensamiento cristiano y la influencia de escuelas paganas en el 
pensamiento laico. Mientras los textos del canon cristiano tienen como 
principal tono la condena de la propiedad, la acumulación de riquezas y la 
desigualdad, las cuales, en conjunto, son vistas como pecados, la filosofía 
pagana –que incluye el pensamiento griego y romano– ofrecía una vía para 
naturalizar estos mismos fenómenos más allá de su dimensión moral o de 
pecado4. En ese sentido, entender la forma en que se concibe la propiedad 
durante el medioevo requiere entender esta tensión.

3	 Ciertamente cuando Arendt (1998) apela a una “explicación tradicional” de la fundamen-
tación de la propiedad, no se refiere únicamente a la concepción medieval de la misma. La 
fuente en la que se basa, de Richard Schlatter (1951), cubre la evolución del concepto de 
propiedad desde las épocas de los griegos. Ello resulta simplemente demasiado extenso para 
estas páginas, por más que alguna mención ocasional a Aristóteles resulte necesaria.
4	 Habría que advertir, en todo caso, que esta tensión no supone un dualismo entre ambas 
corrientes; piénsese tan solo en san Agustín, quien, como filósofo cristiano, escribe igualmente 
bajo el horizonte de la filosofía de su época, griega y romana.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

37       

§2. LA CONCEPCIÓN CRISTIANA DE LA PROPIEDAD

Una primera base de la actitud cristiana hacia la propiedad se encuentra 
en las escrituras mismas, no tanto en textos o adagios concretos sobre 
ella, sino más bien en el estudio de la relación de Jesús con los ricos y en 
el énfasis de los evangelios y las cartas de Pablo en el carácter transitorio, 
efímero, de las cosas de este mundo (Schlatter 1951). Es sobre esta primera 
base que luego diferentes autores canónicos del cristianismo comenzarán 
a pensar el problema de la propiedad, como Agustín, quien, en la Ciudad de 
Dios, cita a Pablo en la primera carta a Timoteo:

Pues nada trajimos a este mundo, pero tampoco podemos llevarnos 
nada. Y si tenemos alimentos y vestido nos contentamos con ello. Pues 
los que desean hacerse ricos caen en la tentación, en la trampa, y en 
muchos deseos absurdos y perniciosos que hunden a los seres humanos 
en la muerte y la perdición. En efecto, la avaricia es la raíz de todos los 
males (…) (Agustín 2007, I 10, 82).

En esta cita, pueden observarse ya los elementos que luego pasarán a con-
figurar la concepción cristiana de la propiedad. En primer lugar, su carácter 
temporal y secundario respecto a lo esencial del sujeto. Como exploraremos 
más adelante, la concepción moderna de la propiedad enfatiza una relación 
central entre la constitución de la subjetividad y el acto de apropiación, 
pero, en el caso de la teología cristiana, podemos observar que lo central 
del individuo, aquella alma inmortal que requiere de salvación, ha de evitar 
esta compenetración con lo material.

En segundo lugar, lo otro que se asocia a la propiedad es el deseo de acu-
mulación. Es ahí donde el problema de la propiedad, antes que político o 
jurídico, parece plantearse como un problema principalmente moral. Como 
menciona Schlatter, “(…) es claro que Agustín consideraba la propiedad 
como una creación convencional del Estado y un fruto del pecado” (1951, 
38). Este carácter pecaminoso de la propiedad se configura ya a partir de 
la cita previa: existe un cierto nivel de propiedad que es lícito mantener y 
que cubre lo que refiere a alimento y vestido, es decir, cubre necesidades 
básicas. Lo que excede la necesidad indica avaricia y, por lo mismo, resulta 
un pecado.



G
in

o 
C

an
al

es

38

En lo anterior habría que advertir que se plantea otro problema central 
respecto a la propiedad en estos siglos: el si es parte de la ley natural o es, 
por el contrario, una creación humana. La posición de Agustín es que la 
propiedad es invención humana, por lo que no solo es fruto del pecado, 
sino que, además, y por lo mismo, la ley natural tiene prioridad frente a ella5. 
Explica él mismo en una carta:

Escrito está: Todo el mundo de la riqueza es del hombre fiel; pero del infiel no 
es ni un óbolo. Si consideramos esto prudentemente, ¿no convenceremos 
de que poseen lo ajeno a todos los que creen gozar de lo legítimamente 
adquirido y no saben utilizarlo? Lo que conforme a derecho se posee, 
ciertamente no es ajeno. Pero sólo se posee conforme a derecho lo que 
se posee justamente, y sólo se posee justamente lo que se posee bien. 
Por lo tanto, todo lo que se posee mal es ajeno, y posee mal quien usa 
mal (Agustín 2007, Carta 153, VI, 26).

En otras palabras, si la propiedad es invento humano, esta puede verse 
atada a las mismas restricciones que regulan la conducta humana. Bajo 
el horizonte cristiano, estas restricciones son las del pecado y el bien. Por 
lo mismo, aquel que actúa pecaminosamente, extiende este carácter de 
pecado a su propiedad, con lo cual pierde el derecho sobre sus bienes. De 
esta manera, se reafirma que la ley de Dios es superior a la del hombre y, 
por lo tanto, por motivos morales, es posible expropiar a aquel que no usa 
adecuadamente sus propiedades6.

5	 En esto hay que tener en cuenta que la posición de Agustín no es la única. Si bien lo que 
Agustín sostiene puede invitar a pensar en una Iglesia que defiende la propiedad comunal 
y autores posteriores como Graciano refrendarán esto, también ocurre que: “Los canonistas 
tempranos se dedicaron a minimizar esta declaración. Rufino y Simón de Bisiamo dijeron que 
la ley natural no proscribe ni prescribe la propiedad privada, aunque indicaba que la propie-
dad común es buena. Hugo de Pisa declaró que la naturaleza aprueba la propiedad común, así 
como aprueba la libertad personal del hombre, pero que, como meras “demonstrationes”, no 
preceptos, estas indicaciones naturales no son vinculantes. El verdadero sentido de lo dicho 
por Graciano, sostenía, es que solo bajo necesidad son todas las cosas naturalmente comunes. 
Esta feliz explicación fue repetida por Juan Teutónico en la influyente Glossa ordinaria sobre 
Graciano, y eventualmente se volvió la explicación tradicional” (Noonan 1957, 28-29; la traduc-
ción es nuestra).
En ese sentido, si bien la posición oficial de la iglesia no puede reducirse al rechazo de la 
propiedad privada en favor de la comunal, habría que advertir igualmente que aquellos que 
mantienen una posición más moderada igualmente conceden mayor carácter moral a lo 
comunal, así como la supeditación de la propiedad a la ley divina.
6	 Esta concepción sobre los usos morales de la propiedad se extiende a lo largo del me-
dioevo, pero sobrevive también en trabajos como el de Locke, quien sostiene que los límites 



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

39       

Esta concepción de la propiedad como fenómeno humano, cuya legitimi-
dad se ve constreñida por su carácter moral, es vital para el desarrollo de la 
iglesia durante los siguientes siglos. Por un lado, se nos muestra un cierto 
nivel de desinterés en el origen mismo de la propiedad. En tanto invención 
humana y, por lo tanto, del pecado, la propiedad se justifica no por su origen, 
sino, igual que las personas, por su cualidad moral. Por ello, los orígenes de 
la propiedad pueden darse indistintamente por los mecanismos descritos 
por Arendt –adquisición, conquista–, mientras que lo central radica en que 
esta se utilice de manera justa7.

Lo anterior, por otro lado, nos lleva a las distintas prácticas que la iglesia 
aprovecharía para amasar propiedades. Por cuanto la moralidad del uso de 
la propiedad marca la legitimidad de la misma, entonces estaba justificada 
la confiscación de bienes de herejes (Schlatter 1951, 35), pero esto también 
sirve para extender el alcance de instituciones caritativas fundadas por la 
iglesia. La caridad se plantea como una forma de legitimar a aquellos que 
poseen más de lo que necesitan, al regresar parte de lo que poseen al resto 
de la sociedad a través de la iglesia (Comby 1985, 81-82). Esta es, finalmente, 
la misma lógica aplicada en la idea de la donación o el diezmo, mecanismos 
por los cuales la iglesia recibe dinero o propiedades directamente de sus 
feligreses o, en algunos casos, a través de la herencia, cuando mueren 
personas especialmente fieles o sin familia a la que legar sus posesiones8 
(Brown 2012, 424).

de nuestra capacidad de apropiación yacen en nuestra capacidad paralela para utilizar dichos 
bienes que son nuestra propiedad. Dice: “Tanto como cualquiera pueda usar para su beneficio 
antes de que se arruine, tanto puede por su trabajo cualquiera reclamar propiedad; más allá 
de esto, es más de lo que le corresponde, y pertenece a otros” (Locke 2003, 113; la traducción 
es nuestra). El argumento de fondo es similar al de Agustín y la consecuencia es también 
la de justificar la expropiación, aun si, como podremos ver más adelante, el talante de esta 
expropiación es definitivamente diferente.
7	 Menciona Schlatter que, siglos después de san Agustín, Graciano no se preocupa por 
incluir en sus Decretorum formas de adquisición de la propiedad (Schlatter 1951, 41-42). Una 
vez aceptada la premisa base de que lo natural o lo mandado por Dios es la propiedad común, 
entonces toda forma de privatización de la propiedad supone ya un alejarse de la gracia 
divina.
8	 Algo que, de acuerdo a Brown, se establece como una suerte de sentido común a lo largo 
de la población cristiana durante el resto del medioevo: enfrentados a la muerte, por ejemplo, 
la poca herencia que uno carga consigo debería ser entregada bien a la iglesia o a los pobres 
(2012, 527).



G
in

o 
C

an
al

es

40

La actitud de desconfianza hacia la propiedad de parte de la iglesia se 
extiende también hacia la búsqueda de riqueza. Tal vez el ejemplo más 
claro de esto se da en la prohibición cristiana de la usura durante el me-
dioevo. De acuerdo a John T. Noonan (1957), ya desde el siglo VIII, durante 
el Imperio de Carlomagno, la legislación europea comienza a incorporar 
las enseñanzas de la epístola sobre la usura del papa León I. Esta epístola 
decreta “la prohibición categórica para clérigos de la usura y declara que 
los laicos que participan de ella son culpables de buscar turpe lucrum 
(ganancia vergonzosa)” (Noonan 1957, 15; la traducción es nuestra). Sobre 
esta base, el Sacro Imperio Romano-Germánico, en las Hadrianas, extiende 
la prohibición ya no solo a la población clerical, sino también al resto del 
pueblo. Esto se mantendrá de manera constante a lo largo de Europa, aun 
si de diferentes maneras, hasta mediados del siglo XVI.

Esta tendencia eclesiástica tiene una dimensión doble, tanto teológica 
como política. Así, si bien ciertamente esto representa un intento de la 
iglesia de mantenerse coherente con los principios de las escrituras y la 
tradición cristiana, esto es a un mismo tiempo útil a nivel político. Estos 
procesos de prohibición de la usura, de la expansión de instituciones ca-
ritativas, normalización del diezmo y amasamiento de herencias y demás 
propiedades permite a la iglesia erigirse como actor político y económico 
relevante en el escenario europeo, sobre todo tras el colapso del Imperio 
romano de occidente. Una pregunta válida entonces sería si a través de 
estos mecanismos la iglesia se alzó como gran propietaria, es decir, aquello 
que ella misma había denunciado. Esta crítica no es nueva, como explica 
Peter Brown:

San Agustín reaccionó con claro embarazo ante [la] insinuación [de que 
amasaba fortuna]. Se quejó de que obispos como él fueran tratados 
como cualquier latifundista. (…) Para contrarrestar esta acusación, 
Agustín se dedicó a explicar que él tan solo actuaba como administrador 
de la riqueza de la iglesia de Hipona (…), pero que él no poseía estas 
propiedades. (2012, 482; la traducción es nuestra).

La justificación inicial de los padres de la iglesia respecto a las riquezas 
acumuladas por sus congregaciones radica en esa distinción entre ser pro-
pietario (aquel que dispone libremente de bienes que son, por definición, 



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

41       

suyos) y ser administrador (aquel que dispone de bienes que son propiedad 
común bajo la legitimación de una posición de autoridad). Bajo este esque-
ma, la riqueza de la iglesia no se ve afectada por las mismas críticas que esta 
realiza contra los grandes propietarios, por cuanto los miembros de ella, en 
concreto obispos y figuras de autoridad, no poseen, solo administran, con 
lo que no actúan por avaricia, sino con el celo del que ve por el bien común.

La doctrina eclesiástica frente a la propiedad no se mantiene ajena al 
transcurso de los siglos. Diferentes cambios se dan, con lo cual la posición 
frente a, por ejemplo, el carácter pecaminoso de la posesión, varía y, bajo la 
filosofía de san Tomás de Aquino, se relaja (Schlatter, 1951). Incluso cuando 
esto ocurre, no obstante, no es que la iglesia pase a defender la acumula-
ción de propiedades; como menciona Noonan, “la defensa escolástica de 
la propiedad privada es condicional (…)” (1957, 29). Así, incluso cuando la 
posición eclesiástica vira hacia una cierta aceptación de la propiedad, hay 
ciertas tendencias que permanecen estables:

a)	 Considerar la propiedad como fenómeno humano que puede o no ser 
pecaminoso, pero que sí representa una necesidad tras la caída de la 
gracia y, en ese sentido, como un fenómeno inferior al estado divino 
de tenencia común.

b)	 Considerar la actividad de lucro como, si no directamente pecaminosa, 
sí sospechosa y necesitada de regulación.

c)	 Justificar el rol de la iglesia misma como ente regulador de la legitimi-
dad de la propiedad en tanto institución en comunión con la ley divina 
o la ley natural9, la cual se ve por encima de la ley humana. Ello permite 
incentivar prácticas como la expropiación a través de la excomunión o 
también la extensión de la caridad y el legado de herencias a la iglesia.

d)	 Justificar la relación de la iglesia con sus bienes y recursos no en tér-
minos de propiedad, sino de administración. Esto permite a la iglesia 

9	 Hasta este punto, hemos usado ambos términos como intercambiables. De acuerdo a 
Noonan, este es el mismo problema de los canonistas tempranos y no es hasta san Tomás 
de Aquino que se establece con claridad una diferenciación entre la ley eterna o divina, la ley 
natural y la ley humana (Nooman 1957, 23-26). No obstante, las sutilezas de estas diferencia-
ciones no son enteramente relevantes para este trabajo.



G
in

o 
C

an
al

es

42

amasar riquezas sin caer bajo la caracterización de la propiedad como 
fenómeno potencialmente pecaminoso.

Estos cuatro puntos son, a su vez, puntos de tensión en relación con el pen-
samiento laico, así como también con las instituciones laicas de la sociedad 
europea. A la vez que estos debates teológicos y escolásticos acompañan a 
la iglesia en un momento de reestructuración de la vida social a lo largo de 
Europa debido a la caída de Roma y le permiten ubicarse en una posición 
privilegiada, también aparecen nuevos modos de organización social que 
reemplazan la estructura económica y política del Imperio. A esto habrá 
que prestar atención ahora para evidenciar las tensiones con la iglesia.

§3.	CONCEPCIONES LAICAS DE LA PROPIEDAD 
	 Y EL DESARROLLO DEL FEUDALISMO

Como se mencionó, la caída de Roma supone un momento de quiebre en 
la historia europea. No por la desaparición del Imperio romano, pues este 
sigue existiendo bajo la forma del Imperio bizantino, pero sí en la medida 
en que la autoridad romana retrocede en Europa y retrocede hasta lo que 
hoy es Turquía y zonas aledañas. Ello supone un retroceso en la influencia 
romana sobre los sistemas políticos, económicos y jurídicos europeos. 
Menciona Georges Duby:

En sus límites meridionales la cristiandad latina está en contacto con 
áreas sensiblemente más desarrolladas; en las regiones dominadas por 
Bizancio, y más tarde por el Islam, se mantiene el sistema económico 
heredado de la antigua Roma: ciudades que explotan los campos 
colindantes, moneda de uso cotidiano, mercaderes, talleres en los que, 
para los ricos, se fabrican objetos espléndidos. Europa nunca estuvo 
separada de estas zonas de prosperidad por barreras infranqueables; 
sufrió constantemente su influencia y su fascinación. Por otra parte, en 
el espacio europeo se enfrentan de hecho dos tipos de incultura: una 
se identifica con el dominio germano-eslavo, con el dominio “bárbaro”, 
como decían los romanos (…). La otra, por el contrario, es el dominio 
de la decrepitud; en ella acaban de degradarse las supervivencias de la 
civilización romana, los diversos elementos de una organización en otro 
tiempo compleja y floreciente: la moneda, las calzadas, la centuriación, el 
gran dominio rural, la ciudad (…) (2009, 6).



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

43       

La extensa cita nos permite atisbar el meollo del asunto: si bien la influencia 
romana no desaparece, sí retrocede. Ante la falta de un centro político de 
poder, las previas colonias romanas entran en decadencia y el modelo ger-
mano-eslavo pasa a ser el predominante aun si eso, a un mismo tiempo, no 
supone la desaparición de esta influencia romana, que, por el contrario, se 
sigue manteniendo en el horizonte. Resulta importante entonces recons-
truir brevemente la relación entre ambos modelos para luego realizar el 
contraste con las teorías teológicas presentadas.

La concepción jurídica de la propiedad en Roma se inspira principalmente 
en la teoría política de Aristóteles (Noonan 1957, 21-22). Él, como luego lo 
harán los teólogos medievales, distingue entre la ley positiva o humana y 
la ley natural10, lo mismo que luego, en Roma, se tomará como la distinción 
entre ius gentium e ius naturale. Dentro de ese esquema, la propiedad apa-
rece como resultado de una “(…) capacidad adquisitiva [que] ha sido dada 
evidentemente por la naturaleza a todos los animales (…)” (Aristóteles 
1988, 1256b) y que, como capacidad dada por la naturaleza, es entonces 
parte misma de la ley natural. Por ello, los límites de la propiedad radican 
tan solo en los límites de la naturaleza, “(…) para [la] cual parece que no 
existe límite alguno de riqueza y propiedad” (Aristóteles 1988, 1257a). En 
otras palabras, la propiedad, bajo el marco aristotélico de la ley natural, es 
parte de esta y, en ese sentido, no presenta restricciones, como sí ocurre en 
el caso de la teología cristiana11.

Es sobre esta base aristotélica que se constituye la concepción romana 
de la propiedad, pero habría que advertir que, en la recepción romana de 
Aristóteles, nos enfrentamos a condiciones sociales diferentes y que, por lo 
mismo, dan resultados igualmente diferentes. En primera instancia, si bien 

10	 “Dentro de la justicia política hay una natural y otra legal: la natural tiene la misma validez 
en todas partes, y ello no porque parezca bien o no, mientras que es legal la que, en principio, 
no importa si es así o de otra manera; pero cuando la establecen, ya sí importa (…)” (Aristóteles 
2005, 1134b).
11	 Esto ocurre en la teología cristiana en la medida en que, bajo el esquema teológico, la 
ley humana se supedita a la ley natural, pero la ley natural funciona bajo el marco de la ley 
divina, cuyos límites son morales, es decir, dependen de la bondad de Dios. Por ello, como 
ya se mencionó, el límite de la propiedad es el límite moral: donde uno es expulsado de la 
comunidad religiosa, sus propiedades son devueltas a la iglesia como un retorno simbólico a 
la autoridad máxima, que es Dios.



G
in

o 
C

an
al

es

44

en el texto de Aristóteles se habla de esta capacidad adquisitiva como una 
capacidad natural, de la que participan tanto seres humanos como anima-
les, al menos dos grupos se encuentran claramente excluidos en la transi-
ción de la ley natural a la ley humana: mujeres y esclavos12. Ciertamente 
esto es también una característica de la sociedad romana, pero existe en 
esto una diferencia crucial, la de cómo se tratan las esferas de lo público y 
lo privado en ambas sociedades.

El mundo griego que habita Aristóteles se articula en torno a un dualismo 
fuerte entre lo público, entendido como el espacio de igualdad entre ciu-
dadanos que pueden buscar destacar a través de grandes actos u obras, y 
lo privado, entendido como más bien la esfera de la necesidad, donde la 
gente vive atada a los designios del trabajo y, por lo mismo, a los vaivenes 
del hogar (Arendt 1998). Por ello mismo, esclavos y mujeres, como personas 
atadas a la esfera doméstica y al trabajo, no pueden acceder a los mismos 
derechos que un ciudadano, quien se caracteriza por no tener que depen-
der del hogar o el trabajo propio (pese a que sí puede ser dependiente del 
esclavo o de la mujer).

El mundo romano, “(…) a diferencia del griego, nunca sacrificó lo privado 
por lo público; por el contrario, entendió que estos dos reinos solo podían 
existir bajo la forma de la coexistencia” (Arendt 1998, 59; la traducción es 
nuestra). Con esto, Arendt se refiere a que, en el mundo romano, lo privado 
y lo público se presentan no como fenómenos estrictamente separados, 
sino más bien como diferentes dimensiones de los mismos ámbitos de 
experiencia. De esa manera, sostiene Arendt, lo que para el ciudadano 
ateniense podría haber sido el ágora como espacio público de discusión, 
puede serlo para el esclavo el hogar, donde puede destacar a través de 
su trabajo. De esta manera, una mayor estimación de la esfera privada 
podía llevar a casos excepcionales de movilidad social para esclavos que 

12	 Aristóteles entiende al esclavo como un instrumento de producción cuyo carácter de cosa 
se justifica por medio de la conquista (que, entonces, aparece como mecanismo válido de 
adquisición de propiedad). Respecto a la mujer, sostiene que “(…) en la relación entre macho 
y hombre, por naturaleza, uno es superior y otro inferior, uno manda y otro obedece. Y del 
mismo modo ocurre necesariamente entre todos los hombres” (Aristóteles 1988, 1254b). La 
subordinación de la mujer hacia el hombre se presenta en la sociedad griega en la exclusión 
de esta de la vida pública y, entonces, de su capacidad para ser propietaria.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

45       

desempeñaran labores destacables13 o, incluso, de acceso a la acumulación 
de propiedad14.

Lo importante de esta diferencia radica en que, bajo el modelo griego, la 
teoría aristotélica de la propiedad la reserva a la esfera de lo privado, donde 
su mayor relevancia consiste en representar un criterio mínimo a cumplirse 
para acceder a la categoría de ciudadano (Arendt 1998, 64). Por el contrario, 
en el Imperio romano, la propiedad aparece como un problema político 
diferenciado, que involucra los puntos de encuentro entre lo público y lo 
privado. Esto resulta importante por cuanto supone un primer paso en la 
dirección de lo que plantea Arendt (1998) como uno de los elementos más 
característicos del medioevo: la concepción del Estado como propiedad del 
monarca.

Bajo el modelo aristotélico de propiedad, se puede pensar la polis griega 
como una unión de hombres libres y propietarios en situación de relativa 
igualdad (una a la cual no pueden acceder mujeres y esclavos, por lo que 
esta igualdad no se alza como principio universal, a diferencia de lo que 
ocurre en el capitalismo). Cada uno es propietario en la medida en que 
estos hombres libres, que no buscan dominarse entre sí en la esfera públi-
ca, en la esfera privada fungen como pater familias, es decir, como amos y 
señores de sus hogares (Arendt 1998, 27-28). Sin embargo, este dominio 
que mantienen sobre la familia no puede extenderse a la esfera pública 
debido al dualismo fuerte ya planteado entre lo privado y lo público, que, 
entonces, operan bajo diferentes lógicas.

En el mundo romano, en cambio, si, como hemos mencionado, la coexis-
tencia entre lo privado y lo público permite a los esclavos, por ejemplo, 
ver la esfera privada en la que operan como un espacio análogo al de la 
esfera pública en la que los ciudadanos se prueban a sí mismos, entonces 

13	 Arendt explica que “(…) en los primeros siglos del Imperio Romano ciertas funciones pú-
blicas que habían sido siempre realizadas por esclavos adquirieron estima y relevancia, estos 
servi publici (…) recibieron permiso para vestir la toga y casarse con mujeres libres” (1998, 11).
14	 Esta es la figura romana del peculium, que, si bien se diferencia jurídicamente de la pro-
piedad de un hombre libre, igual permitía a ciertos esclavos acumular fortunas e incluso sus 
propios esclavos (Arendt 1998, 58).



G
in

o 
C

an
al

es

46

es razonable pensar que la analogía puede plantearse de manera inversa: el 
ciudadano puede ver sus labores en la esfera pública bajo una lógica similar 
a la de la esfera privada. En ese sentido, el ciudadano puede pensarse en un 
rol similar al del pater familias en la esfera privada.

No sorprende entonces que, como explican Cordero y Aldunate, la juris-
prudencia romana buscara especificar más los derechos de propiedad del 
pater familias:

El término dominium aparece en la jurisprudencia de fines de la Repú-
blica, junto con el de obligatio y otros términos técnicos. Se trata de una 
especificación del mancipium, y con la palabra dominium los romanos 
designaban el señorío sobre la res, con lo cual se manifiesta que la identi-
dad de la relación dominical no está en el contenido, sino en el sujeto, es 
decir, en el comportamiento de éste como “señor” (dominus) de la domus 
[el hogar] y de todo el patrimonium personal (Cordero y Alduente 2008, 
350).

No es casualidad que, tras la caída de Roma, en el medioevo, el concepto de 
dominium cobre centralidad en tanto justificación del derecho de bien del 
señor feudal o bien del monarca sobre el territorio. Ello supone una trans-
formación que, en el apogeo del Imperio romano, no se da: la presencia de 
una estructura central de poder cuyo funcionamiento tiene fundamentos 
jurídicos diferentes15 mantiene esto a raya. Sin embargo, mientras este po-
der comienza a mostrar señales de debilitamiento en el último par de siglos 
de existencia del Imperio, “este modelo sirvió para que, en manos de los 
latifundistas privados, el dominio recobrase su connotación original como 
una potestad que excede con mucho el ámbito patrimonial y tiene una 
dimensión política. (…) El propietario territorial viene a convertirse en los 
hechos en dominus, esto es, autoridad política de sus territorios” (Cordero 

15	 Deudores, en buena medida, de la influencia griega que piensa todavía la independencia 
de la esfera pública como espacio político. De acuerdo a Arendt, esta coexistencia romana 
entre lo privado y lo público cede paso a una progresiva disolución de lo público en lo privado 
debido a la influencia cristiana. En esa disolución es que se cifra la transición del modelo 
político griego al modelo del dominium que entiende la autoridad del monarca como la del 
pater familias. Lo que Arendt no termina de captar es cómo las bases de esto se encuentran ya 
en el modelo de coexistencia entre lo público y lo privado, en especial al abrir las puertas a la 
posibilidad de interpretar lo público desde la lógica de lo privado, como ya se ilustró.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

47       

y Aldunate 2008, 360). Es lo mismo que, ya caída Roma, harán los futuros 
señores feudales.

Es en este punto que hay que pensar el encuentro entre los modelos 
romano y germano-eslavo de propiedad. Es este encuentro, de acuerdo a 
Marc Bloch , el que configura la vida jurídica europea durante los siguientes 
siglos: “¿Cómo debía dictar sentencia un juez en la Europa prefeudal de 
principios del siglo IX? Su primer deber era interrogar los textos: compila-
ciones romanas, si el proceso tenía que ser decidido por las leyes de Roma; 
costumbres de los pueblos germánicos, casi en su totalidad fijadas, poco a 
poco, por escrito (…)” (Bloch 2011, 130). En ese sentido, el debilitamiento 
del centro de poder romano abre el espacio para la convivencia de estos 
dos sistemas.

El modelo germano es, en todo caso, también influenciado por la presencia 
de Roma. Según Perry Anderson, los pueblos germánicos antes del contac-
to con el Imperio mantenían modelos comunales de propiedad de la tierra; 
es el inicio de las relaciones con Roma que abre tanto la posibilidad del 
comercio y la acumulación como igualmente el desarrollo de una cultura 
guerrera, que les permitió ingresar en la trata de esclavos (1974, 107-108). 
Esta misma cultura guerrera es la que se impone cuando el Imperio tamba-
lea frente a las invasiones bárbaras:

Gobernantes francos y lombardos simplemente confiscaron latifundios 
locales a gran escala, anexándolos al tesoro real o distribuyéndolos entre 
la nobleza. (…) En Italia, los reyes lombardos no realizaron ningún inten-
to de conciliar con latifundistas romanos, quienes fueron aplastados y 
eliminados donde fuera que supusieran un obstáculo para la apropiación 
de tierra; algunos fueron reducidos a la condición de esclavos (Anderson 
1974, 122; la traducción es nuestra).

Aquí se presenta una primera forma en la que se configura la propiedad 
medieval: la conquista se legitima como medio de adquisición de esta, la 
cual luego pasa a integrar parte de un dominium, es decir, de una unidad te-
rritorial sobre la cual el conquistador tiene control político bajo un modelo 



G
in

o 
C

an
al

es

48

de autoridad similar al del pater familias16. En ese sentido, los miembros del 
dominium, es decir, aquellos que trabajan la tierra o viven en el territorio son 
igualmente parte de la propiedad del dominus, igual que bajo el modelo 
familiar. No en el sentido más explícito del esclavo, que existe todavía bajo 
la figura del mancipium, que designa literalmente un objeto (Duby 2009, 
42), sino por cuanto “una gran parte de los campesinos, si no la mayoría, 
eran ‘colonos’ que cultivaban tierras ajenas. Considerados libres, de hecho 
eran prisioneros de una red de servicios que limitaban extraordinariamente 
su independencia” (Duby 2009, 45). Así como la mujer o los hijos, bajo el 
modelo de la unidad familiar romana, no eran estrictamente esclavos o ca-
recían de libertad, esta se veía limitada bajo la autoridad del pater familias 
en cuanto dominus, es decir, dueño de la propiedad en la que estos viven 
y por lo cual le deben su obediencia. Esto es lo mismo que enfrentan los 
campesinos medievales, a gran escala en latifundios y villas.

Este concepto de la propiedad territorial como dominium, cuya legitimidad 
se da través de la conquista, y que configura al conquistador como domi-
nus, se encuentra también en el término jurídico germánico del alodium, 
que designa el derecho hereditario sobre una tierra y es el mismo término 
que, para el siglo XII, pasará a ser feodum (Holt 1972, 6). De esa manera 
se institucionaliza la transmisión de patrimonio inicialmente adquirido a 
través de la figura de la conquista (o la cesión de territorios, en el caso de 
nobles bajo la autoridad de un rey17).

En lo último mencionado, sobre la cesión, se encierra también otra figura 
clave de la economía feudal: en tanto la conquista surge como principal 
medio de adquisición de propiedad (junto con el alodium como medio 
de transmisión de esta), esta se concentra principalmente en la figura del 
conquistador. En el caso inglés, por ejemplo, esto es tal cual lo que ocurre 

16	 En este punto, habría que notar que la combinación de la jurisprudencia romana con las 
instituciones germanas es siempre ambigua en la medida en que, como se mencionó en una 
cita previa, no existe propiamente una legislación germánica, sino, más bien, colecciones de 
costumbres que, en la repetición, se legitiman e institucionalizan. La diferencia es importante, 
por cuanto la costumbre implica repetición, a diferencia de la ley, que busca fundamentación.
17	 Y, de esta misma manera, de acuerdo a Holt, se establecen para la formación de linajes, al 
menos en Inglaterra y Normandía, que se señala a partir de la adopción de apellidos, usual-
mente toponímicos (1972, 7).



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

49       

con la invasión normanda y la institución de la monarquía inglesa como tal 
(Holt 1972). Bajo este modelo, el conquistador, que toma el título de rey, es 
por lo mismo el propietario o, más bien, dominus del terreno conquistado, 
que pasa a ser el reino. La figura de la cesión tiene, por lo mismo, un carác-
ter más frágil, por el cual la explotación de un territorio, sea por el señor 
feudal, o incluso por el vasallo, es temporal o, cuando menos, supeditada a 
la voluntad del rey18.

Así, la combinación de las tradiciones romana y germánica tienen como 
consecuencia la creación de las bases de la concepción feudal de la pro-
piedad. Bajo este modelo, la propiedad tiene como fundamento una capa-
cidad adquisitiva propia del ser humano por ley natural. Dicha capacidad, 
al menos desde la tradición germánica, no parece enfrentar restricciones 
morales, por lo cual medios de adquisición como la conquista son válidos. 
Una vez instituida la propiedad, esta adquiere el carácter de dominium, lo 
cual supone que el dominus ejerce un rol afín al del pater familias, quien es 
dueño no solo del territorio, sino que tiene autoridad sobre los que habitan 
el dominium, como un padre lo tiene sobre sus hijos, esposa y esclavos. Ello 
conlleva una fragilidad inherente de instituciones como la de la cesión de 
territorios, por la cual los señores feudales y vasallos cuentan con derechos 
sobre parte del dominium para trabajar. Exploremos ahora cómo esto con-
lleva tensiones con el pensamiento cristiano.

§4.	REFORMA PROTESTANTE Y LAICISMO A LA BASE 
	 DEL NACIMIENTO DEL CAPITALISMO

Menciona Jean Bodin, en el primero de sus Seis libros de la república, que 
“la familia (…) constituye la verdadera fuente y origen de toda república, 

18	 Aunque, en la práctica, esto resulta más variable. Bajo este esquema, por ejemplo, los 
derechos de herencia para los vasallos deberían ser inexistentes, por lo que la muerte de uno 
debería, en teoría, abrir el espacio para la reasignación de un feudo a otras manos. Sin embar-
go, “en un período de escasa población, si el señor no tenía a la vista entregar el respectivo 
feudo vacante por razones estratégicas a algún futuro vasallo en particular, buscaba radicar 
prontamente el feudo en un nuevo vínculo de homenaje para asegurar ‘su hombre’ (…). Con 
el tiempo este uso fue siendo considerado costumbre e incluso una suerte de derecho del hijo 
del vasallo muerto” (Cordero y Aldunate 2008, 364).



G
in

o 
C

an
al

es

50

así como su principal elemento” (1997, 16). En esta afirmación, Bodin busca 
plantear una analogía cuyo origen hemos podido rastrear a lo largo del 
texto, la de que “el poder doméstico es comparable al poder soberano [y], 
así, el recto gobierno de la casa es el verdadero modelo del gobierno de la 
república” (1997, 16). La autoridad del monarca es la autoridad del pater 
familias, quien, como ya se ha explorado, administra su dominium como 
buenamente le plazca19.

Sobre esta última idea, la de poder administrar el dominium como buena-
mente se quiera, se erige el concepto de soberanía: “La soberanía no es 
limitada, ni en poder, ni en responsabilidad, ni en tiempo” (Bodin 1997, 49). 
Esta soberanía no se origina en alguna cualidad moral concreta, pues el 
principio básico de todo reino es el de la conquista, pero, sobre esa primera 
base, lo que se forman son conjuntos de familias, cada una de las cuales 
posee un pater familias, entre los cuales se erige uno como el dominus de 
todo el territorio ocupado por las familias, aquel que, como primus inter 
pares, adquiere preeminencia entre los demás, la cual le faculta para deter-
minar leyes, “(…) sólo (…) obligado a dar cuenta a Dios…” (Bodin 1997, 49). 
En ese sentido, el poder investido sobre el soberano es poder absoluto e 
incondicionado, igual al poder de un propietario sobre su propiedad.

En las ideas de Bodin sobre el poder soberano se puede ver una cristali-
zación de una tensión central de la época, que se da entre las diferentes 
monarquías europeas y la iglesia. Esta tensión atañe a la fundamentación 
y extensión del poder soberano. Será fácil notar la primera complicación. 
La tradición de la que parte Bodin es la de la teoría política secular que 
entiende la propiedad como parte de la ley natural y bajo el esquema 
de funcionamiento de la esfera privada, es decir, como dominium. Por el 
contrario, la tradición teológica que hemos reconstruido en páginas previas 

19	 No es casual entonces que Bodin insista en distanciarse de Aristóteles, de quien dice que 
ha “separado, sin razón, a mi juicio, la economía doméstica de la política” (1997, 16). Como 
también hemos mencionado ya, la diferencia entre el mundo griego y el medieval tiene que 
ver con la diferenciación entre lo público y lo privado. Aristóteles no puede realizar la analogía 
entre soberano y pater familias porque uno pertenece a la esfera pública y el otro, a la privada. 
De acuerdo a Arendt, es justamente esta disolución de lo público en lo privado lo que lleva en 
la modernidad, como ya anticipa Bodin, al nacimiento de la economía como disciplina propia, 
sin la necesidad de la distinción entre lo doméstico y lo político.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

51       

piensa la propiedad o bien como parte de la ley natural, en tanto esta se 
supedita a la ley divina, o ya directamente como parte de la ley positiva 
humana, cuyo fundamento es convencional y, por lo mismo, mutable, no 
tan perfecto como el fundamento de la ley divina.

Si bien técnicamente el fundamento es igualmente convencional en el caso 
secular, esto no supone un problema como sí lo es en el caso teológico. 
Esto se debe a lo ya explorado sobre la unión entre la tradición romana y la 
germánica. Mientras que la jurisprudencia romana es parte de la tradición 
racionalista que examina la fundamentación de las normas (por ello, por 
ejemplo, la influencia de Aristóteles), la tradición germánica es convencio-
nalista, es decir, se erige como modo de institucionalización de costumbres 
cuyo fundamento es, de nuevo, convencional. En ese sentido, no habría 
nada extraño en una procedencia convencional de la propiedad.

Esta diferencia en fundamentación también refleja una diferencia central 
respecto a la legitimidad de la propiedad. Bajo el modelo secular, en tanto 
la fundamentación es convencional y eso, a su vez, no es un problema, no 
existen entonces propiamente restricciones morales sobre la tenencia. El 
dominus es básicamente pater familias, por lo que, con aquello que es suyo 
de manera privada, puede disponer como mejor le parezca. Bajo el modelo 
teológico, en cambio, la convencionalidad de la fundamentación de la pro-
piedad supone una conexión con el distanciamiento del hombre de Dios y 
encierra una potencialidad pecaminosa que ha de ser regulada. Por ello, la 
iglesia, en tanto la institución humana más cercana a Dios, tiene el rol de 
supervisar la moralidad del uso de la propiedad, por lo que, como conse-
cuencia, también tiene potestad en llamar a usos morales de ella (como los 
diezmos, la caridad o el heredar propiedades a la iglesia) o, cuando esto no 
ocurre, a confiscar bienes.

Así, por un lado, tenemos a un soberano que, como pater familias, tiene 
derecho irrestricto sobre su dominium. Por otro lado, tenemos una iglesia 
que defiende la primacía de la ley divina sobre la humana y la legitimidad 
de la confiscación de bienes o, cuando menos, el requerimiento del uso 
moral de la propiedad. Este conflicto podría ser meramente conceptual si 



G
in

o 
C

an
al

es

52

no fuera porque ambas instituciones, la de la monarquía y la iglesia, son de 
las más poderosas de la época.

De acuerdo a Duby, la iglesia no solo recibe ingresos ingentes debido a 
los instrumentos ya mencionados de caridad, diezmo y herencias, sino 
que, además, “(…) numerosos establecimientos religiosos habían recibido 
tierras de las que no sabían qué hacer (…) y una gran proporción del patri-
monio de estos establecimientos pudo ser cedida a ‘amigos’, a miembros de 
las grandes familias a las cuales la Iglesia estaba ligada, o cuya protección 
deseaba asegurarse” (1999, 232). Así, la iglesia no es tan solo un actor reli-
gioso, sino que su riqueza y gran patrimonio le permite insertarse como 
actor político y económico relevante en Europa a través de redes de favores 
y control patrimonial.

Los textos de Bodin y los esfuerzos de la tradición secular por reafirmar 
la soberanía del monarca representan justamente una forma de ejercer 
de contrapeso frente al poder eclesiástico. Mientras Bodin sienta las 
bases para el absolutismo a lo largo del continente, en Inglaterra autores 
como John Wycliffe elaboran una teoría de la propiedad que se alejan del 
consenso teológico: “Wycliffe negó que la iglesia tuviera poder alguno en 
asuntos temporales y sostuvo que era tema del gobierno secular el privar 
a clérigos injustos de sus dotaciones” (Schlatter 1951, 70). Este desarrollo 
secular en la teoría de la propiedad da vuelta a la situación: no es solo que 
la iglesia no tiene derecho a intervenir en asuntos terrenales, es que, en 
tanto la soberanía es del rey, este incluso puede incautar propiedades al 
clérigo de considerarlo necesario20. Ahí, un primer avance en dirección a la 
secularización de la categoría de expropiación.

Este avance en términos de secularización no se restringe a la expropia-
ción, sino que se vuelve la misma base sobre la cual el desarrollo futuro 
de la teoría política podrá, tras el cisma de la iglesia, seguir separándose 
del pensamiento teológico. Este derecho absoluto del soberano sobre su 

20	 Hay que considerar que esta idea, controversial para el contexto histórico de Wycliffe 
y que podría haberle valido la censura o incluso la persecución en otras condiciones, tiene 
la ventaja de encontrar la protección del rey de Inglaterra. Es, pues, la época del papado de 
Aviñón, cuando el trono papal se encuentra en Francia, enemiga histórica de Inglaterra.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

53       

propiedad, de acuerdo a Schlatter, “(…) es el fundamento del capitalismo 
moderno (…)” (1951, 75). Es a lo que luego Max Weber se enfrenta cuando, 
perplejo, se pregunta:

¿Cómo se explica históricamente que el centro de máximo desarrollo 
capitalista en el mundo de aquella época, en la Florencia de los siglos 
XIV y XV, el mercado de dinero y de capital de los grandes poderes 
políticos fuese considerado sospechoso desde el punto de vista moral 
[o simplemente tolerable] mientras que en el reducido ambiente pe-
queñoburgués de la Pensilvania del siglo XVIII (donde la economía, por 
falta de dinero, apenas había superado la fase primitiva del cambio de 
productos, donde no existían huellas de grandes empresas industriales y 
donde los bancos poseían la más rudimentaria organización) la actividad 
“capitalista” constituía el contenido de una conducta no sólo laudable 
desde el punto de vista ético, sino incluso obligatoria? (Weber 2012, 84)

Una primera parte de la respuesta se encuentra en estas páginas. La sos-
pecha sobre la actividad lucrativa se relaciona con lo ya mencionado, por 
ejemplo, respecto a la prohibición de la usura. La acumulación por el hecho 
de la acumulación puede conducir al pecado, por lo que prima una actitud 
de recelo frente a esta. En tanto esto depende de un fundamento teológico 
que, además, legitima la intervención de la iglesia sobre usos indebidos 
de la propiedad, entonces la actividad lucrativa se desincentiva. Lo que 
la defensa del absolutismo europeo y las primeras críticas que luego se 
cristalizan en el protestantismo permiten es abrir la puerta para abandonar 
una dependencia en la fundamentación de la teoría política del contenido 
teológico. O, al menos, de adecuar el contenido teológico y, con ello, la 
autoridad de las iglesias a la autoridad del poder centralizado del monarca 
o, después, del Estado. Seguir esa pista, sin embargo, tendrá que ser tarea 
de trabajos futuros.

§5. CONCLUSIONES

A lo largo del trabajo ha podido evidenciarse la tensión entre las concepcio-
nes teológica y secular de la propiedad a lo largo del medioevo, así como su 
relación con, por un lado, el establecimiento de la iglesia en Europa como 
poder político y económico, así como, por otro lado, el nacimiento del 
feudalismo y las monarquías europeas medievales. De esta tensión, como 



G
in

o 
C

an
al

es

54

se ha podido observar, surgen reformulaciones a nivel de la teoría política 
que son la base futura para el absolutismo, pero que también permiten 
dejar en segundo plano la cualidad moral de la concepción teológica de la 
propiedad. Esto resulta importante por cuanto abre el horizonte para que el 
protestantismo posteriormente sea afín al desarrollo del capitalismo, como 
ya Weber (2012) ha estudiado. Falta, sin embargo, examinar cómo estos 
procesos de secularización redundan en una teoría política que, aunque 
apuesta por la monarquía, también abre la puerta para las transformacio-
nes políticas de la modernidad y el nacimiento de la sociedad capitalista 
contemporánea.

Bibliografía

Anderson, Perry, 1974. Passages from Antiquity to Feudalism. Bristol: NLB.

Arendt, Hannah, 1998. The Human Condition. Chicago y Londres: The University of 
Chicago Press.

Aristóteles, 1988. Política. Traducción de Manuel García Valdés. Madrid: Gredos

—	 2005. Ética a Nicómaco. Traducción de José Luis Calvo Martínez. Madrid: Alianza.

Bhandar, Bren, 2018. Colonial Lives of Property. Law, Land, and Racial Regimes of 
Ownership. X: Duke University Press.

Bloch, Marc, 2011. La sociedad feudal. Traducción de Eduardo Ripoli Perrelló. Madrid: 
Akal.

Bodin, Jean, 1997. Los seis libros de la república. Traducción de Pedro Bravo Gala. 
Madrid: Tecnos.

Brown, Peter, 2012. Through the Eye of a Needle. Wealth, the Fall of Rome, and the 
Making of Christianity in the West, 350-550 AD. Nueva Jersey: Princeton University 
Press.

Comby, Jean, 1985. Para leer la historia de la iglesia. 1. De los orígenes al siglo XV. 
Navarra: Verbo Divino.

Cordero, Eduardo y Eduardo Aldunate, 2008. Evolución histórica del concepto de 
propiedad. Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, 30, 345-385.

Duby, Georges, 1999. Economía rural y vida campesina en el Occidente medieval. 
Buenos Aires: Altaya.

—	 2009. Guerreros y campesinos. Desarrollo inicial de la economía europea, 500-1200. 
Madrid: Siglo XXI.



La
 c

on
ce

pc
ió

n 
m

ed
ie

va
l d

e 
la

 p
ro

pi
ed

ad
. D

om
in

iu
m

 y
 s

ob
er

an
ía

 c
om

o 
ba

se
 d

e 
la

 s
ec

ul
ar

iz
ac

ió
n 

de
l m

un
do

 m
od

er
no

55       

Fraser, Nancy, 2020. Los talleres ocultos del capital. Un mapa para la izquierda. Tra-
ducción de Juan Mari Madariaga y Cristina Piña Aldao. Madrid: Traficantes de 
Sueños.

Harvey, David, 2014. Diecisiete contradicciones y el fin del capitalismo. Traducción de 
Juan Mari Madariaga. Madrid: Traficantes de Sueños.

Holt, James, 1972. Politics and Property in Early Medieval England. Past & Present, 
57 (1), 3-52.

Locke, John, 2003. Two Treatises of Government and A Letter Concerning Toleration. 
New Haven y Londres: Yale University Press.

Marx, Karl, 2009. Sobre La cuestión judía. En: Bruno Bauer y Karl Marx, La cuestión 
judía . Barcelona: Anthropos/UAM, 127-163.

Noonan, John T., 1957. The Scholastic Analysis of Usury. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

Rochabrún, Guillermo, 2007. Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú. Lima: IEP.

San Agustin, 2007. La ciudad de Dios. Libros I-VII. Traducción de Rosa Marina Sáez. 
Madrid: Gredos.

—	 s/f. Carta 153. Traducción de Lope Cilleruelo. San Agustín. Augustinus Hipponen-
sis. https://www.augustinus.it/spagnolo/lettere/index2.htm 

Schlatter, Richard, 1951. Private Property. The History of an Idea. Londres: George 
Allen & Unwin.

Weber, Max, 2012. La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Traducción de Luis 
Legaz Lacambra. México D.F.: Fondo de Cultura Económica.


