
56

Es
tu

di
os

 d
e 

Fi
lo

so
fía

, v
ol

. 2
3 

(2
02

5)
, p

p.
 5

6-
90

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.003

CRISIS, DEMOCRATIZACIÓN Y REPRODUCCIÓN: 
EL POTENCIAL REVOLUCIONARIO DE UN ARTE 
SIN AURA

Saraí Milla
Pontificia Universidad Católica del Perú

Resumen:
El presente trabajo tiene como objetivo analizar la propuesta de Walter Benjamin 
sobre la posibilidad revolucionaria del arte con el cambio de sus condiciones de 
producción y recepción. Para ello se estudiará el impacto social y político del sur-
gimiento de un arte sin aura que pone en crisis la autoridad del objeto estético, 
y que establece nuevas conexiones con su público receptor. Se examinarán los 
riesgos que ha traído consigo la democratización del arte para comprender de qué 
manera el poder crítico del arte posaurático inaugura un espacio colectivo para el 
cuestionamiento y transformación de estructuras establecidas.

Palabras clave:
Arte, política, reproductibilidad técnica, aura, democratización.

Abstract:
The aim of this paper is to analyze Walter Benjamin’s proposal on the revolutionary 
potential of art with the change in its conditions of production and reception. 
To this end, we will study the social and political impact of the emergence of art 
without aura, which challenges the authority of the aesthetic object and establishes 
new connections with its audience. We will examine the risks brought about by the 
democratization of art to understand how the critical power of post-aura art opens 
up a collective space for questioning and transforming established structures.

Keywords:
Art, politics, technical reproducibility, aura, democratization.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

57       

En “París, capital del siglo XIX” (1935), Walter Benjamin plantea nuevos 
vínculos entre el desarrollo de la técnica y el cambio en la producción y 
percepción del arte, a raíz del nuevo ambiente parisino que empieza a sur-
gir desde 1822. Desde la arquitectura ya se podía observar un desprendi-
miento paulatino del arte con la creación de piezas artificiales relacionadas 
con el tránsito de personas, como los raíles; y, posteriormente, los pasajes 
parisinos, con el fin de impulsar el comercio. La pintura también integra 
mucho más la técnica con la invención de los famosos panoramas, usados 
para generar una ilusión ambiental simulando los cambios de hora del 
paisaje natural (Benjamin 2013b, 54-58). En este nuevo escenario urbano 
ocurre un cambio fundamental en la producción y recepción colectiva del 
objeto estético. Un hecho histórico que Benjamin cataloga como la pérdida 
del “aura” de la obra de arte y cuyo impacto social, en la experiencia esté-
tica del espectador, permite preguntarnos acerca de la posibilidad de una 
práctica revolucionaria, en un contexto donde surgen nuevas técnicas de 
reproducción que han puesto en riesgo el régimen estético aurático1.

En uno de sus ensayos más célebres, “La obra de arte en la era de su 
reproductibilidad técnica” (1935), que será el eje central de este artículo, 
Benjamin brinda importantes herramientas para comprender las implican-
cias políticas de un nuevo arte. El enfoque crítico de dicho ensayo emplea 
un análisis histórico-materialista del arte bajo un modo de producción 
capitalista. Así, establece un vínculo entre la reproducción y la ruptura del 
concepto de arte respecto a siglos anteriores, mediante el uso de nuevos 
conceptos (Lindroos 1999, 121). Por ello, “La obra de arte en la era de su 
reproductibilidad técnica” es de vital importancia para la comprensión de 
un concepto complejo y central en la filosofía benjaminiana, a saber, el con-
cepto de aura, sin caer en un error de interpretación de carácter metafísico.

La primera definición de aura se encuentra en el ensayo “Pequeña historia 
de la fotografía” (1931), donde Benjamin sostiene que el aura es “(...) una 
trama muy especial de espacio y tiempo: la irrepetible aparición de una 
lejanía, por cerca que pueda encontrarse” (2013a, 40); otra se encuentra 

1	 El presente artículo es una versión modificada de una versión más extensa de mi tesis de 
Licenciatura. Esta se encuentra disponible en el siguiente enlace: https://tesis.pucp.edu.pe/
server/api/core/bitstreams/17ddff18-e4d0-45ec-a6f4-49be1ebd65a5/content



Sa
ra

í M
ill

a

58

esbozada en “Sobre algunos motivos en Baudelaire” (1940), aquí el aura, al 
ser percibida en una cosa, le otorga a esta la capacidad de devolvernos la mi-
rada : “Quien es mirado o cree que es mirado levanta la vista. Experimentar 
el aura de un fenómeno significa dotarle de la capacidad de alzar la vista” 
(Benjamin 1993, 163). No obstante, podemos observar que la definición de 
1931 es retomada en “La obra de arte en la era de su reproductibilidad téc-
nica”, aunque se añade una metáfora visual para una mejor interpretación 
de dicho concepto: el aura es “un entretejido muy especial de espacio y 
tiempo: aparecimiento único de una lejanía, por más cercana que pueda 
estar. Reposando en una tarde de verano, seguir la línea montañosa en el 
horizonte o la extensión de la rama que echa su sombra sobre aquel que 
reposa, eso quiere decir respirar el aura de estas montañas, de esta rama” 
(Benjamin 2003, 47).

Desde la imagen de “respirar el aura de estas montañas”, Benjamin vincula 
el aura y la percepción como un modo de experiencia en la relación con los 
objetos naturales (2003, 47). Al respecto, Hansen considera que el ensayista 
emplea este recurso para ilustrar la importancia del desarrollo histórico en 
el marchitamiento o desvanecimiento del aura de la obra de arte tradicio-
nal: “Si la percepción del aura se refiere (...) a una apariencia particular de la 
naturaleza en, potencialmente, todos los objetos, también se conceptuali-
za, desde el principio, como dependiente de las condiciones sociales de la 
percepción, como contingente al cambio histórico” (1987, 187).

En cuanto a “un entretejido muy especial de espacio y tiempo: apareci-
miento único de una lejanía, por más cercana que pueda estar”, Benjamin 
destaca los valores tradicionales de distancia y singularidad, como sinóni-
mos de aquello que no puede ser reproducido o que es irrepetible; lo cual 
adquiere mayor fundamento con el vínculo que plantea entre el concepto 
de singularidad y el de autenticidad: “el concepto de la autenticidad del 
original está constituido por su aquí y ahora; sobre éstos descansa a su vez 
la idea de una tradición que habría conducido a ese objeto como idéntico a 
sí mismo hasta el día de hoy” (Benjamin 2003, 42). Con ello se refiere a que 
la autenticidad de un objeto le otorga una existencia única a lo largo de la 
historia y la tradición que no puede ser reproducida.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

59       

Retomando la interpretación de Hansen, se puede concluir que el aura se 
encuentra potencialmente en cualquier objeto en tanto que este se en-
cuentre envuelto y conectado con un complejo entramado histórico, mate-
rial y espacial que le da su propia singularidad o su valor único. Ello también 
aplica a la obra de arte aurática, pues con el “aparecimiento de una lejanía” 
Benjamin no se refiere al espacio entre la obra y el espectador, sino a la 
imposibilidad que tiene el espectador de aprehenderla psicológicamente 
debido a distintas razones, dentro de las cuales destaca la importancia que 
ha adquirido la obra en el seno de una tradición (Jennings 2008, 14). Por 
esta razón, la autenticidad del objeto artístico radica en que esta se limita al 
original de una obra de arte (Ferris 2008, 105).

La imposibilidad de aprehensión de una obra de arte aurática se debe a los 
cambios físicos y de propiedad a los que ha estado sometida y a los que le 
debe su carácter de original. La huella del primer tipo de cambio puede ser 
fácilmente reconocida mediante un análisis químico o físico; mientras que 
en el caso de los cambios de propiedad, su huella descansa en la autoridad 
de la tradición. Esta defiende la autenticidad de una obra de arte sobre la 
base de su origen en un punto específico de la historia, así como de su 
valor o relevancia a lo largo del tiempo. La autenticidad de un manuscrito 
de la Edad Media puede demostrarse si se comprueba que proviene de un 
archivo del siglo XV; en el caso de la autenticidad del bronce, esta puede 
ser comprobada mediante análisis químico. De esta manera estamos ante 
un objeto que es “idéntico a sí mismo”, pese al paso del tiempo (Benjamin 
2003, 42).

El ensayista sostiene que dicho valor único e insustituible del arte aurático 
siempre tiene su fundamento en el ritual o en su “valor para el culto”. La 
función para el culto fue el modo originario en el que las obras de arte 
más antiguas se insertaron en el sistema y autoridad de la tradición, pues 
no perdían su status de autenticidad, ya que cumplían un servicio ritual, 
mágico y religioso. Este es el caso de la estatua de Venus, la cual fue vista 
como un objeto de culto entre los griegos y como un ídolo maligno entre 
los clérigos medievales. A pesar de que su valoración se veía afectada por 
el surgimiento de distintas culturas a lo largo de la historia, la existencia 



Sa
ra

í M
ill

a

60

aurática de una obra nunca logra separarse de su función ritual (Benjamin 
2003, 49-50).

Para ilustrar la complejidad del objeto aurático, Benjamin usa la figura del 
“halo ornamental”; un ornamento o aura que se encuentra en las obras tar-
días de Van Gogh (Figs. 1, 2 y 3) –como La noche estrellada (The Sterrennacht, 
1889), El jardín de Daubigny (1890) y La iglesia Auvers-sur-Oise (1890)– en 
las cuales no vemos una representación exacta de los objetos que nos 
son familiares o cercanos, sino una expresión subjetiva del artista. Este 
ornamento no es de carácter místico, como si el aura fuera la esencia de las 
cosas, o una característica que se encuentra detrás de los objetos. Sin em-
bargo, ello no significa que el aura sea algo que se “encuentre fácilmente” 
en las cosas, sino que representa un mundo inaccesible (Fürnkäs 2014, 102). 
Esta inaccesibilidad radica en que la obra aurática desafía al espectador 
en su recepción y lo invita a observar más allá de la objetividad física de 
su presencia material: hay un “efecto de extrañamiento”, pues lo cercano 
o familiar que podamos reconocer en la obra aurática es una apariencia 
consoladora de aquello que nos es lejano (Echeverría 2003, 14-15).

La importancia de la tradición y del original de la obra de arte aurática es 
crucial para la propuesta benjaminiana en torno a la reconceptualización 
del arte. Como se menciona desde “Pequeña historia de la fotografía”, la 
recepción de las obras de arte tradicionales ha ido cambiando frente a una 
nueva necesidad de las masas de eliminar aquella “lejanía” de los objetos. 
De esta manera, los valores tradicionales propios del arte aurático terminan 
siendo afectados por el desarrollo histórico y ocurre su eventual desvaneci-
miento por efecto de las nuevas condiciones de reproductibilidad técnica 
(Benjamin 2013a, 42). La democratización del arte lo despoja de su aura, 
generando un impacto social en la experiencia colectiva del objeto estéti-
co, y se convierte en un arte dirigido a las masas:

Ahora bien, “traer más cerca” de nosotros las cosas (o, más bien, de las 
masas), es una inclinación actual tan apasionada como la de superar lo 
irrepetible en cualquier situación, reproduciéndolo. Día a día se hace más 
acuciante la necesidad de adueñarse del objeto en la máxima cercanía 
de la imagen o, más bien, de la copia. Y la copia tal como la suministran 
los periódicos ilustrados y los noticiarios, se distingue de la imagen sin 
ningún género de dudas. (...) Quitarles la envoltura a los objetos, hacer 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

61       

trizas su aura, es el rasgo característico de una percepción cuya sensi-
bilidad para todo lo igual del mundo ha crecido tanto que incluso se lo 
arranca a lo singular mediante la reproducción (Benjamin 2013a, 42).

Con el recorrido histórico y el advenimiento de nuevas técnicas que 
facilitan la reproducción de los objetos, la distancia temporal respecto al 
“original” de la obra de arte, así como su significado e interpretación, se va 
modificando de acuerdo con cada época. Debido a ello, la predominancia 
del “valor de culto” del arte aurático es mitigada, y adquiere un “valor para 
la exhibición” relacionada con la mercantilización de la estética (Lindroos 
1998, 124-125). Benjamin aborda dicha metamorfosis y sostiene que ocurre 
una profanación del arte. pues, cuando es despojado de su “valor para el 
culto”, se mitiga su propia autoridad y se pone de manifiesto su aparente 
autonomía (2003, 63).

Benjamin le otorgó al arte aurático una autonomía aparente, pues su 
existencia nunca ha sido independiente, ya que estaba atada a su “valor de 
culto”; un vínculo que se hizo más notorio cuando empezaba la decadencia 
de dicho valor. Al respecto, Echevarría considera que la emancipación del 
aura puede ser vista como una “muerte” que da inicio al arte, aunque, con el 
devenir de la historia, se le niega una existencia puramente independiente. 
Aquello que más caracterizaba la obra de arte era el estatus arcaico de su 
función ritual y, posteriormente, el estatus futuro que integra a la obra de 
arte para el disfrute cotidiano en su exhibición (Echevarría 2003, 14).

La demanda de las masas ocupa un rol importante en dicha metamorfosis, 
pues el arte es determinado por el valor de la obra para el sujeto que la pro-
duce y consume, el cual está inserto en las nuevas condiciones de la repro-
ductibilidad técnica. Por ello, según lo mencionado hasta ahora, podemos 
afirmar que la diferencia fundamental respecto al arte aurático es que el 
arte posaurático, al ser separado del ámbito de la tradición en sus múltiples 
reproducciones, ya no tiene una existencia única, sino una aparición masi-
va: “Con la emancipación que saca a los diferentes procedimientos del arte 
fuera del seno del ritual, aumentan para sus productos las oportunidades 
de ser exhibidos. Un retrato en busto, que puede ser enviado de un lugar 
a otro, tiene más probabilidades de ser exhibido que la estatua de un dios, 
que tiene su lugar fijo en el interior del templo” (Benjamin 2003, 53).



Sa
ra

í M
ill

a

62

Cabe resaltar que Benjamin es consciente de que las obras de arte han 
participado de la reproducción a lo largo de la historia, pues “lo que había 
sido hecho por seres humanos podía siempre ser re-hecho o imitado por 
otros seres humanos” (2003, 39). Sin embargo, frente a formas o técnicas 
de reproducción antiguas, como la imitación griega, el vaciado y el acuña-
miento, la reproducción técnica de la obra de arte es algo completamente 
nuevo. Con la xilografía y la imprenta, la gráfica y la escritura lograron ser 
reproducidas técnicamente; a ello se suma el grabado en cobre y aguafuer-
te en la Edad Media; y, posteriormente, la litografía a comienzos del siglo 
XIX. Esta le otorgó a la gráfica la capacidad de acompañarnos en la cotidia-
nidad, pero decenios después el aporte de la litografía quedó superado por 
la fotografía. La mano dejó de ocupar el rol central en la reproducción de 
imágenes y fue reemplazada por el ojo, un órgano que captaba más rápido 
y podía mantener el paso al proceso de aceleración en la reproducción de 
imágenes. Con estos grandes avances, hacia 1900, la reproducción técnica 
alcanzó un estándar tan alto que no solo era capaz de someter las obras 
de arte heredadas, sino que también conquistó su propio terreno en la 
actividad artística: el arte cinematográfico (Benjamin 2003, 39-41, 60).

Este hecho fue posible gracias a la independencia del original, pues la repro-
ducción de un objeto ya no suele ser considerada como falsificación, frente 
a la autoridad del original. En el caso de la fotografía, incluso es posible re-
saltar con facilidad ciertos elementos o partes del original: se puede elegir 
arbitrariamente un punto de vista con la asequibilidad del lente, además de 
que posibilita el “congelamiento” de imágenes, sobrepasando la capacidad 
del ojo humano. Otro aspecto importante de la reproductibilidad es que 
tiene la capacidad de presentar la réplica del original en lugares que son 
inalcanzables para este. Es decir, la réplica puede acercarse al receptor en 
distintas formas, a través de una fotografía, de una reproducción grabada, 
etc. En este sentido, podemos concluir que la autenticidad “escapa” de la 
reproducción técnica y pierde su autoridad frente a esta: “La catedral aban-
dona su sitio para ser recibida en el estudio de un amante del arte; la obra 
coral que fue ejecutada en una sala o a cielo abierto puede ser escuchada 
en una habitación” (Benjamin 2003, 43).



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

63       

Hasta ahora las mecánicas de reproducción artística habían salvaguardado 
la autenticidad y mantenían el carácter único e irrepetible del original de 
la obra de arte; sin embargo, entre la invención y difusión de la fotografía 
y el cine, la idea de autenticidad es afectada. Como observa Desideri, la 
obra de arte entonces, atada a su valor para la exhibición, pierde su estado 
de encantamiento primitivo donde el valor para el culto prevalecía, y se 
convierte en una construcción con funciones nuevas. Con la expansión de 
su función de exhibición, el arte se hace accesible para el público y, al ser 
expuesto, abre la puerta a la desfascinación y el desencanto (Desideri 2005, 
112-113).

Para Benjamin, la desvalorización de la autenticidad radica en el hecho 
de que la reproducción técnica toca un Kern sensible, es decir, el núcleo 
más inaccesible que reside en la obra de arte; una autoridad indivisible 
que no posee ningún sustrato físico en la obra de arte y que se transmite a 
través de la historia de su recepción y del efecto que carga con el “valor de 
tradición” y el “valor de culto” (2014, 121-122). Así, frente a las condiciones 
modernas del arte y sus nuevos fines comerciales, la autenticidad deja de 
estar presente en la experiencia perceptiva y se desvanece todo aquello 
podía ser transmitido: “La autenticidad de una cosa es la quintaesencia 
de todo lo que en ella, a partir de su origen, puede ser transmitido como 
tradición, desde su permanencia material hasta su carácter de testimonio 
histórico (...); pero lo que se tambalea con él es la autoridad de la cosa, su 
carga de tradición” (Benjamin 2003, 44).

Debido a ello, Costello considera que la complejidad del aura radica en que 
no solo requiere un sujeto para ser percibida, sino, además, un modo de 
percepción circunscrito a un momento histórico. No obstante, no propone 
comprender el aura como una categoría histórica, sino como una categoría 
“estructural” a la que pertenece cierta forma de experiencia perceptual que 
es en sí misma sujeto de transformación a lo largo del tiempo: cuando la 
capacidad de percibir auráticamente desaparece, nada exhibirá un aura por 
más tiempo (Costello 2005, 167-168).

El aura, más que una cualidad de los objetos, es un concepto que abarca una 
experiencia estética distinta al fenómeno que trae consigo la reproducción 



Sa
ra

í M
ill

a

64

técnica en nuevas condiciones materiales. El surgimiento de las masas y 
su demanda del “acercamiento de las cosas” es, para Benjamin, el condi-
cionamiento social de la decadencia del aura que se vuelve cada vez más 
irresistible y común gracias a la necesidad de dominar el objeto (2003, 
46-48). En la Modernidad, las obras de arte ya no tienen una existencia fija, 
pues pueden seguir actualizándose. Así, se modifica sustancialmente la 
existencia y noción de arte (Lindroos 1998, 125).

En este sentido, nuestro análisis sobre la transformación en la forma y 
contenido de la presentación de la obra de arte invita a preguntarnos por 
qué Benjamin considera la era de la reproducibilidad técnica como una 
“segunda naturaleza”. El ensayista plantea una distinción de polos opuestos 
entre la “primera naturaleza” y la “segunda naturaleza”, cuya diferencia radi-
ca en que en el caso de la “primera naturaleza”, la técnica empleada para la 
fabricación de objetos e imágenes, del ser humano y su entorno, obedecía 
a una función ritual, fundamental para la sociedad primitiva. La natura-
leza siempre ha sido modificada por el ser humano, y por ello Benjamin 
se refiere a ambas naturalezas como técnicas. Sin embargo, la diferencia 
crucial radica en que la “segunda naturaleza” es una sociedad producto de 
una avanzada intervención humana en la naturaleza, liberada de la función 
ritual. La técnica actúa como una “segunda naturaleza” en tanto que tiene 
la capacidad de modificar por completo la relación entre el ser humano y su 
entorno: “el acto culminante de la primera técnica es el sacrificio humano; el 
de la segunda está en la línea de los aviones teledirigidos, que no requieren 
de tripulación alguna. (...) El origen de la segunda técnica hay que buscarlo 
allí donde, por primera vez y con una astucia inconsciente, el ser humano 
empezó a tomar distancia frente a la naturaleza” (Benjamin 2003, 55-56).

Este cambio es tan profundo que modifica por completo la manera en que 
percibimos y experimentamos los objetos. De ahí que se pueda afirmar 
que al referirse a la “segunda naturaleza” como “segunda técnica”, nuestro 
ensayista la concibe como un enorme apparatus (Mourenza 2014, 33). 
Debido a la aceleración tecnológica, este sistema de aparatos representa 
la gran capacidad de intervención humana en la naturaleza; sin embargo, 
el hombre ha dejado de dominarla, o simplemente no ha podido hacerlo. 
La “segunda naturaleza” ha adquirido, en cierto sentido, la autonomía de 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

65       

la primera que llevó a las sociedades arcaicas a desarrollar técnicas en 
búsqueda de su dominio (Benjamin 2003, 55).

Ante ello, Benjamin considera necesario un proceso de aprendizaje, que 
no le otorgue a la segunda técnica la misma finalidad con la que surgió la 
primera técnica, a saber la “dominación de la naturaleza”; ni donde el ser 
humano se someta a las condiciones de la segunda técnica. En su lugar, 
propone una interacción concertada entre la naturaleza y la humanidad. 
Benjamin encuentra esa oportunidad en el arte posaurático, el cual ha 
adquirido una función social que ayuda a este propósito educativo. El cine, 
en particular, permite que “la constitución de lo humano” se adapte a las 
fuerzas productivas inauguradas por la nueva técnica (2003, 56-57).

El problema de la interacción entre el hombre y las nuevas producciones 
técnicas ya era anunciado desde “Pequeña Historia de la fotografía” (1931). 
Aquí Benjamin resaltó el proceso de adaptación al uso de la fotografía, pues 
tuvo que abrirse paso en una época donde predominaba visualmente la 
pintura y otros procedimientos artísticos. Además, con esta invención el 
ojo se convierte en el órgano principal en la reproducción de imágenes y 
despoja a la mano de su rol principal; razón por la cual su condición mecá-
nica padeció prejuicios y era vista como una herramienta que amenazaba 
aquella tradición visual que se remontaba al Renacimiento (De Pedro 2021).

Los prejuicios a la cámara se visibilizan en el retrato como la principal 
ocupación de la fotografía en sus comienzos pre-industriales, pues el 
espectador todavía se encuentra en busca de un aura. La expresión única 
de un rostro humano se presenta como una belleza nostálgica que no 
puede compararse ni reproducirse. En este sentido, la fotografía todavía se 
encuentra sujeta a un valor de culto, en tanto que responde al recuerdo de 
los seres amados, lejanos o fallecidos (Benjamin 2013a, 58). La característica 
auténtica del aura seguía presente en las primeras personas reproducidas. 
Por ello, los retratos fotográficos eran vistos como piezas cargadas de vi-
vencias grandes y misteriosas: “No era raro guardarlas en estuches, como si 
fueran joyas” (Benjamin 2013a, 24).



Sa
ra

í M
ill

a

66

Debido a la baja sensibilidad de las placas o daguerrotipos, los modelos se 
encontraban sometidos al tiempo natural y debían permanecer inmóviles 
por largo tiempo al aire libre para que la imagen pudiera capturarse. Este 
procedimiento es crucial, pues inducía a los modelos a una concentración 
absoluta sobre ese instante capturado, acompañado de un ambiente ale-
jado sin interrupciones. De esta manera, modelos como los del fotógrafo 
David Octavious Hill (Fig. 4) todavía estaban “rodeados de aura”, pues aún 
estaba presente la huella del tiempo y espacio en las imágenes; un hecho 
que no ocurre con las fotografías que se realizan en una fracción de se-
gundo, pues los modelos, como Kafka (Fig. 5), ya no necesitan posar por 
largo tiempo, ni tener contacto con la naturaleza, ya que las fotografías son 
realizadas en un estudio con elementos artificiales (Benjamin 2013a, 31. 
36).

Con el aumento en la velocidad de la óptica y la degeneración de la burgue-
sía imperialista, finalmente la imagen de la fotografía se libera del aura y de 
sus modelos burgueses. Benjamin resalta las fotografías de Atget (Fig. 6) 
de las calles de París vacías y su enfoque en lo desechado y olvidado, pues 
exigen por primera vez que el receptor contemple estas imágenes con 
un propósito determinado. Al presentar las calles de París como si fueran 
“un lugar de los hechos”, ya que al estar deshabitadas invitan al receptor 
a buscar indicios de algún suceso, Atget absorbe el aura de la realidad y 
emancipa al objeto de esta, convirtiéndose en el logro más importante de 
la última escuela fotográfica (Benjamin 2013, 40).

Quienes observan dichas fotografías sin aura tienen la inquietud y nece-
sidad de encontrar una forma de acceder a ellas; y es así como surgen los 
periódicos ilustrados, los cuales responden a dicha necesidad y añaden los 
pies de foto que se vuelven indispensables por primera vez, sin importar si 
son correctos o errados, marcando una gran diferencia frente a la pintura 
(2003, 58). Respecto a esta experiencia visual que otorga la fotografía, 
Lindroos comenta que “si se temporaliza la idea de fotografía, esta aparece 
como un documento de la distancia temporal y espacial entre el momento 
original de cuando fue tomada y cada momento presente en que se ve” 
(1998, 128).



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

67       

Con ello, Lindroos retoma la idea de Benjamin, según la cual la reproducción 
del original puede “ir hacia el receptor” tanto física como mentalmente, para 
sostener que cuando la distancia entre la obra original y la reproducida se 
hace transferible, la conciencia de quien percibe dicho acercamiento se ve 
alterada junto con su comprensión del tiempo y espacio. Es decir, la foto-
grafía otorga una experiencia visual, en la que el sujeto puede confundir el 
curso cronológico de los acontecimientos. De esta manera, al ser imágenes 
manipuladas y congeladas en el tiempo, distraen al sujeto de la tendencia 
a formar una narración continua, transformando su concepción del tiempo 
histórico (1998, 128).

En comparación con la época pre-industrial, la fotografía industrial de-
sarrolla técnicas reproductivas que responden a una reproducción para 
las masas. Con este avance la fotografía se vuelve parte de la vanguardia 
artística, pues abre paso a su uso creativo por parte del colectivo. Se vincula 
al mundo de la divulgación, la comunicación, la propaganda y se emancipa 
de los intereses fisonómicos, políticos o científicos de su etapa inicial (De 
Pedro, 2021a). Es así como la fotografía plantea dificultades a la estética 
tradicional, pero es con el cine donde adviene una gran revolución que se 
refleja en la violencia inicial de los teóricos del cine. Benjamin menciona 
algunas críticas, como las de Abel Gance, quien comparaba el cine con el 
retorno de los jeroglíficos egipcios; y la de Séverin-Mars, quien concebía el 
cine como un medio de expresión incomparable en cuya atmósfera solo 
deberían estar personajes de un noble pensamiento. Estas aseveraciones 
son, finalmente, un intento de catalogar al cine bajo un “arte” que conserva 
todavía sus elementos rituales, al mismo tiempo que interpretan el arte del 
cine como una “incomparable falta de respeto” (Benjamin 2003, 64).

Es con el cine que por primera vez hay una forma de arte que está puramente 
determinada por su reproductibilidad. Es decir, no es una creación lograda 
“de un solo golpe” o “de una pieza”, como sucede en las artes plásticas, sino 
que es un montaje de imágenes que el editor elige y que pueden ser corre-
gidas desde la secuencia de tomas hasta el resultado final: el desempeño 
de un camarógrafo con su lente no produce arte, sino que este surge recién 
a partir del montaje. Un ejemplo de ello es La opinión pública de Chaplin, 
quien hizo filmar 125 mil metros de rollo para una película de 3 mil, y así 



Sa
ra

í M
ill

a

68

tener como producción final el montaje de sus mejores escenas (Benjamin 
2003, 62, 66). De esta manera, gracias al montaje, el cine modifica profun-
damente el aparato perceptivo y adquiere la capacidad para despojarse del 
valor de la tradición, y así generar nuevas experiencias que ya son parte del 
espectador contemporáneo (De Pedro 2021b).

Los sucesos reproducidos en el cine tienen gran importancia en términos 
sociales para Benjamin, pues en la grabación el intérprete de cine es some-
tido a una prueba de desempeño de carácter mecánico, y por ello no se 
desarrolla ante un público cualquiera, como en las evaluaciones tradiciona-
les. A diferencia de la performance de un deportista en un estadio, el valor 
social de la performance actoral depende de un gremio de especialistas 
que pueden intervenir en cualquier momento. En este sentido, el tipo de 
examen al que se somete el intérprete no es completamente exhibible 
al público, pues el despliegue de su rendimiento es evaluado dentro de 
límites estrechos, posibilitado por el sistema de aparatos : “(...) desde que 
se encuentra normado por la banda mecánica, el proceso de trabajo da 
lugar todos los días a innumerables exámenes ante un sistema de pruebas 
mecanizado” (Benjamin 2003, 67-68).

Así, el cine hace que la propia capacidad de exhibirse, propia de todo des-
empeño, se convierta en una prueba. El director de filmación es como el 
director de un examen de aptitudes, y quien actúa bajo los reflectores tiene 
que satisfacer al mismo tiempo las exigencias del micrófono y de la cámara. 
Es en esta prueba donde el intérprete tiene que mantener su humanidad 
ante el sistema de aparatos. Para Benjamin, este hecho despierta el interés 
de una sociedad inmersa en un gran apparatus que despoja de su huma-
nidad a sus integrantes durante el horario laboral. Sin embargo, el actor 
no logra ser despojado de su humanidad, e incluso la reafirma (Benjamin 
2003, 68).

En realidad, la nueva técnica que trae consigo el cine no requiere que el 
intérprete represente otro personaje ante el público, sino que se representa 
a sí mismo ante la máquina. Por ello, Benjamin considera que el actor no 
renuncia a su humanidad, sino que en su accionar renuncia al aura de su 
persona y del personaje, lo cual lo diferencia de los actores tradicionales. En 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

69       

tanto que está atado a su aquí y ahora, el aura de un actor de teatro radica 
en que su interpretación, así como lo interpretado, no puede ser reproduci-
ble ni puede hacerse una copia de esta. En cambio, cuando el actor de cine 
se presenta ante un sistema de aparatos y ya no ante un público, el aura 
desaparece, pues su interpretación es modificable a conveniencia y repro-
ducible. La representación fílmica puede alcanzar mejores resultados, ya 
que no depende de la actuación del actor, sino que puede ser usada como 
un elemento de utilería que es seleccionado según sus aptitudes: “El actor 
que se desenvuelve en el escenario se identifica con su papel. Al intérprete 
de cine, muy a menudo, esto le está prohibido” (Benjamin 2003, 70-71).

Otro aspecto que elimina el aura en el cine se debe a la penetración de 
la realidad por parte del mecanismo cinematográfico, y en particular, por 
el operador de la cámara. Benjamin considera que su rol es similar al del 
cirujano, y emplea esa figura para compararlo con la del mago, para resaltar 
aún más el cambio que trajo consigo el cine, frente a la pintura. El pintor, 
así como el mago, que cura al enfermo, actúa manteniendo su distancia 
y solo pone su mano sobre el lienzo; mientras que el cirujano interviene 
directamente dentro del cuerpo del paciente: “(...) el cirujano renuncia en 
el instante decisivo a ponerse de hombre a hombre frente a su enfermo; en 
lugar de ello se introduce operativamente en él” (Benjamin 2003, 80).

El operador de cámara, gracias a su técnica, puede intervenir en la imagen 
despedazándola y rearmándola como si fuera un cirujano; y debido a ello, 
la toma fotográfica adquirió una posibilidad inimaginable. Esta deja fuera 
del campo visual del espectador los elementos que han sido usados para 
crear la escena, como el aparato de grabación, la maquinaria de ilumina-
ción, los asistentes, etc. La escena realizada en un estudio de filmación 
destaca su diferencia de una realizada en el escenario. En el caso del teatro, 
el espectador puede reconocer e identificar la ilusión presentada en el 
escenario; en cambio, en el cine no se encuentra dicha obviedad, pues la 
consistencia ilusoria ha sido el resultado de la edición. De esta manera, el 
aparato fotográfico, con ayuda del montaje, ha penetrado en la realidad 
dándole un aspecto puro, libre de los aparatos que la hicieron posible, pero 
imposible de lograr sin estos (Benjamin 2003, 79). Así, se crea una realidad 



Sa
ra

í M
ill

a

70

cinematográfica o una realidad artificial que construye una nueva sensibi-
lidad basada en lo discontinuo y fragmentado, en la conexión y repetición 
(De Pedro 2021b).

Costello realiza una lectura sobre la mitigación de los valores característicos 
del aura, y sostiene que, con la figura del mago y el cirujano, se pone de 
manifiesto la dimensión ética del aura que va más allá de la interacción con 
los objetos. Esto se debe a que el respeto, posibilitado por la autoridad del 
aura, puede ser entendido como la capacidad de relacionarse con el otro 
como si fuera un “fin en sí mismo”; una capacidad que se desvanece con 
la desaparición del aura y que se ve representado en la figura del cirujano, 
pues el otro es visto como un cuerpo que necesita reparación: “(...) lo que 
está desapareciendo no es solo nuestra capacidad de apreciar el aura (...), 
sino nuestra capacidad de percibir o respetar la singularidad, la diferencia 
o la distancia de cualquier objeto de experiencia, incluido el de las otras 
personas (Costello 2005, 177). En efecto, el tratamiento de las personas 
cambia con las nuevas tecnologías, pues, como hemos mencionado, estas 
se encuentran sometidas a pruebas mecanizadas que mitigan su humani-
dad: no son fines en sí mismas, sino medios y elementos de un engranaje. 
Dicha “falta de respeto” a la distancia y a la autenticidad trae consigo una 
nueva forma de percibir y, por ende, de experimentar y relacionarse con el 
arte posaurático.

Con un arte que deja atrás su función ritual y que ahora está ligado a su 
función para la exhibición, cabe preguntarnos de qué manera se genera 
una experiencia estética potencialmente revolucionaria. Para analizar las 
nuevas experiencias del objeto artístico en el espectador, Benjamin em-
plea un enfoque que se aleja de la teoría estética tradicional de su época 
y establece una teoría materialista del arte influenciada por el marxismo, 
para mostrarnos un nuevo paradigma (Paetzoldt 1977, 26), el cual toma en 
cuenta los nuevos vínculos entre las revoluciones políticas y culturales, y las 
nuevas condiciones materiales.

El desvanecimiento del aura y la mitigación de la autoridad de la tradición 
conllevan una revolución cultural que tiene como su principal agente a la 
masa, la cual enfrenta nuevos desafíos en una cotidianidad envuelta por 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

71       

nuevas maquinarias. Ante ello, la misión pedagógica de Benjamin busca 
una relación integrada entre humanidad y tecnología, en contraposición a 
la utilización capitalista e imperialista de la tecnología para el dominio de 
la naturaleza (Hansen 1999, 327). Desde una perspectiva social y política, 
nuestro ensayista concibe la técnica como liberación y no como una forma 
de dominación., pues “(...) lo que exige la nueva realidad no es tanto un arte 
nuevo, cuanto la superación del arte y su transformación en una práctica de 
vida que ponga el aparato técnico al servicio de una nueva relación de las 
masas con la realidad natural y social” (Zamora 2020, 144).

Por esta razón, la propuesta benjaminiana para redefinir la estética es 
vital para comprender una época donde la experiencia de la masa ya no 
está sometida a los valores auráticos, y donde destacan nuevas formas de 
percepción como la percepción visual, táctil y el shock. En ese sentido, Ben-
jamin recupera el sentido original griego de aisthēsis (percepción sensible y 
afectiva) para vincular la estética con una experiencia perceptiva compleja 
que reconfigura la propia percepción del espacio y tiempo; una propuesta 
que va más allá de una concepción moderna que prioriza la recepción 
contemplativa-reflexiva y se distancia del cuerpo (Lindroos 1998, 59-60). 
Esto se debe a que el modo de recepción de las obras de arte auráticas ya 
no predomina en la experiencia estética, sino que se genera una recepción 
en la distracción que empieza a expandirse en todos los ámbitos del arte 
(Benjamin 2003, 94).

Cabe acotar en este punto que, si bien la teoría de la distracción benjami-
niana está relacionada con el entretenimiento, a nuestro autor le interesa 
principalmente la percepción visual y la percepción táctil. Para comprender 
estos conceptos es importante mencionar el rol que ocupa la masa en 
estos tipos de percepción, pues tiene un nuevo rol participativo en la obra 
de arte que es juzgado como una forma de participación inculta: “(…) las 
masas buscan diversión en la obra de arte, mientras que el amante del arte 
se acerca a ésta con recogimiento. Para las masas, la obra de arte sería una 
ocasión de entretenimiento; para el amante del arte, ella es un objeto de 
su devoción”. (Benjamin 2003, 92). De esta manera, Benjamin presenta el 
“recogimiento” y la diversión como dos formas de experiencia estética con-
trapuestas, marcadas por la presencia y ausencia del aura, respectivamente. 



Sa
ra

í M
ill

a

72

El modo de recepción de una obra en el amante del arte está mayormente 
relacionado con la actividad contemplativa, pues se hunde o “se recoge” en 
la obra, y así esta mantiene su autoridad. En cambio, la participación de la 
masa en la obra de arte es distinta, pues cuando esta se distrae, somete la 
obra a ella y la envuelve (Benjamin 2003, 93).

El cuerpo colectivo empieza a cobrar mayor importancia no solo para el en-
torno artístico, sino también a nivel social, ya que ocupa su propio espacio 
en el despliegue de la vida urbana en un contexto capitalista industrial. En 
“París, capital del siglo XIX” (1939), Benjamin relaciona la figura del «flâneur» 
o el “caballero paseante de la calle” de Baudelaire con la búsqueda de dis-
tracción como parte de los mecanismos de la vida urbana. La ciudad no 
evoca la contemplación por parte del que merodea por sus calles; genera 
nuevos tipos de distracción que dan pie a la exhibición de mercancías, 
como es el caso de los grandes almacenes: “ La multitud es el velo tras el 
cual la fantasmagoría ciudadana viene a guiñar el ojo al paseante, dado 
que de este modo la ciudad tanto es paisaje como habitación” (2013b, 96).

Podríamos afirmar que la animación fantasmagórica de la ciudad que distrae 
al flâneur también se encuentra en el cine, pues los objetos y accesorios de 
una película pueden adquirir igual importancia que el actor, quien también 
es un accesorio frente al sistema de aparatos. Por esta razón, Eiland sostiene 
que los objetos adquieren vida propia como si fueran parte de un cuento 
de hadas (2005, 10). El cine es un espacio que atrae a las masas con la ex-
periencia que ofrece. Las producciones cinematográficas se han acercado 
al público de tal manera que le ayuda a formarse una representación del 
mundo circundante, pues abarca y enfoca con su lente aquellos aspectos y 
ambientes que suelen pasar desapercibidos en la vida cotidiana (Benjamin 
2003, 85-86). Por ello, Duhamel redujo al cine a una forma de espectáculo 
que no requería de concentración o de alguna capacidad para pensar, y 
que está destinado a personas preocupadas y agobiadas por el trabajo 
que tienen el deseo de volverse un “star” en Los Ángeles. Así, la industria 
capitalista fomenta el culto a las estrellas de Hollywood, exhibiendo a sus 
actores como mercancía (Benjamin 2003, 92).



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

73       

A pesar de ello, Benjamin observa las oportunidades revolucionarias que se 
han abierto a la masa. En la exhibición de las personalidades artísticas hay 
un signo de autoridad de la masa, de ahí que se hable de la importancia de 
“llegar al público”: “El intérprete de cine no deja de estar consciente de esto 
ni por un instante. Al estar ante el sistema de aparatos, sabe que en última 
instancia con quien tiene que vérselas es con la masa. Es esta masa la que 
habrá de supervisarlo” (Benjamin 2003, 73). Así, el desempeño artístico es 
sometido a la supervisión de un público no visible que, dada la ausencia 
de la autoridad aurática, puede ser su propio crítico especializado y juzgar 
una producción cinematográfica (Benjamin 2003, 74). De esta manera, el 
arte ha adquirido una importancia social, ya que interactúa de manera más 
cercana al público y le otorga a este autoridad.

Con la reproducción técnica, el arte se vuelve accesible a las masas. De la 
mano de una percepción que también es dispersa, la masa no contempla un 
objeto, sino que presta atención a diversas cosas, con el fluir de las imáge-
nes. En ello radica la crisis del objeto estético, pues su recepción tradicional 
se ha visto alterada por la tecnologización y mercantilización de las cosas 
(Eiland 2005, 11). En la misma línea, Ferris destaca que la función del arte ha 
cambiado con las formas artísticas basadas en la tecnología y ha creado un 
cuerpo colectivo para su recepción. Así, la crisis del objeto estético implica 
una crisis que amenaza con la desaparición de la función tradicional del 
arte en una economía capitalista burguesa, lo cual abre nuevas formas de 
participación política (Ferris 2008, 105).

Para profundizar aún más en la relación de masas con la obra de arte posau-
rática, Benjamin utiliza como ejemplo la arquitectura, pues considera que 
es una forma artística que desde antaño ha estado destinada a la recepción 
colectiva y, por ende, le permitirá analizar los modos de percepción que 
operan en la recepción distraída del público: “La recepción de los edificios 
acontece de una doble manera: por el uso y por la percepción de los mis-
mos. O mejor dicho: de manera táctil y de manera visual. (Benjamin 2003, 
93). Nuestro ensayista advierte que dichos modos de recepción no se refie-
ren a la experiencia de los turistas ante un edificio famoso, donde ocurre 
una atención concentrada y contemplativa al observar atentamente. Si 
bien ello es propio de una percepción visual, en realidad muchas veces la 



Sa
ra

í M
ill

a

74

arquitectura no necesita de un “atender tenso”, sino que el transeúnte nota 
las edificaciones estando “de pasada” (2003, 94).

Benjamin explica que “las tareas que se le plantean al aparato de la percep-
ción humana en épocas de inflexión histórica no pueden cumplirse por la 
vía de la simple visión, es decir, de la contemplación. Se realizan paulatina-
mente, por acostumbramiento, según las indicaciones de la aprehensión 
táctil” (2003, 94). Al respecto, Ferris interpreta que el elemento crucial de la 
percepción táctil es el hábito que se da a partir de la constante interacción 
de nuestros cuerpos con los edificios. Al mismo tiempo, esta percepción se 
produce por el hecho de que, por la misma costumbre, no entra en juego 
aquella percepción visual que se preocupa por un edificio (Ferris 2008, 109).

Este vínculo entre la percepción táctil y visual ya no solo se encuentra en la 
arquitectura, sino que se extiende a otros campos de percepción visual. Un 
hecho que Benjamin observa con mayor claridad en el cine, por medio de la 
experiencia del shock, entendida como el efecto de choque en la constante 
sucesión de imágenes. El cine “ (…) hace retroceder al valor de culto no 
sólo por el hecho de que pone al público en una actitud examinante, sino 
también porque esta actitud examinante no incluye un estado de atención 
dentro de la sala de proyección. El público es un examinador, pero un exa-
minador distraído” (Benjamin 2003, 95).

Retomando la misión pedagógica de Benjamin, el cine, entonces, represen-
ta una gran oportunidad para lograr una interacción concertada entre la 
humanidad y la segunda técnica, pues la experiencia del shock funciona 
como entrenamiento para que las personas se adapten a las nuevas formas 
de recepción táctil. En ello radica la función social del cine, pues entrena a 
nuestros cuerpos para que se adapten a una constante interacción con un 
gran sistema de aparatos (Benjamin 2003, 56). De esta manera, los ciuda-
danos son entrenados para adquirir una vigilancia práctica que les permite 
prestar atención a los peligros de la vida moderna, sin dejar de realizar 
sus tareas (Eiland 2005, 6). Dicho entrenamiento es necesario en el campo 
laboral, pues la voluntad de los obreros no importa, sino que su tarea es 
netamente mecánica. Es decir, dejan de lado su humanidad para organizar 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

75       

sus movimientos en base a la velocidad de la producción (Benjamin 1993, 
147).

Además de la percepción táctil y visual, Benjamin traslada el concepto 
psicoanalítico del “pulsional inconsciente” para señalar los nuevos alcances 
de la experiencia visual. En el ensayo de 1935 habla particularmente de un 
“inconsciente óptico” del cine:

Con las ampliaciones se expande el espacio; con las tomas en cámara len-
ta, el movimiento. (…) en el lugar del espacio trabajado concientemente 
(sic) por el hombre, aparece otro, trabajado inconscientemente. (...) Es 
aquí donde interviene la cámara con todos sus accesorios, sus soportes 
y andamios; con su interrumpir y aislar el decurso, con su extenderlo y 
atraparlo, con su magnificado y minimizado. Sólo gracias a ella tenemos 
la experiencia de lo visual inconsciente, del mismo modo en que, gracias 
al psicoanálisis, la tenemos de lo pulsional inconsciente (2003, 86-87).

Como precisa Ibarlucía, en el momento en que el cine enfoca aquellos as-
pectos de la vida que están fuera del espectro común de las percepciones 
sensoriales, se relaciona estrechamente con el “inconsciente pulsional”. 
Con su enfoque fuera de lo cotidiano, posibilita a la “percepción colectiva” 
apropiarse de un modo de percepción individual propia del soñador o del 
psicótico, y ahora el colectivo puede vivir una experiencia soñadora (Ibar-
lucía 2022, 13). Es decir, al traer a lo visual aquello que ha sido reprimido en 
el inconsciente, el cine supera el límite heracliteano que no consideraba 
posible la vida en común durante el sueño:

Muchas de las deformaciones y estereotipos, de las mutaciones y catás-
trofes que pueden afectar al mundo óptico en las películas lo afectan de 
hecho en psicosis, en alucinaciones, en sueños (…) el cine ha abierto una 
brecha en la antigua verdad heracliteana (…) Y lo ha hecho, por cierto, 
mucho menos a través de representaciones del mundo onírico que a 
través de creaciones de figuras del sueño colectivo, como el ratón Mickey 
que hoy da la vuelta al mundo (Benjamin 2003, 87).

A juicio de Benjamin, los sucesos grotescos que ocurren en las películas 
americanas y los antiguos cartoons Disney, mediante la presentación de 
fantasías sádicas o alucinaciones masoquistas, son altamente consumi-
dos por un público que vive las secuelas de las nuevas tecnificaciones 



Sa
ra

í M
ill

a

76

alcanzando un estado crítico de carácter psicótico (Benjamin 2003, 87-88). 
Entre las figuras del “sueño colectivo” en la modernidad, el ratón Mickey 
fue ícono de la cultura visual, ya que sus cartoons trataban temas de la vida 
adulta, además de retratar el estilo de vida de la época (Ibarlucía 2022, 4).

Debido a la proximidad táctil con los aparatos y a las nuevas preocupaciones 
del siglo XX, una concepción estética vinculada a las afecciones humanas 
en las nuevas formas de percepción no solo nos permite comprender mejor 
el nuevo panorama social, sino también analizar sucesos políticos, como el 
fascismo, que responden a una época caracterizada por el desvanecimiento 
del aura, como veremos a continuación.

Si bien la masa adquiere autoridad con la supervisión, Benjamin no ignora 
los peligros a los que está expuesta. Como uno de los representantes del 
pensamiento marxista moderno, vincula la relevancia política del surgi-
miento de fenómenos de masas a un hecho histórico como el crecimiento 
de la proletarización y la llegada del fascismo (Benjamin 2003, 96). El 
proletariado es una clase social desposeída que emerge a medida que la 
propiedad se convierte en capital del comercio y la industria, por lo cual 
su tarea revolucionaria radica en la eliminación de las condiciones que hi-
cieron posible la existencia de esta clase obrera (Marx 1974, 90). El facismo 
representa un peligro para lograrlo, pues desvincula a las masas de su rol 
político y social, a saber, de su conciencia de clase (Benjamin 2003, 74).

El fascismo como Estado totalitario, moviliza a la masa mediante la esteti-
zación de la vida política, lo cual desemboca en la estetización de la guerra 
para movilizar los medios técnicos; todo ello mientras mantiene sus con-
diciones de propiedad heredadas: “sólo la guerra vuelve posible movilizar 
el conjunto de los medios técnicos del presente bajo el mantenimiento de 
las relaciones de propiedad” (Benjamin 2003, 96-97). Para Benjamin, este 
es el riesgo que ha traído consigo el ideal de l’art pour l’art (“el arte por el 
arte”) que defendía un arte independiente, sin interés por su impacto social 
y sin comprometerse con cualquier cuestión política. La “estetización de la 
política” es la consecuencia de una concepción autónoma y pura del arte, 
en la cual no importa la justicia o injusticia de la guerra, ni los daños que 
ocasione (2003, 50).



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

77       

La apología fascista de la guerra es promovida en el Manifiesto de Marine-
tti, “Estética futurista de la guerra”, en el cual se sostiene que los elementos 
utilizados en la guerra representan la superación y dominio del hombre 
frente a la máquina, así como la superación de los límites humanos:

(...) la guerra es bella porque, gracias a las máscaras antigás, a los megá-
fonos que causan terror, a los lanzallamas y los pequeños tanques, ella 
funda el dominio del hombre sobre la máquina sometida. La guerra es 
bella porque inaugura la metalización soñada del cuerpo humano. (…) 
La guerra es bella porque unifica en una gran sinfonía el fuego de los 
fusiles, los cañonazos, los silencios, los perfumes y hedores de la putre-
facción. La guerra es bella porque crea nuevas arquitecturas como la de 
los grandes tanques, la de los aviones en escuadrones geométricos, la 
de las espirales de humo en las aldeas en llamas, y muchas otras cosas 
(citado en Benjamin 2003, 97).

De esta manera Marinetti busca romper con la tradición artística italiana, 
mediante la exaltación de las máquinas y la velocidad con la que se despla-
zan. En efecto, la llegada de las máquinas y sus facciones geométricas, así 
como los desastres de la guerra, son elementos que podemos encontrar en 
obras futuristas, como las de Umberto Boccioni (Figs. 7 y 8). En sus pinturas 
La Strada Entra Nella Casa (1911) y Visiones simultáneas (1911-1912), Boc-
cioni retrata la sinfonía en las nuevas formas de interacción entre máquinas 
y humanos, pues las máquinas forman parte del paisaje. Es así como la 
política solo es medida por su belleza. Cualquier parámetro extra-estético, 
incluso la discusión en torno a las pérdidas humanas, no es tomado en 
cuenta a la hora de juzgar la actividad artística: hay una primacía estética 
pura, donde la obra de arte evade las preguntas éticas y políticas (Paredes 
2009, 93).

El estudio de Paredes añade que la arquitectura también ocupó un rol 
central en la organización de las masas como actividad artística. Hitler y 
Mussolini estetizaron la política enalteciendo al artista y a su capacidad 
para moldear y producir una obra de arte, que se refleja en las plazas gi-
gantes y en la creación de espacios deportivos para que la masa se vea a sí 
misma: “(…) la arquitectura se entremezcla con la política para consumar 
la obra de arte deseada por el Führer. Aquí no se hace simplemente un uso 



Sa
ra

í M
ill

a

78

político del arte, sino que la política misma se realiza como obra de arte” 
(Paredes 2009, 94).

En estos hechos, Benjamin observa la búsqueda de una contemplación de 
un aura inexistente en la destrucción de la humanidad. Las nuevas expe-
riencias posauráticas como el shock y la percepción táctil predominaban 
en los usos bélicos de las nuevas tecnologías para dominar las fuerzas hu-
manas y sociales. Podemos encontrarlos en el shock de los proyectiles, en la 
velocidad de las balas, e incluso en la organización de las masas mediante 
la arquitectura. Nuestro autor concluye que la sociedad todavía no estaba 
lista para integrar los métodos de reproducción técnica y, al mismo tiempo, 
estas nuevas técnicas no habían avanzado lo suficiente como para evitar su 
uso bélico (Benjamin 2003, 98). A pesar de ello, Benjamin busca promover 
un arte que use las nuevas tecnologías, para impulsar un accionar revo-
lucionario en el público espectador, inaugurando así un nuevo debate en 
torno a la posibilidad de una crítica práctica en el arte posaurático.

Bajo el concepto de técnica, nuestro ensayista logra acercar la obra de arte 
a su contenido social. En la medida en que el arte posaurático no mantiene 
en secreto su producción técnica, se hace accesible a un análisis materia-
lista y hace más evidente la relación entre producción y cultura, entre arte 
y política (Paetzold 1977, 26). En líneas generales, podemos afirmar que el 
advenimiento de la técnica no solo trae un cambio en la institución artística, 
sino también en la vida política. Benjamin observa que de la misma manera 
en que el arte ha alcanzado mayor exhibición ante la masa supervisora, 
los asuntos y personajes políticos son juzgados y mostrados de manera 
inmediata a una gran cantidad de personas. Esto también ocurre con los 
dictadores de la época; sin embargo, Benjamin los considera triunfantes 
ante la masa, del mismo modo en que triunfa el actor de cine considerado 
como una estrella de Hollywood: “La radio y el cine no sólo transforman 
la función del intérprete profesional, sino igualmente la función de aquel 
que, como lo hace el hombre político, se interpreta a sí mismo ante estos 
medios” (2003, 107).

Si la propia dinámica de la discusión de los asuntos políticos se ha visto 
alterada con la nueva técnica, entonces no sorprende el hecho de que para 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

79       

la filosofía benjaminiana, el aspecto del cambio sea central para compren-
der el potencial revolucionario del arte. Desde la teoría crítica, podríamos 
sostener que Benjamin entiende el cambio como aquello que afecta a las 
estructuras y a las prácticas sociales, y es el arte posaurático el que impulsa 
a lograrlo. Así, el arte es un recurso para la crítica, pues al liberarse de su 
función ritual, hizo notoria la falsa autonomía del arte. Por esta razón, frente 
a discusiones con Theodor Adorno, Benjamin reafirma su postura de que la 
obra de arte aurática no alberga en sí misma un elemento crítico y revolu-
cionario, pues la experiencia del espectador ya está socavada por la unila-
teralidad en la relación entre sujeto y la autoridad del objeto. En realidad, 
la crítica empieza ahí donde ocurre un cambio de práctica, y justamente es 
en la época de la reproductibilidad técnica, donde el arte puede intervenir 
activamente en las prácticas sociales debido a que las nuevas formas de 
percepción sensorial adquieren una mayor predominancia en las prácticas 
comunitarias (Bertram 2015, 7-12).

Si bien es cierto que el arte posaurático es crítico en la medida en que ge-
nera un cambio en la práctica social, cabe recordar aquellas formas en las 
que ha sido utilizado de tal modo que lo han alejado de su elemento crítico. 
Por un lado, la recepción distraída en el entretenimiento fue aprovechada 
por la industria capitalista y su culto a las estrellas; por otro lado, el fascismo 
emplea la estetización de la política, además de la exaltación del dictador 
como el artista que moldea las masas para alejar a la clase proletaria de su 
misión política. Debido a ello, si bien las masas han adquirido su propio 
espacio y autoridad para juzgar, su potencial revolucionario no finaliza ahí.

En su conferencia titulada “El autor como productor” (1934), nuestro en-
sayista se centra en la importancia del manejo de la técnica por parte del 
autor de la obra de arte para potenciar su poder crítico. Aborda el aporte 
del dramaturgo Bertolt Brecht sobre la exigencia hacia los intelectuales y 
concuerda en que el autor de una obra debe ir más allá de servirse de los 
medios de producción y transformarlos en función de la lucha de clases. 
Benjamin está de acuerdo con ello, pues de lo contrario la obra de arte 
estaría encasillada como una experiencia de renovación espiritual, como 
lo creía el fascismo:



Sa
ra

í M
ill

a

80

“La publicación de las Versuche”, escribe el dramaturgo en su introducción 
a la serie de escritos que llevan este título, “se produjo en un momento 
en que ciertas obras ya no debían ser experiencias individuales (tener 
el carácter de obras) sino que debían, más bien, referirse a la utilización 
(transformación) de ciertos institutos e instituciones.” Lo deseable no 
es la renovación espiritual, como proclaman los fascistas: se sugieren 
innovaciones técnicas (Benjamin 2008, 85).

A esta discusión sobre el modo de usar la técnica, Benjamin añade la dis-
tinción que planteó el escritor soviético Sergei Tretiakov entre los escritores 
que son meramente informativos y espectadores, de aquellos que son 
operativos e intervienen activamente. Dicha capacidad de acción es parte 
de una época donde el entrenamiento especializado en competencia lite-
raria, que otorgaba exclusividad y autoridad al autor, ya no es requisito para 
que un lector se convierta en un escritor: la distinción entre autor y público 
empieza a desaparecer (Benjamin 2008, 81-83).

La comprensión del autor como productor representa una oportunidad 
de acción política. Sin embargo, Benjamin critica a la izquierda intelectual 
burguesa porque considera que su potencial político revolucionario es 
contraproducente para la lucha de clases. En particular, plantea que los mo-
vimientos políticos literarios de Alemania como New Objectivity y Activism, 
tenían una función contrarrevolucionaria en la medida que los autores solo 
manifiestan su sentir solidario con el proletariado sin tomar acción como 
productores; además, critica la “regla de los intelectuales”, indiferentes a su 
oportunidad de acción dentro del proceso de producción, lo cual le da un 
enfoque individualista a su actividad política y no en vista de su capacidad 
para organizarse y organizar a otros:

Pero ¿adónde le lleva esto, ya que políticamente lo decisivo no es el 
pensamiento privado, sino, como expresó Brecht, el arte de pensar en 
la cabeza de los demás? […] el lugar del intelectual en la lucha de clases 
solo puede identificarse –o, mejor, elegirse– en función de su posición en 
el proceso de producción” (Benjamin 2008, 84-85).

De esta manera, en la era posaurática incluso la concepción del intelectual 
debe ser actualizada. Sin embargo, cabe aclarar que la tarea de pensar 
“en la cabeza de los demás” no significa que Benjamin esté a favor de la 
politización del arte, la cual fue empleada por el socialismo en respuesta al 



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

81       

fascismo (2003, 99). Esta subordinación de las producciones artísticas a las 
estrategias políticas de la URSS, que terminan presentándose mayormente 
a modo de propaganda, es un hecho que abre paso para que Benjamin 
aborde la problemática en torno al estatus revolucionario del arte (Sando-
val 2019). El filósofo considera que el despojo de la autonomía artística con-
tradice el propio potencial revolucionario del arte, y con ello renuncia a su 
función social organizadora. Si bien la postura política del autor y de su obra 
es importante, no es suficiente para organizar a las masas, pues el “pensar 
en los otros” no implica someterlos, sino inspirarlos a que se conviertan en 
productores. Esto no se puede lograr con un arte politizado o supeditado 
a una utilidad política que elimina la libertad creativa (Benjamin 2008, 89).

Aunque el elemento creativo en el arte sea importante, Benjamin crítica 
aquella innovación artística que no busca la crítica social ni cambia la lógica 
de mercado. Este sería el caso de la fotografía publicitaria y la moda, donde 
se abstrae un objeto de su contexto histórico y se presenta como un objeto 
nuevo para el consumo público (Gelderloos 2014, 553). Así, cuestiona la 
tendencia fotográfica contemporánea que seguía el fotógrafo alemán, 
Albert Renger-Patzsch (Figs. 9 y 10), pues considera que “ha conseguido 
transformar incluso la miseria –al aprehenderla de un modo elegantemen-
te perfeccionado– en objeto de goce” (Benjamin 2008, 87).

Por el contrario, el teatro épico de Brecht es uno de los grandes ejemplos 
para observar cómo el autor es capaz de alterar las nuevas formas de pro-
ducción e inspirar a la crítica social. Con ayuda del montaje para perturbar 
la trama, el público es obligado a adoptar cierta actitud en el proceso de 
producción de la obra. Es así como Brecht, en opinión de Benjamin, logró 
cambiar la conexión funcional entre el escenario y el público; el texto y la 
representación; el director y el actor. En lugar de ocasionar en el público 
diversos sentimientos a través de la trama, como en el teatro tradicional, 
el teatro épico se ocupa de alejarlo de forma duradera, a través del pen-
samiento, de las condiciones en las que vive (Benjamin 2008, 90-91). Con 
ello Brecht no busca aislar al público de su realidad, sino distanciarlo de 
tal manera que lo inspire a pensar o reflexionar acerca de su posición en 
las estructuras sociales, políticas y económicas. Es en este sentido que, en 
comparación con el realismo socialista que subordina el arte para educar 



Sa
ra

í M
ill

a

82

al pueblo cultural y políticamente (Sandoval, 2019), Benjamin no considera 
necesario dicho sometimiento y encuentra en situaciones aparentemente 
irracionales una oportunidad para que la masa piense por sí misma. En lu-
gar de abogar por métodos estrictamente educativos, el ensayista incluso 
encuentra en las risas ocasionadas por el teatro de Brecht una oportunidad 
para que el público piense (2008, 91).

Así, Benjamin reconoce la capacidad libre de organización y pensamien-
to del espectador sin la necesidad de someterlo a un arte que retrata 
estrictamente su condición de trabajador. Un hecho que es posible en la 
medida en que el autor goza de su libertad creativa, permitiéndole alterar 
los aparatos que utiliza para crear su arte. Con ello podemos observar que 
“El autor como productor” complementa “La obra de arte en la era de su 
reproductibilidad técnica”: mientras que en uno se resalta el valor político y 
social del arte posaurático en las masas receptoras; en “El autor como pro-
ductor” se enfatiza la oportunidad de acción política gracias a los distintos 
medios de producción.

Podemos concluir que la trituración del aura de la obra de arte, con el 
surgimiento de nuevas técnicas de reproducción, ha posibilitado el cuestio-
namiento de la autoridad del objeto estético gracias a una nueva recepción 
colectiva del objeto artístico. Si bien la recepción en la distracción trae 
peligros para la liberación de las masas, pues la libertad creativa en el uso 
de la técnica es aprovechada por el fascismo y el capitalismo industrial, las 
nuevas prácticas sociales en torno a las obras de arte han brindado una 
oportunidad política revolucionaria, pero no a la masa y a los autores. Se ha 
ampliado su capacidad creativa para producir arte y modificar los aparatos 
de los cuales se sirven para lograrlo. Estas innovaciones no solo represen-
tan un progreso técnico, sino también político en tanto que mejorarán la 
capacidad de organización de la masa para tomar posición en la lucha de 
clases, pues ahora la relación entre productor y espectador es más coopera-
tiva, a tal punto que el espectador puede convertirse en productor. De esta 
forma, el poder crítico del arte posaurático brinda la oportunidad tanto a 
los artistas como a los espectadores para tomar acción frente a su contexto 
social, político y económico.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

83       

Bibliografía

Benjamin, Walter, 1993. Sobre algunos temas en Baudelaire. En: Poesía y capitalismo: 
Iluminaciones II. Traducción de Jesús Aguirre. Madrid: Taurus.

—	 2003. La obra de arte en la época de su reproducibilidad técnica. Traducción de 
Bolívar Echevarría. México, D. F.: Ítaca.

—	 2008. The Author as Producer. En: The Work of Art in the Age of Its Technological 
Reproducibility, and Other Writings on Media, ed. Michael Jennings. Cambridge, 
MA: Belknap Press.

—	 2013a. Pequeña historia de la fotografía. En: Sobre la fotografía. Traducción de 
José Muñoz. Valencia: Pre-Textos.

—	 2013b. Obras. Libro V/vol.1: Obra de los pasajes 1. Editado por Rolf Tiedemann. 
Traducción de Juan Barja. Madrid: Abada Editores.

Bertram, Georg, 2015. Benjamin and Adorno on Art as Critical Practice. En: The 
Aesthetic Ground of Critical Theory: New Readings of Benjamin and Adorno, ed. 
Nathan Ross. Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 1-16.

Costello, Diarmuid, 2005. Aura, Face, Photography: Re-reading Benjamin Today. En: 
Walter Benjamin and Art, ed. Andrew Benjamin. New York: Continuum, 164-184.

De Pedro, Antonio, 2021a. La fotografía: el arte que nació de la mercancía. Red de Es-
tudios Visuales Latinoamericanos (ReVlat). https://www.revlat.com/single-post/
la-fotograf%C3%ADa-el-arte-que-naci%C3%B3-de-la-mercanc%C3%ADa. 
Consultado: 21 septiembre 2025.

De Pedro, Antonio, 2021b. Walter Benjamin. A propósito del cine. Red de Estudios 
Visuales Latinoamericanos (ReVlat). https://www.revlat.com/single-post/walter-
benjamin-a-prop%C3%B3sito-del-cine. Consultado: 21 septiembre 2025.

Desideri, Fabrizio, 2005. The Mimetic Bond: Benjamin and the Question of Technol-
ogy. En: Walter Benjamin and Art, ed. Andrew Benjamin. New York: Continuum, 
108-120.

Eiland, Howard, 2005. Reception in Distraction. En: Walter Benjamin and Art, ed. 
Andrew Benjamin. New York: Continuum, 3-13.

Ferris, David, 2008. The Cambridge Introduction to Walter Benjamin. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Fürnkäs, Josef, 2014. Aura. En: Conceptos de Walter Benjamin, eds. Michael Opitz y 
Erdmut Wizisla. Buenos Aires: La Cuarenta, 83-158.

Gelderloos, Carl, 2014. Simply Reproducing Reality — Brecht, Benjamin, and Renger-
Patzsch on Photography. German Studies Review 37 (3), 549-573.

Hansen, Miriam, 1987. Benjamin, Cinema and Experience: “The Blue Flower in the 
Land of Technology”. New German Critique 40, 179-224.



Sa
ra

í M
ill

a

84

Ibarlucía, Ricardo, 2022. El Ratón Mickey como figura de lo no-humano en Walter 
Benjamin: el Märchen, la nueva risa y el ojo surreal del cine. Conferencia pre-
sentada en la IV Jornada Walter Benjamin, Universidad Nacional de La Plata, 
Ensenada, Argentina, 19-21 de octubre de 2022.

Jennings, Michael, 2008. Editors’ Introduction. En: The Work of Art in the Age of Its 
Technological Reproducibility, and Other Writings on Media, ed. Michael Jennings. 
Cambridge, MA: Belknap Press, 1-18.

Lindroos, Kia, 1998. Now-Time | Image-Space: Temporalization of Politics in Walter 
Benjamin’s Philosophy of History and Art. Jyväskylä: University of Jyväskylä (SoPhi 
Academic Press).

Marx, Karl y Friedrich Engels, 1974. La ideología alemana: crítica de la novísima filo-
sofía alemana en las personas de sus representantes Feuerbach, B. Bauer y Stirner y 
del socialismo alemán en las de sus diferentes profetas. Traducción de Wenceslao 
Roces. Barcelona: Ediciones Grijalbo.

Mourenza, David, 2014. Walter Benjamin, Film and the ‘Anthropological-Materi-
alist’ Project. White Rose eTheses Online. https://etheses.whiterose.ac.uk/id/
eprint/8041/1/Mourenza_D_FAHACS_PhD_2014.pdf. Consultado: 30 septiem-
bre 2025

Paetzoldt, Heinz y Sue Westphal, 1977. Walter Benjamin’s Theory of the End of Art. 
International Journal of Sociology 7 (1), 25-75.

Paredes, Diego, 2009. De la estetización de la política a la política de la estética. 
Revista de Estudios Sociales 34, 91-98.

Sandoval, Enrique, 2019. Walter Benjamin: Estética militante vs. conciencia de clase. 
Colectivo Ratio. https://ratiocolectivo.wixsite.com/ratio/post/2019/08/15/wal-
ter-benjamin-est%C3%A9tica-militante-vs-conciencia-de-clase. Consultado: 21 
septiembre 2025.

Zamora, José, 2020. El arte como lugarteniente de la liberación bloqueada: Th. W. 
Adorno ante la tesis benjaminiana de la politización del arte (Parte I: W. Benja-
min). Constelaciones. Revista de Teoría Crítica 11 (11-12), 139-174.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

85       

Fig. 1 
Van Gogh, Vincent, 
La noche estrellada, 
óleo sobre lienzo, 
73.7 x 92.1 cm, 
MoMA, 1889.

Galería de imágenes

Fig. 2 
Van Gogh, Vincent, 
El jardín de 
Daubigny, 
óleo sobre lienzo, 
51 cm x 51,2 cm, 
Museo Van Gogh, 
1890.



Sa
ra

í M
ill

a

86

Fig. 3 
Van Gogh, Vincent, La iglesia deAuvers-sur-Oise, óleo sobre lienzo,
74,5 x 92.3 cm, Musée d’Orsay, 1890.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

87       

Fig. 4 
Hill y Adamson. Sir John Wortley y Georgiana Short Wortley. 
Colección Manuel Álvarez Bravo, 1846.

Fig. 5 
Retrato de Franz Kafka cuando 
era niño [reproducción], 
7.25 x 11 cm, Leo Baeck Institute 
[F 11140], sin fecha.



Sa
ra

í M
ill

a

88

Fig. 6 
Atget, E. Rue de la Montagne-Sainte-Geneviève, 17.7 x 22.5 cm, Gilman Collection, 1924.



C
ris

is
, d

em
oc

ra
tiz

ac
ió

n 
y 

re
pr

od
uc

ci
ón

: 
el

 p
ot

en
ci

al
 r

ev
ol

uc
io

na
rio

 d
e 

un
 a

rt
e 

si
n 

au
ra

89       

Fig. 8 
Boccioni, Umberto 
(1882-1916), 
Visiones simultáneas, 
óleo sobre lienzo, 
60 x 60 cm, 
Museo de Heydt, 
1911-1912.

Fig. 7 
Boccioni, Umberto 
(1882-1916), 
La calle entra en la 
casa, óleo sobre 
lienzo, 100 x 100 cm. 
Museo estatal de 
Hannover, 1911.



Sa
ra

í M
ill

a

90

Fig. 9 
Regner-Patzsch, Albert. 
Grúa móvil con lingotes de 
hierro en Herrenwyk. 
Gelatin Silver Print, 
23 x 17.1 cm. (9.1 x 6.7 in.), 
1928.

Fig. 10 
Regner-Patzsch, Albert. Una pequeña valla Gelatin Silver Print, 
23.3 x 38.5 cm. (9.2 x 15.2 in.), 1925-1926.


