
91       

GÉNERO Y PSEUDOSIMPATÍA: APUNTES EN TORNO A LA 
MELANCOLÍA DE GÉNERO EN JUDITH BUTLER DESDE MAX 
SCHELER

Carlo Orellano
Pontificia Universidad Católica del Perú

Resumen:
El presente trabajo busca establecer una relación entre el fenómeno de la asunción 
de identidad de género, de acuerdo con la interpretación queer que Judith Butler 
hace de la melancolía freudiana, y los casos de “pseudosimpatía” planteados por el 
fenomenólogo Max Scheler. Tras dedicar las dos primeras secciones a la explicación 
de los pensamientos de los filósofos mencionados, se procede en los párrafos fina-
les a señalar los puntos en común y se trazan caminos para futuras investigaciones.

Palabras clave:
Teoría queer, fenomenología, performatividad, simpatía, género.

Abstract:
This paper seeks to establish a relationship between the phenomenon of gender 
identity assumption, according to Judith Butler’s queer interpretation of Freudian 
melancholy, and the cases of “pseudo-sympathy” proposed by phenomenologist 
Max Scheler. After devoting the first two sections to explaining the thoughts of the 
aforementioned philosophers, the final paragraphs highlight the points in common 
and outline avenues for future research.

Keywords:
Queer theory, phenomenology, performativity, sympathy, gender.

Es
tu

di
os

 d
e 

Fi
lo

so
fía

, v
ol

. 2
3 

(2
02

5)
, p

p.
 9

1-
10

7

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.004



C
ar

lo
 O

re
lla

no

92

El presente trabajo tiene como objetivo establecer una relación entre el 
fenómeno de la asunción de la identidad de género, cuestión que Judith 
Butler describe como un proceso melancólico en términos psicoanalíticos, 
y determinados tipos de pseudosimpatía a los que Max Scheler hiciese 
referencia en su libro Esencia y formas de la simpatía. Para ello, una primera 
sección estará dedicada a explicar el planteamiento de Butler, incidiendo 
en aspectos de su propuesta de la performatividad de género allí donde 
resulte necesario; a su vez, en una segunda sección, procederemos a seña-
lar puntualmente las formulaciones schelerianas y a contrastarlas con las 
explicaciones dadas en la primera sección. Finalmente, ofreceremos unas 
reflexiones inspiradas en la investigación a modo de cierre.

§1

El asunto del género resultó medular en la primera etapa de la obra de 
Judith Butler, desde que esta captase la atención del público académico 
con Gender Trouble1. Uno de los ejes de dicho texto radica en lo que enten-
demos por sujeto y, específicamente, por lo que entenderíamos por “sujeto 
del feminismo” (GD, 43); es decir, plantea explícitamente qué es lo que 
entendemos por “mujer” y cómo podríamos darle una respuesta a dicha 
interrogante sin caer en una serie de aporías.

Dentro de esta línea, uno de los primeros problemas que aborda es cómo 
podría defenderse la distinción entre sexo y género. Esto resultaría proble-
mático debido a la manera como suele entenderse aquel respecto a este:

Si se refuta el carácter invariable del sexo, quizás esta construcción de-
nominada “sexo” esté tan culturalmente construida como el género; de 
hecho, quizá siempre fue género, con el resultado de que la distinción 
entre sexo y género no existe como tal (GD, 51; cursivas añadidas).

El carácter invariable del que se hace mención en la cita anterior hace 
referencia a la creencia que, en términos de Butler, le asignaría al sexo una 

1	 El género en disputa (en adelante, GD). Para efectos del presente trabajo, emplearemos en 
todo momento la traducción de María Antonia Muñoz (Butler 2017).



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

93       

dimensión “pre-discursiva” o “natural”. Como explicaría en un ensayo poste-
rior, la naturaleza suele entenderse como una “página en blanco carente de 
vida, como aquello que está, por así decirlo, muerto desde siempre”, idea 
que vendría a nosotros como herencia de la Modernidad (Butler 2011, 61). 
Esto implicaría entender, de la misma forma, como una suerte de tabula 
rasa la dimensión sexual, corporal o, en última instancia, material del sujeto, 
en la cual el género vendría simplemente a imprimirse.

Esto tiene alcances en la manera misma como comprendemos la naturale-
za, por cuanto esta, dentro de su carácter “mudo”, sería identificada con lo 
femenino “que espera la significación proporcionada por un sujeto mascu-
lino opuesto” en una suerte de “dialéctica misógina” (GD, 94). Como dirían 
otras voces dentro de la tradición feminista, los cuerpos de las mujeres o los 
territorios habrían sido, “ancestralmente, cognitivamente [afines]” a la idea 
de una naturaleza pasiva (Segato 2013, 34). Gracias a esto, se entiende por 
qué Butler critica la visión tradicional que entendiese el par sexo/género 
como equivalente, en términos estructuralistas, a lo crudo/lo cocido de Lé-
vi-Strauss (GD, 95). Lo que resulta más relevante para nuestra investigación, 
no obstante, es el hecho de que, a raíz de lo anterior, se concluiría que el 
cuerpo no puede ser entendido como una base biológica objetiva o “ancla 
epistémica” ajena a todo factor cultural2:

Si el género es la construcción social del sexo y solo es posible tener 
acceso a este sexo mediante su construcción, luego, aparentemente 
lo que ocurre es no solo que el sexo es absorbido por el género, sino 
que el sexo llega a ser algo semejante a una ficción, tal vez una fantasía, 
retroactivamente instalada en un sitio (…) al cual no hay acceso directo 
(Butler 2011, 62; cursivas añadidas).

El sexo y el género se tornarían “estables” a partir de su constante repetición 
o puesta en escena: es esta repetición constante la que, validada con discur-
sos biomédicos, le brinda al cuerpo la apariencia de ser independiente del 

2	 Es parte, pues, de la propuesta de Butler el hecho de reconocer “la falta de un fundamento 
ontológico último que trascienda el universo social e histórico de la significación”, si bien su 
postura performativa se diferenciará de otras por entender que dicha falta de fundamento es 
constitutiva de lo óntico y no, por el contrario, un elemento que deba ser eliminado (Sabsay 
2012, 138). En otras palabras, toda determinación implicará un exterior constitutivo que no 
podríamos aspirar a erradicar.



C
ar

lo
 O

re
lla

no

94

discurso, en una suerte de “coagulación epistémica” (De Mauro 2015, 13). 
La obtención de la identidad de género por parte de los sujetos, entonces, 
implicará más aspectos que el meramente social: hay que buscar la raíz del 
proceso también en la corporalidad y en su correspondencia inevitable con 
la psique3.

Es, en este punto, donde resulta necesario tomar en cuenta la formulación 
de la “melancolía de género” planteada por la autora. Butler retoma el plan-
teamiento de melancolía freudiana y su relación con el duelo para explicar 
cómo podría operar el proceso de asunción de una identidad de género. 
En ese sentido, formula conexiones intertextuales en la obra de Freud para 
fundamentar que, de la misma manera como para este, “el mecanismo 
de la melancolía [sería] una parte fundamental para la ‘formación del yo’ 
y el carácter’”, dicho proceso sería igualmente relevante para los aspectos 
relacionados al género (GD, 123).

De acuerdo con la explicación ofrecida por la filósofa, la melancolía, tal 
como la habría entendido Freud, sería uno de los mecanismos a través de 
los cuales un individuo podría psíquicamente lidiar con el duelo. La carac-
terística central del proceso melancólico radicaría en el hecho de que, ante 
la pérdida y la imposibilidad de enfrentarla, el objeto perdido “se convierte 
en parte del yo por medio de la interiorización constante de [sus] atributos” 
(GD, 123). Esto conducirá a que el otro interiorizado surja “dentro del yo 
como una voz o instancia crítica”, que dialoga con el yo y llega a censurarlo 
(GD, 128). En términos psicoanalíticos, será parte de la melancolía el que se 
construya un super-yo hipercrítico, cuya censura incluirá aspectos propios 
de la sexualidad:

3	 En otras palabras, el “proceso de incorporación de normas sociales (…) es también y 
fundamentalmente un proceso de corporización de estas normas” (Sabsay 2012, 137). Butler 
misma advierte que el hecho de reconocer la indisociabilidad entre discurso y materialidad no 
implica postular una relación causal entre aquel y esta (Butler 2011, 57). Una forma de ahondar 
en esta problemática relación podría ser la psicoanalítica: ya Freud, desde sus primeros escri-
tos, habría entendido por “psicoterapia” no una acción sobre la psique, sino desde la psique 
hacia malestares tanto corporales como anímicos (Freud 1986, 115). Este punto, por supuesto, 
escapa de los límites del presente trabajo y quedaría pendiente de investigación.



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

95       

De esta forma el ideal del yo sirve como una instancia interior de castigo 
y tabú que, para Freud, refuerza la identidad de género mediante la 
recanalización y la exaltación apropiadas del deseo (GD, 130).

Esta manera “apropiada” de vivir el deseo sexual sería, conforme a Butler, la 
heterosexual, conclusión a la que llega luego de discutir el rol que tendría, 
dentro del proceso melancólico, el tabú contra el incesto planteado en 
términos psicoanalíticos. La autora llega a esta conclusión tras señalar que, 
si dicha prohibición, dentro del planteamiento freudiano, constituye parte 
del proceso de constitución del carácter del sujeto, debe ser igualmente 
inherente al proceso un tabú contra la homosexualidad, por cuanto el 
tabú contra el incesto presupone ya la dirección que tomará el deseo4. Es, 
por todo esto, que puede posteriormente afirmar, en su ensayo “Género 
melancólico”5, lo siguiente:

Si este amor (el homosexual) está excluido desde el principio, entonces 
no puede ocurrir, y si ocurre, de seguro no ocurrió. Si ocurre, ello es solo 
bajo el signo oficial de su prohibición y negación. Cuando ciertos tipos 
de pérdidas son impuestas por unas prohibiciones culturalmente domi-
nantes, ello da lugar a una forma culturalmente dominante de melancolía, 
la cual señala la internalización de la carga homosexual no llorada y no 
llorable. Y cuando no existe ningún reconocimiento o discurso público 
con el cual pueda nombrarse y llorarse la pérdida, la melancolía adopta 
dimensiones culturales de enorme trascendencia contemporánea. (…). 
En este sentido, podríamos pensar que la “masculinidad” y la “feminidad” 
se forman y consolidan mediante identificaciones que se componen en 
parte de duelo no reconocido (Mel, 154; cursivas añadidas).

Las cursivas anteriores resultan relevantes, debido a que nos permiten 
comprender que el asunto no se restringirá al proceso de constitución del 
sujeto, sino que englobará también un aspecto social, histórico y cultural 
que entra en juego a través de un “ideal de rectitud social”, que bien puede 
ser “común de una familia, de una clase o de una nación” (Mel, 156). Para 
poder establecer las relaciones con los distintos tipos de pseudosimpatía 
que brindará Scheler, resultará crucial tomar en cuenta tres elementos 

4	 Es decir, presupone que el hijo habría de censurar el deseo inicial que habría sentido por 
la madre, cuestión que trata el deseo ya en términos de una relación heterosexual.
5	 En adelante, Mel. Recurriremos en todo momento a la traducción de Jacqueline Cruz 
(Butler 2001).



C
ar

lo
 O

re
lla

no

96

presentes en la melancolía del género: (a) la imposición cultural del género, 
(b) el género como imitación y (c) el género como ritual.

El punto (a) es visto como consecuencia de la imposición del deseo hete-
rosexual como obligatorio: al ser el tabú contra la homosexualidad parte 
del núcleo constitutivo del sujeto y la cultura6, a la vez que, como vimos 
inicialmente, el “sexo” no podría entenderse sin aquello que sería su ela-
boración cultural, el género, la distinción entre lo masculino y lo femenino 
no serían previos a la imposición del deseo heterosexual, sino que serían 
“consecución” de ella (Mel, 150). Al vivir el sujeto el género dentro de la ma-
triz de estas prohibiciones, podríamos plantear, entonces, que vive sumido 
en dicha imposición y en un “pánico al género”:

Como resultado, el miedo al deseo homosexual puede provocarle a una 
mujer pánico a estar perdiendo su feminidad, a no ser una mujer, a no ser 
ya una mujer como se debe, a, aun no siendo propiamente un hombre, 
ser como si lo fuese y por tanto de algún modo monstruosa. Mientras 
que el terror al deseo homosexual puede inspirarle a un hombre terror a 
ser visto como femenino, a ser feminizado, a no ser ya un hombre como 
se debe, a ser un hombre “fallido” o a ser en algún sentido una figura 
monstruosa y abyecta (Mel, 151).

La cuestión (b) se relaciona con lo señalado anteriormente en el sentido de 
que la “ansiedad” por calzar dentro de un género u otro podría llevarnos 
a cuestionarnos si existe realmente alguien que encarne propiamente lo 
masculino o su opuesto, lo femenino. Para Butler, la respuesta sería ne-
gativa: siguiendo a Michel Foucault, entendería el género como un “ideal 
regulatorio” (Butler 2011, 57) al cual, podríamos decir, nos aproximaríamos 
asintóticamente conforme nos guiásemos por los ideales impuestos, mas 
nunca podríamos propiamente alcanzar:

6	 Es pertinente traer a colación el hecho de que, para Freud, el tabú tiene implicancias 
sociales más allá de los casos aislados de problemas psicológicos o, en general, de escenarios 
culturales concretos: “¿Mas por qué dedicar nuestro interés a este enigma del tabú? A mi juicio, 
no solo porque todo problema psicológico merece que se intente su solución, sino también 
por otras razones. Sospechamos, en efecto, que el tabú de los polinesios no nos es tan ajeno 
como al principio lo parece y que la esencia de las prohibiciones tradicionales y éticas a las 
que, por nuestra parte, obedecemos pudiera poseer una cierta afinidad con este tabú primiti-
vo (…)” (Freud 2011, 37).



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

97       

La formación de un sujeto exige una identificación con el fantasma 
normativo del sexo y esta identificación se da a través de un repudio 
que produce un campo de abyección, un repudio sin el cual el sujeto no 
puede emerger. Este es un repudio que crea la valencia para la abyección 
y su condición de espectro amenazador para el sujeto. Por otra parte, 
la materialización de un sexo dado será esencial para la regularización 
de las prácticas identificatorias que procurarán persistentemente que el 
sujeto rechace la identificación con la abyección del sexo (Butler, 2011, 60; 
cursivas añadidas).

La asunción de una identidad de género sería, entonces, un proceso a través 
del cual nos identificamos con un “fantasma” inalcanzable, a lo cual, desde 
nuestro punto de vista, haría referencia Butler cuando califica a la hetero-
sexualidad de “precaria”, ya que esta no se erigiría en términos puramente 
positivos, sino que requeriría de la negación, entendida como prohibición, 
de la homosexualidad (Mel, 150). Es en consonancia con este último punto 
como debe entenderse la “abyección” sobre la cual hiciésemos hincapié 
en la cita anterior: más allá del hecho de que, en sentido freudiano, todo 
tabú traiga consigo prohibiciones que no necesariamente posean un fun-
damento racional (Freud 2011, 32), hemos de ver aquí uno de los signos 
característicos de la propuesta butleriana.

Así, para la filósofa sería importante reconocer la abyección producto de 
un “repudio fundacional” (Butler 2011, 60) como inherente a nuestra vida 
individual y social. De esta forma, aun cuando parte de su pensamiento ver-
sa sobre la “constatación de la falta de fundamento ontológico” en lo que 
respecta al proceso de constitución del sujeto, esto no desemboca en una 
“homologación a nivel óntico” o, en otras palabras, a la afirmación de que 
“muerto Dios, todo vale” (Sabsay 2012, 138-139). Por el contrario, para la au-
tora, es necesario no perder de vista el que exista un campo de abyección, 
un “vacío necesario” o un “exterior constitutivo [que] marca el horizonte a 
partir del cual se hace necesario rever una y otra vez las condiciones bajo 
las cuales este vacío es incesantemente clausurado” (Sabsay 2012, 140)7. En 

7	 Resulta oportuno señalar que la intérprete brinda esta afirmación luego de haber hecho 
explícita su relación con la diferencia ontológica propuesta por Heidegger y, a partir de la 
lectura que de esta hiciese Olivier Marchart, el hecho de que “si bien la dimensión ontológica 
nos es por definición inaccesible, este vacío ontológico es irreductible y establece los pará-
metros desde los cuales lo óntico se revela siempre como necesariamente insuficiente. Este 



C
ar

lo
 O

re
lla

no

98

otras palabras, los entes estarán organizados en determinadas jerarquías a 
partir de diversas variables, como su género o su orientación sexual.

Todo lo anterior resulta necesario para poder llegar al punto (c): el género 
visto como una suerte de ritual. Butler misma reconoce que este es uno 
de los puntos medulares de la performatividad de género que postula, la 
cual incluiría la idea de que “el género se produce como una repetición 
ritualizada de convenciones, y que este ritual es impuesto socialmente gra-
cias en parte a la fuerza de la heterosexualidad preceptiva” (Mel, 159). Las 
convenciones a través de las cuales, pues, se introduce la heterosexualidad 
no resultan esporádicas o puntuales, sino que implicarían una constante 
reiteración. En otras palabras, la heterosexualidad es “falsamente monolí-
tica” (Mel, 164) y requeriría, en realidad, de una negación continua de los 
vínculos homosexuales para mantener su distancia frente a la abyección:

(…) cuando un hombre actúa en drag como mujer, la “imitación” que se 
atribuye al drag se toma como una “imitación” de la feminidad, pero no 
se suele ver la “feminidad” que se imita como, a su vez, una imitación. Sin 
embargo, si aceptamos que el género es adquirido, que el género es asumido 
en relación con ideales que nunca son del todo habitados por nadie, enton-
ces la feminidad es un ideal que siempre es solo “imitado”. Por consiguiente, 
el drag imita la estructura imitativa del género, desenmascarando a este 
como imitación (Mel, 160; cursivas añadidas).

Aunque, en los textos abarcados en el presente trabajo, la autora no brinda 
una definición de “ritual”, esta puede entenderse, a partir de lo anterior, gra-
cias al hecho mismo de que la performatividad significa “nunca por primera 
vez”: significa “por segunda vez y hasta ‘n’ número de veces” (Schechner 
2011, 36-37). Esto es, finalmente, a lo que la filósofa podría hacer referencia 
al hablar de la reiteración, propia del carácter ritual o performativo del gé-
nero, en término de “convenciones”: estas convenciones no le pertenecen al 
sujeto que las realiza, sino que son conductas que “existen independiente-
mente de los actores que las realizan”, cuestión que es común a toda rituali-
zación, sea del género, sea de una “realidad sociocultural” distinta “como en 

vacío no se puede obliterar; al contrario, es precisamente esta falta la que fundamenta todo 
gesto de fijación de sentido que, de hecho, no es algo distinto del intento de clausura (siempre 
momentáneo) de ese vacío ontológico fundamental” (Sabsay 2012, 139).



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

99       

la pasión de Cristo o la recreación en Bali de la lucha entre Rangda y Barong” 
(Schechner 2011, 36). Sin necesidad de ahondar en lo vivido por culturas no 
occidentales, basta con pensar en cómo el sacramento de la Eucaristía no 
busca “imitar” la última cena, sino que la re-crea: “el viernes Santo de 1998 
está más cerca del día original de la crucifixión que un día [cualquiera] de 
verano de 1997” (Taylor 2014, 78). Hechos estos análisis, hemos de pasar a 
la exposición de la postura de Scheler para someter ambos puntos de vista 
a contrapunto y, de esa manera, hacer patente su relevancia.

§2

Scheler emplea el término “pseudosimpatía” en su obra Esencia y formas de 
la simpatía8 al discutir, específicamente, uno de los casos de las denomina-
das teorías genéticas9 que él rechaza (EFS, 79). Previamente, no obstante, 
habla de casos de “simpatía”, entre comillas que él mismo emplea, para 
hablar de conductas que “solo sirve[n] para aprehender, comprender y 
eventualmente vivir las mismas (‘sentir las mismas’) vivencias que otro”, las 
cuales sería necesario distinguir de la “simpatía propiamente dicha” (EFS, 
39). En ese sentido, nos tomamos la libertad de hablar de “pseudosimpatía” 
para todos estos casos en los que, aparentemente, estaríamos frente a un 
caso de simpatía, si bien no lo serían tal bajo la mirada del autor.

Vale complementar lo anterior señalando que no es sencillo definir qué es 
la simpatía para el filósofo. Como él mismo señala, el simpatizar no consiste 
meramente en vivir o sentir lo mismo que otro y, sin embargo, no deja 
implicar el hecho de “sentir el sentimiento ajeno” (Ávila 2011, 50); en ese 
sentido, podríamos complementar lo anterior con los requerimientos que 
Scheler mismo plantea para la simpatía propiamente dicha:

8	 En adelante, EFS. Emplearemos en todo momento la traducción de José Gaos (Scheler 
2005).
9	 No resulta vano aclarar que estas teorías “genéticas” a las que Scheler alude reciben este 
calificativo por parte del autor debido a que consideran que la simpatía tendría su origen o 
“génesis” en las vivencias del propio yo, cuestión que el filósofo rechaza: la simpatía tiene, 
fenoménicamente, una “dirección inmediata” que no es la del propio sujeto, sino la del otro 
(EFS, 79).



C
ar

lo
 O

re
lla

no

100

•	 La conciencia de sí
•	 El sentimiento de sí
•	 La distancia vivida respecto del prójimo
•	 a vida propia del otro (EFS, 83) o, en otras palabras, la individualidad 

del prójimo (EFS, 78)

Cabe pensar que la razón por la cual Scheler no habría brindado una 
definición específica para la simpatía y, más bien, haya dedicado extensas 
secciones de su obra a la discusión de los casos que no concuerdan con ella 
tendría fundamento en la manera como él mismo entendía la manera del 
conocer y del dar a conocer fenomenológicos:

(…) el significado de las palabras que emplea el fenomenólogo, así como 
las unidades significativas de sus proposiciones pronunciadas o escritas, 
no “dicen” aquello a lo que el fenomenólogo se refiere de manera que 
el oyente o lector llegue a conocer, mediante ello, una idea que antes 
no conocía. Sino que aquí las palabras y proposiciones son solamente 
invitaciones y estímulos elegidos por su eficacia, por así decir, para que 
el interpelado vea lo mismo que aquello a lo que el fenomenólogo se 
refiere como hablante (…) (Scheler, citado en Chu 2020, 253).

En todo caso, resulta relevante para nuestra investigación mencionar cua-
tro “hechos por completo diferentes” que Scheler enumera en un momento 
de su obra (EFS, 44):

1)	 “El inmediato simpatizar con otro”
2)	 “La congratulación ‘por’ su alegría y compasión ‘de’ su padecer”
3)	 “El mero contagio afectivo”
4)	 “La genuina unificación afectiva”

Los casos (1) y (2) serán considerados casos de simpatía por el autor, por lo 
que no serán abordados en el presente trabajo; procederemos, por el con-
trario, a ocuparnos de los dos últimos casos mencionados. A ellos, hemos 
de sumar un último caso que resultará importante para nuestro contraste 
con Butler: el caso de la tradición y sus efectos.

Respecto al caso (3), Scheler se pronuncia señalando que no se trata de 
un caso de simpatía, ya que “es característico del contagio tener lugar 



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

101       

pura y simplemente entre estados afectivos y no presuponer en general 
ningún saber de la alegría ajena” (EFS, 47). No se considera, en este caso, 
ninguna suerte de distancia respecto del otro o la individualidad del otro, 
como vimos que se cuenta entre los requisitos de la real simpatía; es más, 
las vivencias afectivas ajenas podrían estar completamente ausentes y 
bastaría con contagiarnos, por ejemplo, de “la jubilosidad de un paisaje de 
primavera” o “la tenebrosa oscuridad de un tiempo lluvioso”10 (EFS, p. 48).

Resulta relevante, respecto a este caso de pseudosimpatía, recurrir a la 
siguiente parte del texto:

(…) los sentimientos correspondientes crecen en avalancha, por decirlo 
así. El sentimiento surgido por contagio contagia a su vez por mediación 
de la expresión y de la imitación, de suerte que también crece el senti-
miento contagioso; este contagia a su vez, etc. En todos los casos de exal-
tación de masas, incluso en la formación de la llamada “opinión pública”, 
es singularmente esta reciprocidad del contagio que va acumulándose 
lo que conduce al desbordamiento del movimiento colectivo emocional 
(…). Es, en efecto, el proceso mismo del contagio el que hace brotar de sí 
fines que rebasan los designios de todos los individuos (EFS, 48).

Dados los términos que el autor emplea en estos casos, como al hablar 
de “desbordamiento” y “exaltación”, así como al introducir más adelante la 
cuestión del contagio en relación al “buen humor” que uno podría buscar 
obtener voluntariamente al entrar en una reunión (EFS, 49), queda claro que 
lo que tiene en mente es, básicamente, el estado sentimental o sentimiento 
que se pasa de una persona a otra, como él mismo dirá, de forma “involun-
taria” (EFS, 48) y sin que haya, pues, una comprensión del sentir del otro o 
una toma de distancia respecto de este. Sin embargo, llama la atención el 
hecho de que Scheler trajese a colación la cuestión de la “opinión pública” 
al discutir este punto.

Así, aunque Scheler hace hincapié en el contenido “emocional”, podría-
mos detenernos a pensar en las conductas que se siguiesen de dichas 

10	 Es decir, basta con lo que Scheler denomina, en otra obra, “caracteres anímicos emocio-
nales”, tales como “la tranquilidad de un río” o “la serenidad del cielo” (Scheler 2001, 360-361). 
Estos, pues, son distinguibles de los “estados sentimentales” o propiamente sentimientos que 
uno pudiese tener o, más precisamente, en cuyos estados uno pudiese encontrarse.



C
ar

lo
 O

re
lla

no

102

emociones, cuestión que, de alguna manera, él habría tenido en mente al 
plantear que “la ‘masa’ en acción [es] arrastrada tan fácilmente más allá de 
las intenciones de todos los individuos y [hace] cosas que nadie ‘quiere’ y de 
las cuales nadie ‘responde’” (EFS, 48). Este verse arrastrado hacia una acción, 
acaso, podría no limitarse a momentos concretos que viniesen acompaña-
dos de intensos y pasajeros estados emocionales, sino que podría, como 
ocurre en el caso de las opiniones de uso corriente, relacionarse con las 
modas y, en ese sentido, vincularse con los factores de género que fuesen 
discutidos en nuestra primera sección.

Así, en la sección anterior, al discutir el punto (b), el del género como imita-
ción, fue posible hablar de una “ansiedad de género” creada en las personas 
por la imposición social de los ideales regulatorios de lo masculino y lo fe-
menino. Si bien es necesario aclarar que esta ansiedad no necesariamente 
tendría que ser entendida como un estado sentimental propiamente dicho, 
sí podría desembocar en una serie de ideas que terminen moldeando el 
actuar de las personas más allá de lo que estas conscientemente pudiesen 
ver. En ese sentido, podríamos encontrar un paralelo con la cuestión de la 
“opinión pública” planteada por Scheler.

No resulta descabellado pensar, por su parte, que estas “opiniones” deven-
gan convenciones, y es allí donde podemos abordar parte del punto (c), el 
del género como ritual. Estas convenciones consisten en una serie de actos 
reiterativos que protegen al sujeto y a la sociedad del campo abyecto frente 
al cual se constituyen; el repudio, entonces, que sí podría entenderse como 
una emoción, podría ser fruto de un contagio afectivo, particularmente en 
casos donde pudiese devenir en campañas de oposición u odio crecientes 
hacia la obtención de derechos por parte de personas no heterosexuales. 
Por su parte, la convención misma consiste en una determinada forma de 
actuar, tal como la ansiedad del género mencionada en el párrafo anterior 
resultaría exigiendo, cuestión que entraría también en este caso de pseu-
dosimpatía scheleriana.

Respecto al caso (4), “la genuina unificación afectiva”, Scheler señala que se 
trataría, “por decirlo así, [de] un caso límite del contagio” (EFS, 51); explica, 
además, que se trataría de un caso tal debido a que ya no solo se tornaría 



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

103       

propio el estado sentimental de otro, sino que nos identificaríamos com-
pletamente con ese yo ajeno11. Una de las características que cabe resaltar 
de este proceso es que no siempre sería únicamente momentáneo, como el 
caso de los “éxtasis”, sino que podría “ durar largo tiempo e incluso hacerse 
habitual en fases enteras de la vida” (EFS, 51).

Otra distinción que el filósofo trazará se basará en la “polaridad” que tome 
el fenómeno:

Estos casos presentan dos tipos polares: el idiopático y el heteropático. 
Es decir, la unificación afectiva puede producirse en la dirección en que 
el yo ajeno es totalmente producido por el propio –inserido en este–, 
resultando completamente destronado y depuesto de sus derechos, por 
decirlo así, en su existencia y esencia para la conciencia; y la unificación 
afectiva puede producirse de tal suerte que “yo” (en sentido formal) esté 
tan consternado, preso e hipnóticamente encadenado por el otro yo (en 
el sentido material e individual), que en el lugar de mi yo formal aparezca 
llenándolo el yo individual ajeno (…) (EFS, 51-52).

Vale mencionar que habría casos que no entrarían en dicha clasificación, tal 
como el del “acto sexual por amor”, en el cual se da una suerte de “fusión 
mutua” y no la pérdida de un yo en beneficio de otro (EFS, 59). Para efectos 
de nuestro trabajo, sin embargo, serán los casos que Scheler denomina 
heteropáticos los que nos interesen y, específicamente, nos remitiremos a 
dos: los casos de unificación afectiva totémica y los fenómenos religiosos 
mistéricos.

El caso de la unificación afectiva totémica es atribuido a miembros de 
pueblos o tribus no occidentales12, en los cuales se dan casos de identifica-
ciones de sus miembros con la “especie del animal totémico”:

11	 La unificación afectiva no solo sería un caso límite del contagio afectivo, sino que podría 
tener su origen en este (Ávila 2011, 53). Dados los ejemplos que Scheler dará posteriormente, 
cabe pensar en las ceremonias rituales, en las cuales podría primero contagiarse el estado 
sentimental entre los participantes para, luego, pasar a identificarse con, por ejemplo, el 
animal totémico, el ancestro o la divinidad comunes al grupo.
12	 Estrictamente, Scheler habla de “pueblos más inferiores en estado de naturaleza” (EFS, p. 
52). Esto, sin embargo, puede comprenderse tomando el espíritu de su tiempo, en el cual los 
estudios etnográficos fueron surgiendo. Ejemplo de esto es el ya citado Freud, contemporáneo 
de Scheler, quien también habla, al entrar a discutir la cuestión del totemismo, acerca de 
pueblos “salvajes y semisalvajes” en estadios evolutivos previos al de su tiempo (Freud 2011, 9).



C
ar

lo
 O

re
lla

no

104

No se trata simplemente de que los destinos (…) del totemista estén 
misteriosamente enlazados por mero modo causal con su animal toté-
mico: este enlace es más bien la simple consecuencia de una verdadera 
identidad. Hasta con material inanimado (objetivamente), por ejemplo, 
con determinadas piedras (…) se da este identificarse. También entra 
aquí la estricta identificación del hombre con su antepasado (EFS, 52).

Estos casos se entenderán como heteropáticos en el sentido de que no es 
el yo del totemista el que hace que surja el yo del animal totémico, sino 
que el primero es anulado para que le sobrevenga el segundo, el cual sería 
objeto de identificación no solo para dicho totemista, sino también para 
los demás miembros de la tribu que pudiesen estar participando del ritual. 
Se entiende, de esta forma, el paralelo que existe entre este fenómeno y el 
de las religiones mistéricas: en estas, “gracias a la producción del éxtasis, el 
iniciado se sabe verdaderamente idéntico con el ser, la vida y el destino del 
dios y de la diosa: ‘se vuelve’ el dios” (EFS, 53).

Resulta pertinente contrastar estos casos con lo que señalásemos en 
la primera sección, punto (c), respecto al género como ritual. Tal como 
fuese dicho, este ritual implicaba ciertas convenciones, las cuales podrían 
relacionarse con las “opiniones públicas” del mero contagio afectivo, para, 
posteriormente, conducir a una genuina identificación con lo que, en ese 
momento, denominásemos el ideal regulatorio de “mujer” o “varón”. Esto 
podemos afirmarlo en tanto habría una identificación con dicho ideal, el 
cual no habitamos propiamente nosotros, a través de la realización de 
acciones que no nos pertenecen, sino que nos vienen impuestas13.

De esta manera, pues, hemos podido relacionar dos casos de pseudosim-
patía con las maneras (b) y (c) de comprender el género que expusiésemos 
en la primera sección del trabajo. Queda, pues, abordar la cuestión (a), la 
imposición cultural del género. Para ello, será necesario remitirnos a un 
último concepto scheleriano: el de la tradición, cuestión respecto de la cual 
el autor menciona lo siguiente:

13	 La cuestión de la realización de las acciones se vuelve más evidente si tomamos en cuenta 
que, para Butler, “cuerpo” no hace meramente referencia a la materialidad, sino también a sus 
“movimientos” y “contornos” (Butler 2011, 58).



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

105       

La “tradición” es una transmisión de vivencias –sea transmisión de ideas o 
de impulso de acciones- que representa lo contrario de una mera “comuni-
cación”, “enseñanza” e igualmente de una imitación consciente. (…) [J]uzgo 
que “A es B” porque el prójimo juzga así y sin saber que el prójimo juzga 
así, es decir, “co”-juzgo simplemente el juicio ajeno, sin que el acto de 
“comprender” el “sentido” del juicio ajeno se destaque por separado del acto 
de juicio propio; siento, por ejemplo, sed de venganza o ira, o amor a una 
causa, a un partido, porque lo hace mi entorno o porque lo han hecho 
mis antepasados, pero tomo estas emociones que experimento por una 
[cosa] como sentimientos míos y como fundadas en la naturaleza de la 
[cosa] (…) sin sospechar el origen. En esto consiste la fuerza vinculatoria 
de la tradición (…) (EFS, 75-7; cursivas añadidas).

La tradición, entonces, implica el que se transmitan ideas o tendencias a 
la realización de acciones sin que haya una comunicación explícita de las 
mismas o, en todo caso, sin que haya una conciencia de que dichos elemen-
tos están siendo transmitidos o recibidos. Este proceso, como dice Scheler, 
no consiste en una “imitación consciente”, expresión que nos permite jugar 
con los conceptos psicoanalíticos para trazar un mejor paralelo con el 
punto (a): como fuese parte del análisis de Butler expuesto previamente, 
el proceso de asunción de una identidad de género se daría en la psique 
sin que fuésemos conscientes de ello y a través de una imposición de los 
ideales de la sociedad en capas profundamente ocultas de la psicología 
tanto individual como colectiva, como viene a ser la cuestión del tabú.

Los ideales de la sociedad mencionados podrían relacionarse con lo trans-
mitido por la tradición, cuestión que, al incluir Scheler dentro de los trans-
misores a los “partidos” políticos, nos permitiría ampliar el asunto a diversos 
aspectos del ámbito social y no reducirlo únicamente a los antepasados o 
al ámbito familiar. De esa forma, podemos cerrar la sección indicando cómo 
la tradición, al hacernos vivir en el pasado “sin saber que es en el pasado en 
donde vivimos” (EFS, 76), bien podría parangonarse con las imposiciones 
de género que surgen junto a la obligatoriedad de la heterosexualidad 
analizada por Butler14.

14	 Resulta interesante mencionar la existente “distinción entre valores individuales y colec-
tivos, como el valor que alguien porta en tanto individualidad personal y el que porta como 
miembro de una clase social o de una profesión” (Chu 2020, 262). En el presente trabajo, el 
tema del valor no ha sido abordado; sin embargo, al pensar que hay valores que se muestran a 
clases sociales o profesiones, podríamos pensar que habría también valores que se muestran 



C
ar

lo
 O

re
lla

no

106

§3. REFLEXIONES FINALES

El tema de la identidad de género y la heterosexualidad, así como las formas 
abyectas o rechazadas de vida que se instituyen a raíz de ellas, constituyó 
parte del presente trabajo. Ello se debió no solo al hecho de que resultase 
ineludible abordar aquellos tópicos para exponer los análisis butlerianos, 
sino también porque, además, muestra uno de los ángulos del potencial 
que el pensamiento de Scheler podría tener en las discusiones políticas 
actuales15. Así, respecto a lo primero, voces desde los estudios trans señalan 
cómo, en el caso específico de esta población, a estas personas se les arre-
bata el cuerpo en aras de mantener los ideales de género correspondientes 
a la división entre lo masculino y lo femenino16.

Sin pasar por alto los problemas específicos que las personas trans en-
frentan, podemos preguntarnos hasta qué punto se nos arrebata, de una 
u otra manera, el cuerpo a todos y cada uno de nosotros. En ese sentido, 
Scheler, al señalarnos lo que la simpatía “no” es, nos permite trazar un para-
lelo con todo aquello que el imperativo heterosexual y de género “no” nos 
permite hacer; cabría, entonces, preguntarnos si sería posible continuar 
esta investigación tomando en cuenta lo que la simpatía “sí” es y cómo es 
que se relacionaría o, incluso, potenciaría aquella “subversión” que Butler 
plantease como uno de sus ideales.

a géneros distintos en particular. Cómo estos valores podrían relacionarse con los análisis 
llevados a cabo en el presente ensayo es un tema que quedaría pendiente de investigación.
15	 Otro ejemplo que podríamos traer a colación resulta el hecho de que un autor inserto en 
la tradición de la teoría crítica, Axel Honneth, se remita al análisis de Scheler para dar respuesta 
a problemas relativos a la justicia distributiva (Chu 2020, 260).
16	 Al respecto, Miquel Missé señala que, “por poner algunos ejemplos, las mujeres cis pue-
den aumentar su talla de pecho sin mucho problema en cualquier clínica privada de cirugía 
estética (…), en cambio no pueden quitarse el pecho sin un diagnóstico de un trastorno de 
identidad de género en el marco de un proceso de transición” (2019, 62).



G
én

er
o 

y 
ps

eu
do

si
m

pa
tía

: 
ap

un
te

s 
en

 to
rn

o 
a 

la
 m

el
an

co
lía

 d
e 

gé
ne

ro
 e

n 
Ju

di
th

 B
ut

le
r 

de
sd

e 
M

ax
 S

ch
el

er

107       

Bibliografía

Ávila, Diego, 2011. Alcance y límites del fenómeno de la simpatía en Max Scheler. Tesis de li-
cenciatura. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. https://apidspace.javeriana.
edu.co/server/api/core/bitstreams/57edff51-ace4-42fc-9c72-c552526644be/
content

Butler, Judith, 2001. Género melancólico / Identificación rechazada. En: Mecanismos 
psíquicos del poder. Teorías sobre la sujeción. Traducción de Jacqueline Cruz. 
Madrid: Cátedra.

—	 2011. Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 
“sexo”. En: Estudios Avanzados de Performance, eds. D. Taylor y M. Fuentes. México 
D. F.: Fondo de Cultura Económica.

—	 2017. El género en disputa. Traducción de María Antonia Muñoz. Bogotá: Paidós.

Chu, Mariana, 2020. ¿Qué significa vivir éticamente? En: La racionalidad ampliada. 
Nuevos horizontes de la fenomenología y la hermenéutica, eds. M. Chu y R. Ri-
zo-Patrón. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú.

De Mauro, Martín, 2015. Materialidad y cuerpo sexuado en Judith Butler y Paul B. 
Preciado. Barcelona: Egales.

Freud, Sigmund, 1986. Tratamiento psíquico (tratamiento del alma). En: Obras com-
pletas. Vol. 1 (1886-99). Publicaciones prepsicoanalíticas y manuscritos inéditos en 
vida de Freud, 2da edición. Buenos Aires: Amorrortu.

—	 2011. Tótem y tabú, 4ta edición. Madrid: Alianza.

Missé, Miquel, 2019. A la conquista del cuerpo equivocado, 4ta edición. Barcelona: 
Egales.

Sabsay, Leticia, 2012. De sujetos performativos, psicoanálisis y visiones construc-
tivistas. En: Judith Butler en disputa. Lecturas sobre la performatividad, eds. P. 
Soley-Beltran y L. Sabsay. Barcelona: Egales.

Schechner, Richard, 2011. Restauración de la conducta. En: Estudios Avanzados 
de Performance, eds. D. Taylor y M. Fuentes. México D. F.: Fondo de Cultura 
Económica.

Scheler, Max, 2001. Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético. 
Traducción de Hilario Rodríguez, 3ra edición. Madrid: Caparrós.

—	 2005. Esencia y formas de la simpatía. Traducción de José Gaos. Salamanca: 
Sígueme.

Segato, Rita, 2013. Las nuevas formas de la guerra y el cuerpo de las mujeres. México 
D. F.: Tinta Limón.

Taylor, Charles, 2014. La era secular. Tomo I. Barcelona: Gedisa.


