GENERO Y PSEUDOSIMPATIA: APUNTES EN TORNO A LA
MELANCOLIA DE GENERO EN JUDITH BUTLER DESDE MAX
SCHELER

CarLo ORELLANO
Pontificia Universidad Catdlica del Peru

Resumen:

El presente trabajo busca establecer una relacién entre el fendmeno de la asunciéon
de identidad de género, de acuerdo con la interpretacion queer que Judith Butler
hace de la melancolia freudiana, y los casos de “pseudosimpatia” planteados por el
fenomenologo Max Scheler. Tras dedicar las dos primeras secciones a la explicacion
de los pensamientos de los filésofos mencionados, se procede en los parrafos fina-
les a sefalar los puntos en comun y se trazan caminos para futuras investigaciones.

Palabras clave:
Teoria queer, fenomenologia, performatividad, simpatia, género.

Abstract:

This paper seeks to establish a relationship between the phenomenon of gender
identity assumption, according to Judith Butler’s queer interpretation of Freudian
melancholy, and the cases of “pseudo-sympathy” proposed by phenomenologist
Max Scheler. After devoting the first two sections to explaining the thoughts of the
aforementioned philosophers, the final paragraphs highlight the points in common
and outline avenues for future research.

Keywords:
Queer theory, phenomenology, performativity, sympathy, gender.

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.004

Estudios de Filosofia, vol. 23 (2025), pp. 91-107

91



Carlo Orellano

92

El presente trabajo tiene como objetivo establecer una relacién entre el
fenémeno de la asuncién de la identidad de género, cuestion que Judith
Butler describe como un proceso melancdlico en términos psicoanaliticos,
y determinados tipos de pseudosimpatia a los que Max Scheler hiciese
referencia en su libro Esencia y formas de la simpatia. Para ello, una primera
seccion estara dedicada a explicar el planteamiento de Butler, incidiendo
en aspectos de su propuesta de la performatividad de género alli donde
resulte necesario; a su vez, en una segunda seccion, procederemos a sefa-
lar puntualmente las formulaciones schelerianas y a contrastarlas con las
explicaciones dadas en la primera seccién. Finalmente, ofreceremos unas
reflexiones inspiradas en la investigacion a modo de cierre.

§1

El asunto del género resulté medular en la primera etapa de la obra de
Judith Butler, desde que esta captase la atencion del publico académico
con Gender Trouble'. Uno de los ejes de dicho texto radica en lo que enten-
demos por sujeto y, especificamente, por lo que entenderiamos por “sujeto
del feminismo” (GD, 43); es decir, plantea explicitamente qué es lo que
entendemos por “mujer”y cémo podriamos darle una respuesta a dicha
interrogante sin caer en una serie de aporias.

Dentro de esta linea, uno de los primeros problemas que aborda es cémo
podria defenderse la distincién entre sexo y género. Esto resultaria proble-
matico debido a la manera como suele entenderse aquel respecto a este:

Si se refuta el cardcter invariable del sexo, quizas esta construccion de-
nominada “sexo” esté tan culturalmente construida como el género; de
hecho, quiza siempre fue género, con el resultado de que la distincidn
entre sexo y género no existe como tal (GD, 51; cursivas afiadidas).

El caracter invariable del que se hace mencién en la cita anterior hace
referencia a la creencia que, en términos de Butler, le asignaria al sexo una

1 El género en disputa (en adelante, GD). Para efectos del presente trabajo, emplearemos en
todo momento la traduccién de Maria Antonia Munoz (Butler 2017).



dimensién “pre-discursiva” o “natural”. Como explicaria en un ensayo poste-
rior, la naturaleza suele entenderse como una“pdagina en blanco carente de
vida, como aquello que esta, por asi decirlo, muerto desde siempre”, idea
que vendria a nosotros como herencia de la Modernidad (Butler 2011, 61).
Esto implicaria entender, de la misma forma, como una suerte de tabula
rasala dimension sexual, corporal o, en Ultima instancia, material del sujeto,
en la cual el género vendria simplemente a imprimirse.

Esto tiene alcances en la manera misma como comprendemos la naturale-
za, por cuanto esta, dentro de su caracter “mudo’, seria identificada con lo
femenino “que espera la significacion proporcionada por un sujeto mascu-
lino opuesto” en una suerte de “dialéctica miségina” (GD, 94). Como dirian
otras voces dentro de la tradicion feminista, los cuerpos de las mujeres o los
territorios habrian sido, “ancestralmente, cognitivamente [afines]” a la idea
de una naturaleza pasiva (Segato 2013, 34). Gracias a esto, se entiende por
qué Butler critica la vision tradicional que entendiese el par sexo/género
como equivalente, en términos estructuralistas, a lo crudo/lo cocido de Lé-
vi-Strauss (GD, 95). Lo que resulta mas relevante para nuestra investigacion,
no obstante, es el hecho de que, a raiz de lo anterior, se concluiria que el
cuerpo no puede ser entendido como una base bioldgica objetiva o “ancla
epistémica” ajena a todo factor cultural

Si el género es la construccion social del sexo y solo es posible tener
acceso a este sexo mediante su construccion, luego, aparentemente
lo que ocurre es no solo que el sexo es absorbido por el género, sino
que el sexo llega a ser algo semejante a una ficcién, tal vez una fantasia,
retroactivamente instalada en un sitio (...) al cual no hay acceso directo
(Butler 2011, 62; cursivas afiadidas).

El sexoy el género se tornarian “estables” a partir de su constante repeticion
0 puesta en escena: es esta repeticidon constante la que, validada con discur-
sos biomédicos, le brinda al cuerpo la apariencia de ser independiente del

2 Esparte, pues, de la propuesta de Butler el hecho de reconocer“la falta de un fundamento
ontoldgico ultimo que trascienda el universo social e historico de la significacion’, si bien su
postura performativa se diferenciara de otras por entender que dicha falta de fundamento es
constitutiva de lo dntico y no, por el contrario, un elemento que deba ser eliminado (Sabsay
2012, 138). En otras palabras, toda determinacién implicard un exterior constitutivo que no
podriamos aspirar a erradicar.

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

93



Carlo Orellano

94

discurso, en una suerte de “coagulacion epistémica” (De Mauro 2015, 13).
La obtencion de la identidad de género por parte de los sujetos, entonces,
implicard mas aspectos que el meramente social: hay que buscar la raiz del
proceso también en la corporalidad y en su correspondencia inevitable con
la psique3.

Es, en este punto, donde resulta necesario tomar en cuenta la formulacién
de la“melancolia de género” planteada por la autora. Butler retoma el plan-
teamiento de melancolia freudiana y su relacidn con el duelo para explicar
cémo podria operar el proceso de asuncién de una identidad de género.
En ese sentido, formula conexiones intertextuales en la obra de Freud para
fundamentar que, de la misma manera como para este, “el mecanismo
de la melancolia [seria] una parte fundamental para la formacion del yo’

y el caracter”, dicho proceso seria igualmente relevante para los aspectos
relacionados al género (GD, 123).

De acuerdo con la explicacién ofrecida por la filésofa, la melancolia, tal
como la habria entendido Freud, seria uno de los mecanismos a través de
los cuales un individuo podria psiquicamente lidiar con el duelo. La carac-
teristica central del proceso melancélico radicaria en el hecho de que, ante
la pérdida y la imposibilidad de enfrentarla, el objeto perdido “se convierte
en parte del yo por medio de la interiorizacion constante de [sus] atributos”
(GD, 123). Esto conducird a que el otro interiorizado surja “dentro del yo
como una voz o instancia critica’, que dialoga con el yo y llega a censurarlo
(GD, 128). En términos psicoanaliticos, serd parte de la melancolia el que se
construya un super-yo hipercritico, cuya censura incluird aspectos propios
de la sexualidad:

3 En otras palabras, el “proceso de incorporacién de normas sociales (...) es también y
fundamentalmente un proceso de corporizacién de estas normas” (Sabsay 2012, 137). Butler
misma advierte que el hecho de reconocer la indisociabilidad entre discurso y materialidad no
implica postular una relacion causal entre aquel y esta (Butler 2011, 57). Una forma de ahondar
en esta problemadtica relacion podria ser la psicoanalitica: ya Freud, desde sus primeros escri-
tos, habria entendido por “psicoterapia” no una accién sobre la psique, sino desde la psique
hacia malestares tanto corporales como animicos (Freud 1986, 115). Este punto, por supuesto,
escapa de los limites del presente trabajo y quedaria pendiente de investigacion.



De esta forma el ideal del yo sirve como una instancia interior de castigo
y tabu que, para Freud, refuerza la identidad de género mediante la
recanalizacion y la exaltacidon apropiadas del deseo (GD, 130).

Esta manera “apropiada” de vivir el deseo sexual seria, conforme a Butler, la
heterosexual, conclusion a la que llega luego de discutir el rol que tendria,
dentro del proceso melancélico, el tabu contra el incesto planteado en
términos psicoanaliticos. La autora llega a esta conclusidn tras sefalar que,
si dicha prohibicién, dentro del planteamiento freudiano, constituye parte
del proceso de constitucion del caracter del sujeto, debe ser igualmente
inherente al proceso un tabu contra la homosexualidad, por cuanto el
tabu contra el incesto presupone ya la direccién que tomara el deseo*. Es,
por todo esto, que puede posteriormente afirmar, en su ensayo “Género
melancélico™, lo siguiente:

Si este amor (el homosexual) esta excluido desde el principio, entonces
no puede ocurrir, y si ocurre, de seguro no ocurrié. Si ocurre, ello es solo
bajo el signo oficial de su prohibicion y negacion. Cuando ciertos tipos
de pérdidas son impuestas por unas prohibiciones culturalmente domi-
nantes, ello da lugar a una forma culturalmente dominante de melancolia,
la cual sefala la internalizacién de la carga homosexual no llorada y no
llorable. Y cuando no existe ningun reconocimiento o discurso publico
con el cual pueda nombrarse y llorarse la pérdida, la melancolia adopta
dimensiones culturales de enorme trascendencia contemporanea. (...).
En este sentido, podriamos pensar que la“masculinidad”y la “feminidad”
se forman y consolidan mediante identificaciones que se componen en
parte de duelo no reconocido (Mel, 154; cursivas afiadidas).

Las cursivas anteriores resultan relevantes, debido a que nos permiten
comprender que el asunto no se restringira al proceso de constitucion del
sujeto, sino que englobard también un aspecto social, histérico y cultural
que entra en juego a través de un “ideal de rectitud social’, que bien puede
ser “comun de una familia, de una clase o de una nacion” (Mel, 156). Para
poder establecer las relaciones con los distintos tipos de pseudosimpatia
que brindarad Scheler, resultard crucial tomar en cuenta tres elementos

4 Es decir, presupone que el hijo habria de censurar el deseo inicial que habria sentido por
la madre, cuestién que trata el deseo ya en términos de una relacién heterosexual.

5 En adelante, Mel. Recurriremos en todo momento a la traduccién de Jacqueline Cruz
(Butler 2001).

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

95



Carlo Orellano

96

presentes en la melancolia del género: (a) laimposicion cultural del género,
(b) el género como imitacién y (c) el género como ritual.

El punto (a) es visto como consecuencia de la imposicidon del deseo hete-
rosexual como obligatorio: al ser el tabu contra la homosexualidad parte
del nucleo constitutivo del sujeto y la cultura®, a la vez que, como vimos
inicialmente, el “sexo” no podria entenderse sin aquello que seria su ela-
boracién cultural, el género, la distincién entre lo masculino y lo femenino
no serian previos a la imposicion del deseo heterosexual, sino que serian
“consecucién”de ella (Mel, 150). Al vivir el sujeto el género dentro de la ma-
triz de estas prohibiciones, podriamos plantear, entonces, que vive sumido
en dicha imposicién y en un “panico al género”:

Como resultado, el miedo al deseo homosexual puede provocarle a una
mujer panico a estar perdiendo su feminidad, a no ser una mujer, a no ser
ya una mujer como se debe, a, aun no siendo propiamente un hombre,
ser como si lo fuese y por tanto de algin modo monstruosa. Mientras
que el terror al deseo homosexual puede inspirarle a un hombre terror a
ser visto como femenino, a ser feminizado, a no ser ya un hombre como
se debe, a ser un hombre “fallido” o a ser en algun sentido una figura
monstruosa y abyecta (Mel, 151).

La cuestion (b) se relaciona con lo sefalado anteriormente en el sentido de
que la “ansiedad” por calzar dentro de un género u otro podria llevarnos
a cuestionarnos si existe realmente alguien que encarne propiamente lo
masculino o su opuesto, lo femenino. Para Butler, la respuesta seria ne-
gativa: siguiendo a Michel Foucault, entenderia el género como un “ideal
regulatorio” (Butler 2011, 57) al cual, podriamos decir, nos aproximariamos
asintéticamente conforme nos guidsemos por los ideales impuestos, mas
nunca podriamos propiamente alcanzar:

6 Es pertinente traer a colacién el hecho de que, para Freud, el tabu tiene implicancias
sociales mas alla de los casos aislados de problemas psicolégicos o, en general, de escenarios
culturales concretos:“;Mas por qué dedicar nuestro interés a este enigma del tabu? A mi juicio,
no solo porque todo problema psicolégico merece que se intente su solucién, sino también
por otras razones. Sospechamos, en efecto, que el tabu de los polinesios no nos es tan ajeno
como al principio lo parece y que la esencia de las prohibiciones tradicionales y éticas a las
que, por nuestra parte, obedecemos pudiera poseer una cierta afinidad con este tabu primiti-
vo (...)" (Freud 2011, 37).



La formacién de un sujeto exige una identificacién con el fantasma
normativo del sexo y esta identificacién se da a través de un repudio
que produce un campo de abyeccion, un repudio sin el cual el sujeto no
puede emerger. Este es un repudio que crea la valencia para la abyeccién
y su condicién de espectro amenazador para el sujeto. Por otra parte,
la materializacion de un sexo dado serd esencial para la regularizacién
de las practicas identificatorias que procurardn persistentemente que el
sujeto rechace la identificacion con la abyeccion del sexo (Butler, 2011, 60;
cursivas afiadidas).

La asuncion de unaidentidad de género seria, entonces, un proceso a través
del cual nos identificamos con un “fantasma” inalcanzable, a lo cual, desde
nuestro punto de vista, haria referencia Butler cuando califica a la hetero-
sexualidad de “precaria’, ya que esta no se erigiria en términos puramente
positivos, sino que requeriria de la negacién, entendida como prohibicién,
de la homosexualidad (Mel, 150). Es en consonancia con este ultimo punto
como debe entenderse la “abyecciéon” sobre la cual hiciésemos hincapié
en la cita anterior: mas allad del hecho de que, en sentido freudiano, todo
tabu traiga consigo prohibiciones que no necesariamente posean un fun-
damento racional (Freud 2011, 32), hemos de ver aqui uno de los signos
caracteristicos de la propuesta butleriana.

Asi, para la filésofa seria importante reconocer la abyeccion producto de
un “repudio fundacional” (Butler 2011, 60) como inherente a nuestra vida
individual y social. De esta forma, aun cuando parte de su pensamiento ver-
sa sobre la “constatacion de la falta de fundamento ontolégico” en lo que
respecta al proceso de constitucion del sujeto, esto no desemboca en una
“homologacién a nivel 6ntico” o, en otras palabras, a la afirmacién de que
“muerto Dios, todo vale” (Sabsay 2012, 138-139). Por el contrario, para la au-
tora, es necesario no perder de vista el que exista un campo de abyeccion,
un “vacio necesario” o un “exterior constitutivo [que] marca el horizonte a
partir del cual se hace necesario rever una y otra vez las condiciones bajo
las cuales este vacio es incesantemente clausurado” (Sabsay 2012, 140)". En

7 Resulta oportuno sefalar que la intérprete brinda esta afirmacién luego de haber hecho
explicita su relacién con la diferencia ontolégica propuesta por Heidegger y, a partir de la
lectura que de esta hiciese Olivier Marchart, el hecho de que “si bien la dimensién ontolégica
nos es por definicion inaccesible, este vacio ontolégico es irreductible y establece los para-
metros desde los cuales lo dntico se revela siempre como necesariamente insuficiente. Este

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

97



Carlo Orellano

98

otras palabras, los entes estaran organizados en determinadas jerarquias a
partir de diversas variables, como su género o su orientacion sexual.

Todo lo anterior resulta necesario para poder llegar al punto (c): el género
visto como una suerte de ritual. Butler misma reconoce que este es uno
de los puntos medulares de la performatividad de género que postula, la
cual incluiria la idea de que “el género se produce como una repeticion
ritualizada de convenciones, y que este ritual es impuesto socialmente gra-
cias en parte a la fuerza de la heterosexualidad preceptiva” (Mel, 159). Las
convenciones a través de las cuales, pues, se introduce la heterosexualidad
no resultan esporadicas o puntuales, sino que implicarian una constante
reiteracion. En otras palabras, la heterosexualidad es “falsamente monoli-
tica” (Mel, 164) y requeriria, en realidad, de una negacién continua de los
vinculos homosexuales para mantener su distancia frente a la abyeccién:

(...) cuando un hombre actua en drag como mujer, la “imitacion” que se
atribuye al drag se toma como una “imitaciéon” de la feminidad, pero no
se suele ver la“feminidad” que se imita como, a su vez, una imitacion. Sin
embargo, si aceptamos que el género es adquirido, que el género es asumido
en relacion con ideales que nunca son del todo habitados por nadie, enton-
ces lafeminidad es un ideal que siempre es solo “imitado”. Por consiguiente,
el drag imita la estructura imitativa del género, desenmascarando a este
como imitacion (Mel, 160; cursivas anadidas).

Aunque, en los textos abarcados en el presente trabajo, la autora no brinda
una definicién de “ritual”, esta puede entenderse, a partir de lo anterior, gra-
cias al hecho mismo de que la performatividad significa“nunca por primera
vez”: significa “por segunda vez y hasta 'n’ nUmero de veces” (Schechner
2011, 36-37). Esto es, finalmente, a lo que la fildsofa podria hacer referencia
al hablar de la reiteracion, propia del caracter ritual o performativo del gé-
nero, en término de “convenciones”: estas convenciones no le pertenecen al
sujeto que las realiza, sino que son conductas que “existen independiente-
mente de los actores que las realizan”, cuestion que es comun a toda rituali-
zacion, sea del género, sea de una“realidad sociocultural” distinta “como en

vacio no se puede obliterar; al contrario, es precisamente esta falta la que fundamenta todo
gesto de fijacion de sentido que, de hecho, no es algo distinto del intento de clausura (siempre
momentaneo) de ese vacio ontoldgico fundamental” (Sabsay 2012, 139).



4

la pasion de Cristo o la recreacion en Bali de la lucha entre Rangda y Barong”
(Schechner 2011, 36). Sin necesidad de ahondar en lo vivido por culturas no
occidentales, basta con pensar en como el sacramento de la Eucaristia no
busca “imitar” la Ultima cena, sino que la re-crea: “el viernes Santo de 1998
estd mas cerca del dia original de la crucifixion que un dia [cualquiera] de
verano de 1997” (Taylor 2014, 78). Hechos estos andlisis, hemos de pasar a
la exposicion de la postura de Scheler para someter ambos puntos de vista
a contrapunto y, de esa manera, hacer patente su relevancia.

§2
Scheler emplea el término “pseudosimpatia” en su obra Esencia y formas de
la simpatia® al discutir, especificamente, uno de los casos de las denomina-
das teorias genéticas® que él rechaza (EFS, 79). Previamente, no obstante,

habla de casos de “simpatia’,
hablar de conductas que “solo sirve[n] para aprehender, comprender y

entre comillas que él mismo emplea, para

eventualmente vivir las mismas (‘sentir las mismas’) vivencias que otro” las
cuales seria necesario distinguir de la “simpatia propiamente dicha” (EFS,
39). En ese sentido, nos tomamos la libertad de hablar de “pseudosimpatia”
para todos estos casos en los que, aparentemente, estariamos frente a un

caso de simpatia, si bien no lo serian tal bajo la mirada del autor.

Vale complementar lo anterior sefialando que no es sencillo definir qué es
la simpatia para el fildsofo. Como él mismo sefala, el simpatizar no consiste
meramente en vivir o sentir lo mismo que otro y, sin embargo, no deja
implicar el hecho de “sentir el sentimiento ajeno” (Avila 2011, 50); en ese
sentido, podriamos complementar lo anterior con los requerimientos que
Scheler mismo plantea para la simpatia propiamente dicha:

8 En adelante, EFS. Emplearemos en todo momento la traduccion de José Gaos (Scheler
2005).

9 No resulta vano aclarar que estas teorias “genéticas” a las que Scheler alude reciben este
calificativo por parte del autor debido a que consideran que la simpatia tendria su origen o
“génesis” en las vivencias del propio yo, cuestién que el filésofo rechaza: la simpatia tiene,
fenoménicamente, una “direccion inmediata” que no es la del propio sujeto, sino la del otro
(EFS, 79).

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

99



Carlo Orellano

100

. La conciencia de si

. El sentimiento de si

- Ladistancia vivida respecto del préjimo

. a vida propia del otro (EFS, 83) o, en otras palabras, la individualidad
del préjimo (EFS, 78)

Cabe pensar que la razén por la cual Scheler no habria brindado una
definicion especifica para la simpatia y, mas bien, haya dedicado extensas
secciones de su obra a la discusién de los casos que no concuerdan con ella
tendria fundamento en la manera como él mismo entendia la manera del
conocer y del dar a conocer fenomenolégicos:

(...) el significado de las palabras que emplea el fenomendlogo, asi como
las unidades significativas de sus proposiciones pronunciadas o escritas,
no “dicen” aquello a lo que el fenomendlogo se refiere de manera que
el oyente o lector llegue a conocer, mediante ello, una idea que antes
no conocia. Sino que aqui las palabras y proposiciones son solamente
invitaciones y estimulos elegidos por su eficacia, por asi decir, para que
el interpelado vea lo mismo que aquello a lo que el fenomendlogo se
refiere como hablante (...) (Scheler, citado en Chu 2020, 253).

En todo caso, resulta relevante para nuestra investigacién mencionar cua-
tro“hechos por completo diferentes” que Scheler enumera en un momento
de su obra (EFS, 44):

) “Elinmediato simpatizar con otro”

) “Lacongratulacién‘por’su alegria y compasién ‘de’ su padecer”
3) “El mero contagio afectivo”

) “La genuina unificacion afectiva”

Los casos (1) y (2) serdn considerados casos de simpatia por el autor, por lo
que no seran abordados en el presente trabajo; procederemos, por el con-
trario, a ocuparnos de los dos ultimos casos mencionados. A ellos, hemos
de sumar un ultimo caso que resultara importante para nuestro contraste
con Butler: el caso de la tradicién y sus efectos.

Respecto al caso (3), Scheler se pronuncia sefialando que no se trata de
un caso de simpatia, ya que “es caracteristico del contagio tener lugar



pura y simplemente entre estados afectivos y no presuponer en general
ningun saber de la alegria ajena” (EFS, 47). No se considera, en este caso,
ninguna suerte de distancia respecto del otro o la individualidad del otro,
como vimos que se cuenta entre los requisitos de la real simpatia; es mas,
las vivencias afectivas ajenas podrian estar completamente ausentes y
bastaria con contagiarnos, por ejemplo, de “la jubilosidad de un paisaje de
primavera” o “la tenebrosa oscuridad de un tiempo lluvioso"™ (EFS, p. 48).

Resulta relevante, respecto a este caso de pseudosimpatia, recurrir a la
siguiente parte del texto:

(...) los sentimientos correspondientes crecen en avalancha, por decirlo
asi. El sentimiento surgido por contagio contagia a su vez por mediacion
de la expresion y de la imitacion, de suerte que también crece el senti-
miento contagioso; este contagia a su vez, etc. En todos los casos de exal-
tacién de masas, incluso en la formacién de la llamada “opinién publica’,
es singularmente esta reciprocidad del contagio que va acumulandose
lo que conduce al desbordamiento del movimiento colectivo emocional
(...). Es, en efecto, el proceso mismo del contagio el que hace brotar de si
fines que rebasan los designios de todos los individuos (EFS, 48).

Dados los términos que el autor emplea en estos casos, como al hablar
de "desbordamiento” y “exaltacion”, asi como al introducir més adelante la
cuestion del contagio en relacidn al “buen humor” que uno podria buscar
obtener voluntariamente al entrar en una reunién (EFS, 49), queda claro que
lo que tiene en mente es, basicamente, el estado sentimental o sentimiento
que se pasa de una persona a otra, como él mismo dira, de forma “involun-
taria” (EFS, 48) y sin que haya, pues, una comprension del sentir del otro o
una toma de distancia respecto de este. Sin embargo, llama la atencién el
hecho de que Scheler trajese a colacién la cuestion de la “opinién publica”
al discutir este punto.

Asi, aunque Scheler hace hincapié en el contenido “emocional’, podria-
mos detenernos a pensar en las conductas que se siguiesen de dichas

10 Es decir, basta con lo que Scheler denomina, en otra obra, “caracteres animicos emocio-
nales’, tales como “la tranquilidad de un rio” 0 “la serenidad del cielo” (Scheler 2001, 360-361).
Estos, pues, son distinguibles de los “estados sentimentales” o propiamente sentimientos que
uno pudiese tener o, mas precisamente, en cuyos estados uno pudiese encontrarse.

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

101



Carlo Orellano

102

emociones, cuestién que, de alguna manera, él habria tenido en mente al
plantear que “la‘masa’ en accién [es] arrastrada tan facilmente mas alla de
las intenciones de todos los individuos y [hace] cosas que nadie ‘quiere’y de
las cuales nadie‘responde™ (EFS, 48). Este verse arrastrado hacia una accién,
acaso, podria no limitarse a momentos concretos que viniesen acompana-
dos de intensos y pasajeros estados emocionales, sino que podria, como
ocurre en el caso de las opiniones de uso corriente, relacionarse con las
modas y, en ese sentido, vincularse con los factores de género que fuesen
discutidos en nuestra primera seccion.

Asi, en la seccion anterior, al discutir el punto (b), el del género como imita-
cién, fue posible hablar de una“ansiedad de género” creada en las personas
por la imposicion social de los ideales regulatorios de lo masculino y lo fe-
menino. Si bien es necesario aclarar que esta ansiedad no necesariamente
tendria que ser entendida como un estado sentimental propiamente dicho,
si podria desembocar en una serie de ideas que terminen moldeando el
actuar de las personas mas alla de lo que estas conscientemente pudiesen
ver. En ese sentido, podriamos encontrar un paralelo con la cuestion de la
“opinién publica” planteada por Scheler.

No resulta descabellado pensar, por su parte, que estas “opiniones” deven-
gan convenciones, y es alli donde podemos abordar parte del punto (c), el
del género como ritual. Estas convenciones consisten en una serie de actos
reiterativos que protegen al sujeto y a la sociedad del campo abyecto frente
al cual se constituyen; el repudio, entonces, que si podria entenderse como
una emocioén, podria ser fruto de un contagio afectivo, particularmente en
casos donde pudiese devenir en campaias de oposicion u odio crecientes
hacia la obtencion de derechos por parte de personas no heterosexuales.
Por su parte, la convencién misma consiste en una determinada forma de
actuar, tal como la ansiedad del género mencionada en el parrafo anterior
resultaria exigiendo, cuestiéon que entraria también en este caso de pseu-
dosimpatia scheleriana.

Respecto al caso (4), “la genuina unificacién afectiva’, Scheler sefala que se
trataria, “por decirlo asi, [de] un caso limite del contagio” (EFS, 51); explica,
ademads, que se trataria de un caso tal debido a que ya no solo se tornaria



propio el estado sentimental de otro, sino que nos identificariamos com-
pletamente con ese yo ajeno'’. Una de las caracteristicas que cabe resaltar
de este proceso es que no siempre seria Uinicamente momentaneo, como el

caso de los “éxtasis”, sino que podria“ durar largo tiempo e incluso hacerse
habitual en fases enteras de la vida” (EFS, 51).

Otra distincion que el filésofo trazara se basara en la “polaridad” que tome
el fenémeno:

Estos casos presentan dos tipos polares: el idiopético y el heteropatico.
Es decir, la unificacién afectiva puede producirse en la direccion en que
el yo ajeno es totalmente producido por el propio -inserido en este-,
resultando completamente destronado y depuesto de sus derechos, por
decirlo asi, en su existencia y esencia para la conciencia; y la unificacion
afectiva puede producirse de tal suerte que “yo” (en sentido formal) esté
tan consternado, preso e hipnéticamente encadenado por el otro yo (en
el sentido material e individual), que en el lugar de mi yo formal aparezca
llenandolo el yo individual ajeno (...) (EFS, 51-52).

Vale mencionar que habria casos que no entrarian en dicha clasificacion, tal
como el del “acto sexual por amor”, en el cual se da una suerte de “fusion
mutua”y no la pérdida de un yo en beneficio de otro (EFS, 59). Para efectos
de nuestro trabajo, sin embargo, serdn los casos que Scheler denomina
heteropaticos los que nos interesen y, especificamente, nos remitiremos a
dos: los casos de unificaciéon afectiva totémica y los fendémenos religiosos
mistéricos.

El caso de la unificacion afectiva totémica es atribuido a miembros de
pueblos o tribus no occidentales', en los cuales se dan casos de identifica-
ciones de sus miembros con la “especie del animal totémico”:

11 La unificacion afectiva no solo seria un caso limite del contagio afectivo, sino que podria
tener su origen en este (Avila 2011, 53). Dados los ejemplos que Scheler dara posteriormente,
cabe pensar en las ceremonias rituales, en las cuales podria primero contagiarse el estado
sentimental entre los participantes para, luego, pasar a identificarse con, por ejemplo, el
animal totémico, el ancestro o la divinidad comunes al grupo.

12 Estrictamente, Scheler habla de “pueblos mas inferiores en estado de naturaleza” (EFS, p.
52). Esto, sin embargo, puede comprenderse tomando el espiritu de su tiempo, en el cual los
estudios etnograficos fueron surgiendo. Ejemplo de esto es el ya citado Freud, contemporaneo
de Scheler, quien también habla, al entrar a discutir la cuestion del totemismo, acerca de
pueblos “salvajes y semisalvajes” en estadios evolutivos previos al de su tiempo (Freud 2011, 9).

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

103



Carlo Orellano

104

No se trata simplemente de que los destinos (...) del totemista estén
misteriosamente enlazados por mero modo causal con su animal toté-
mico: este enlace es mas bien la simple consecuencia de una verdadera
identidad. Hasta con material inanimado (objetivamente), por ejemplo,
con determinadas piedras (...) se da este identificarse. También entra
aqui la estricta identificacion del hombre con su antepasado (EFS, 52).

Estos casos se entenderan como heteropaticos en el sentido de que no es
el yo del totemista el que hace que surja el yo del animal totémico, sino
que el primero es anulado para que le sobrevenga el segundo, el cual seria
objeto de identificaciéon no solo para dicho totemista, sino también para
los demds miembros de la tribu que pudiesen estar participando del ritual.
Se entiende, de esta forma, el paralelo que existe entre este fenémeno y el
de las religiones mistéricas: en estas, “gracias a la produccién del éxtasis, el
iniciado se sabe verdaderamente idéntico con el ser, la vida y el destino del
dios y de la diosa:‘se vuelve'el dios” (EFS, 53).

Resulta pertinente contrastar estos casos con lo que senaldsemos en
la primera seccién, punto (c), respecto al género como ritual. Tal como
fuese dicho, este ritual implicaba ciertas convenciones, las cuales podrian
relacionarse con las “opiniones publicas” del mero contagio afectivo, para,
posteriormente, conducir a una genuina identificacion con lo que, en ese
momento, denomindsemos el ideal regulatorio de “mujer” o “varéon”. Esto
podemos afirmarlo en tanto habria una identificacion con dicho ideal, el
cual no habitamos propiamente nosotros, a través de la realizacion de
acciones que no nos pertenecen, sino que nos vienen impuestas'.

De esta manera, pues, hemos podido relacionar dos casos de pseudosim-
patia con las maneras (b) y (c) de comprender el género que expusiésemos
en la primera seccién del trabajo. Queda, pues, abordar la cuestion (a), la
imposicion cultural del género. Para ello, serd necesario remitirnos a un
ultimo concepto scheleriano: el de la tradicion, cuestion respecto de la cual
el autor menciona lo siguiente:

13 Lacuestion de la realizacion de las acciones se vuelve mas evidente si tomamos en cuenta
que, para Butler, “cuerpo” no hace meramente referencia a la materialidad, sino también a sus
“movimientos”y “contornos” (Butler 2011, 58).



La“tradicion”es una transmision de vivencias —sea transmision de ideas o
de impulso de acciones- que representa lo contrario de una mera “comuni-

"o

cacion’, “ensefianza” e igualmente de una imitacion consciente. (...) [JJuzgo
que “A es B” porque el préjimo juzga asi y sin saber que el préjimo juzga
asi, es decir, “co”-juzgo simplemente el juicio ajeno, sin que el acto de
“comprender” el “sentido” del juicio ajeno se destaque por separado del acto
de juicio propio; siento, por ejemplo, sed de venganza o ira, 0 amor a una
causa, a un partido, porque lo hace mi entorno o porque lo han hecho
mis antepasados, pero tomo estas emociones que experimento por una
[cosa]l como sentimientos mios y como fundadas en la naturaleza de la
[cosa] (...) sin sospechar el origen. En esto consiste la fuerza vinculatoria
de la tradicion (...) (EFS, 75-7; cursivas aiadidas).

La tradicion, entonces, implica el que se transmitan ideas o tendencias a
la realizacién de acciones sin que haya una comunicacién explicita de las
mismas o, en todo caso, sin que haya una conciencia de que dichos elemen-
tos estan siendo transmitidos o recibidos. Este proceso, como dice Scheler,
no consiste en una “imitacion consciente’, expresion que nos permite jugar
con los conceptos psicoanaliticos para trazar un mejor paralelo con el
punto (a): como fuese parte del analisis de Butler expuesto previamente,
el proceso de asuncién de una identidad de género se daria en la psique
sin que fuésemos conscientes de ello y a través de una imposicién de los
ideales de la sociedad en capas profundamente ocultas de la psicologia
tanto individual como colectiva, como viene a ser la cuestién del tabu.

Los ideales de la sociedad mencionados podrian relacionarse con lo trans-
mitido por la tradicidn, cuestiéon que, al incluir Scheler dentro de los trans-
misores a los “partidos” politicos, nos permitiria ampliar el asunto a diversos
aspectos del dmbito social y no reducirlo Unicamente a los antepasados o
al ambito familiar. De esa forma, podemos cerrar la seccién indicando como
la tradicidn, al hacernos vivir en el pasado “sin saber que es en el pasado en
donde vivimos” (EFS, 76), bien podria parangonarse con las imposiciones
de género que surgen junto a la obligatoriedad de la heterosexualidad
analizada por Butler™.

14 Resulta interesante mencionar la existente “distincién entre valores individuales y colec-
tivos, como el valor que alguien porta en tanto individualidad personal y el que porta como
miembro de una clase social o de una profesion” (Chu 2020, 262). En el presente trabajo, el
tema del valor no ha sido abordado; sin embargo, al pensar que hay valores que se muestran a
clases sociales o profesiones, podriamos pensar que habria también valores que se muestran

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

105



Carlo Orellano

106

§3. REFLEXIONES FINALES

El tema de laidentidad de géneroy la heterosexualidad, asi como las formas
abyectas o rechazadas de vida que se instituyen a raiz de ellas, constituy6
parte del presente trabajo. Ello se debid no solo al hecho de que resultase
ineludible abordar aquellos topicos para exponer los andlisis butlerianos,
sino también porque, ademds, muestra uno de los dngulos del potencial
que el pensamiento de Scheler podria tener en las discusiones politicas
actuales™. Asi, respecto a lo primero, voces desde los estudios trans sefialan
como, en el caso especifico de esta poblacion, a estas personas se les arre-
bata el cuerpo en aras de mantener los ideales de género correspondientes
a la divisién entre lo masculino y lo femenino'.

Sin pasar por alto los problemas especificos que las personas trans en-
frentan, podemos preguntarnos hasta qué punto se nos arrebata, de una
u otra manera, el cuerpo a todos y cada uno de nosotros. En ese sentido,
Scheler, al sefalarnos lo que la simpatia “no” es, nos permite trazar un para-
lelo con todo aquello que el imperativo heterosexual y de género “no” nos
permite hacer; cabria, entonces, preguntarnos si seria posible continuar
esta investigacién tomando en cuenta lo que la simpatia “si” es y como es
que se relacionaria o, incluso, potenciaria aquella “subversién” que Butler

plantease como uno de sus ideales.

a géneros distintos en particular. Cémo estos valores podrian relacionarse con los andlisis
llevados a cabo en el presente ensayo es un tema que quedaria pendiente de investigacion.
15 Otro ejemplo que podriamos traer a colacién resulta el hecho de que un autor inserto en
la tradicion de la teoria critica, Axel Honneth, se remita al andlisis de Scheler para dar respuesta
a problemas relativos a la justicia distributiva (Chu 2020, 260).

16 Al respecto, Miquel Missé sefala que, “por poner algunos ejemplos, las mujeres cis pue-
den aumentar su talla de pecho sin mucho problema en cualquier clinica privada de cirugia
estética (...), en cambio no pueden quitarse el pecho sin un diagnéstico de un trastorno de
identidad de género en el marco de un proceso de transiciéon” (2019, 62).



Bibliografia

Avila,Diego,2011.AlcanceylimitesdelfenémenodelasimpatiaenMaxScheler.Tesisdeli-
cenciatura.Bogotd: Pontificia Universidad Javeriana. https://apidspace.javeriana.
edu.co/server/api/core/bitstreams/57edff51-ace4-42fc-9c72-c552526644be/
content

Butler, Judith, 2001. Género melancolico / Identificacion rechazada. En: Mecanismos
psiquicos del poder. Teorias sobre la sujecion. Traduccion de Jacqueline Cruz.
Madrid: Catedra.

— 2011. Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del
“sexo”. En: Estudios Avanzados de Performance, eds. D. Taylor y M. Fuentes. México
D. F.: Fondo de Cultura Econémica.

— 2017. El género en disputa. Traduccién de Maria Antonia Muioz. Bogota: Paidés.

Chu, Mariana, 2020. ;Qué significa vivir éticamente? En: La racionalidad ampliada.
Nuevos horizontes de la fenomenologia y la hermenéutica, eds. M. Chu y R. Ri-
zo-Patrén. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catélica del Peru.

De Mauro, Martin, 2015. Materialidad y cuerpo sexuado en Judith Butler y Paul B.
Preciado. Barcelona: Egales.

Freud, Sigmund, 1986. Tratamiento psiquico (tratamiento del alma). En: Obras com-
pletas. Vol. 1 (1886-99). Publicaciones prepsicoanaliticas y manuscritos inéditos en
vida de Freud, 2da edicién. Buenos Aires: Amorrortu.

— 2011. Tétem y tabu, 4ta edicion. Madrid: Alianza.

Missé, Miquel, 2019. A la conquista del cuerpo equivocado, 4ta edicion. Barcelona:
Egales.

Sabsay, Leticia, 2012. De sujetos performativos, psicoanalisis y visiones construc-
tivistas. En: Judith Butler en disputa. Lecturas sobre la performatividad, eds. P.
Soley-Beltran y L. Sabsay. Barcelona: Egales.

Schechner, Richard, 2011. Restauraciéon de la conducta. En: Estudios Avanzados
de Performance, eds. D. Taylor y M. Fuentes. México D. F.: Fondo de Cultura
Econdémica.

Scheler, Max, 2001. Etica. Nuevo ensayo de fundamentacién de un personalismo ético.
Traduccion de Hilario Rodriguez, 3ra edicion. Madrid: Caparrés.

— 2005. Esencia y formas de la simpatia. Traducciéon de José Gaos. Salamanca:
Sigueme.

Segato, Rita, 2013. Las nuevas formas de la guerra y el cuerpo de las mujeres. México
D. F.: Tinta Limén.

Taylor, Charles, 2014. La era secular. Tomo I. Barcelona: Gedisa.

Género y pseudosimpatia: apuntes en torno a la melancolia de género en Judith Butler desde Max Scheler

107



