SYLVAIN ZAC
EL HOMBRE BAJO EL REGIMEN DE LA VIRTUD'

TrRADUCCION DE MARIA FERNANDA LiMO

La pasién es una enfermedad del alma. El ser humano sacudido por las
pasiones no ha de ser castigado. El rey Salomdn tiene razén: “el suplicio de
los necios es la ignorancia” (Spinoza 2021b, IV, 180-181). ;Pero esta el ser
humano condenado a vivir bajo el régimen de la pasiéon?

Ciertamente, del determinismo absoluto de Spinoza se sigue que las pasio-
nes son inevitables, porque, siendo solo una parte de la naturaleza, cada
uno de nosotros no puede dejar de padecer. Sin embargo, nuestro filésofo
protesta cuando le reclamamos que somete a Dios y, en consecuencia,
a los modos que de él provienen al destino, es decir, a una necesidad
ciega (Spinoza 2020, 348). En un sentido, es posible decir que el hombre,
sometido a las pasiones, aunque pretenda ser libre, esta esclavizado por un
destino ciego; vive, de hecho, si se permite usar una expresién hegeliana,
bajo el régimen de la alienacién. Pero si [36] pudiera entender la naturaleza
y las causas de sus pasiones, esta comprension lo liberaria de aquello que
creia ser el principio de su libertad y que es, en realidad, principio de su

1 El presente texto es una traduccién del capitulo Ill de la obra de Sylvain Zac La morale
de Spinoza publicada en 1966 por la editorial Presses Universitaires de France. Queremos
agradecer a la editorial por el permiso otorgado para publicar el presente capitulo, también
a la doctora Mariana Chu por la revision de la traduccién. Entre corchetes estan indicadas
las paginas de la edicion en francés. Las traducciones al castellano de las citas de Spinoza
provienen de las ediciones indicadas en la bibliografia.

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.007

Estudios de Filosofia, vol. 23 (2025), pp. 153-168

153



Traduccién de Maria Fernanda Limo

154

esclavitud; a saber, aquello que llamamos comUnmente “destino ciego”.
Pero, felizmente, nuestra capacidad de entender constituye el mejor reme-
dio contra las pasiones, y termina disipando en la misma medida el prejuicio
del libre arbitrio y el del destino. Es nuestra capacidad de entender la que
nos permite, de hecho, transitar del régimen de la pasion al régimen de la
virtud.

(En qué consiste la virtud dentro de la doctrina espinosista y cudles son sus
efectos beneficiosos? Es lo que veremos a continuacién.

En la tradicion judia, de la que Spinoza se inspiré inicialmente para su
pensamiento, la virtud se describe en términos de temor y de obediencia.
Ser virtuoso es obedecer la ley prescrita por Dios por miedo al castigo,
primeramente, y por amor sincero a Dios, aunque no comprendamos siem-
pre el sentido y la utilidad exacta de sus mandamientos. La virtud amerita
recompensa porque la obediencia a Dios no es impuesta por la fuerza: la
desobediencia siempre es posible. “Todo depende de Dios", leemos en el
Talmud, “excepto el temor de Dios".

En la tradicién filosofica, la virtud se define en términos de voluntad y de
conocimiento.

Para Aristételes, cuyo pensamiento moral es retomado por Maiménides, la
virtud es una disposicion adquirida, conforme a la razén, que define, en
cada caso, cudl es la medida justa para nosotros, y presupone una eleccion
reflexionada de la voluntad. El acto virtuoso se debe, segin él, a una
elecciéon precedida por una deliberacion, cuyo propésito es construir un
razonamiento practico, cuya conclusion es la maxima practica por adoptar,
aplicable en algun [37] caso particular. Debido a esa elecciéon, un hombre
puede ser elogiado o culpado.

Para Descartes, cuyo genio admira Spinoza, la virtud es una disposicién
habitual a juzgar bien, a proceder a un examen critico de todos los bienes,
cuya adquisicién depende de nosotros. Pero el buen juicio exige, segun él, la
firmeza de la resolucién de seguir con constancia toda opinién aconsejada



por la razén. Ella es un habito del libre arbitrio, principal perfeccion del
hombre, que lo hace digno de ser alabado o culpado.

Spinoza rompe tanto con la tradicién religiosa de su infancia como con la
tradicién filoséfica.

Definir la virtud en términos de obediencia es seguir la conviccion ordinaria
del vulgo. Los seres humanos, inconscientes de si mismos y de su relacién
con el todo, toman la moral y la religion como una carga de la que amarian
liberarse si no creyeran en la existencia de un dios justiciero. Mas la virtud
inspirada por el temor es una virtud mercenaria y no amerita el nombre de
virtud, si es verdad que virtud es sindnimo de fortaleza del alma. El temor es
pasiény no virtud, y no seria de ayuda para librarnos de la esclavitud de las
pasiones (Spinoza 2023, V, Prop. XLI, Escolio). Es verdad que, entre las perso-
nas sencillas —como sabe Spinoza- hay algunos que obedecen los manda-
mientos de Dios con alma ferviente. Esto significa que la obediencia a una
ley referida a Dios, objeto de la fe y no del conocimiento, puede procurarles
paz interior al permitirles contener sus pasiones. Pero la obediencia a una
ley, incluso inspirada por el amor, no puede asegurar esta fortaleza del alma
que tiene por nombre virtud. Una virtud por obediencia [38] no protege a
nadie de la tentacidn, y la salvacién que nos procura se encuentra siempre
amenazada. El amor que los hombres tienen a Dios solo esta garantizado si
es“un valor espiritual, inherente a quien alcanza el conocimiento auténtico
de Dios” (Spinoza 2021b, XVI, nota 34).

En cuanto a la tradicion filoséfica, ella define la virtud por su conformidad
con la razén. Pero, ya se trate de Aristoteles o de Descartes, la razon es,
segun ellos, solo una consejera. Su funcion es hacernos conocer “el orden
verdadero de los bienes” o la mejor solucién moral en una situacion deter-
minada; pero nuestra voluntad aun debe adherirse a ella. Si, en un sentido,
para Descartes la falta moral se reduce a un error del juicio, también es
verdad que, por otra parte, todo error del juicio se da debido a una falta
moral, a saber, a un mal uso del libre arbitrio. Si los hombres han de ser
elogiados o culpados por sus opiniones y sus actos, se debe a que, seguin
Arist6teles y Descartes, nosotros somos responsables de nuestros juicios y
nuestros errores.

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

155



Traduccién de Maria Fernanda Limo

156

Es asi, piensa Spinoza, que ellos son victimas, al igual que el vulgo, de la
ilusién del libre arbitrio. La razén no es en sentido estricto consejera; ella
es una facultad de la naturaleza, un sistema de ideas adecuadas que de-
terminan necesariamente nuestras virtudes. El hombre virtuoso no sigue
los consejos de la razén por un libre decreto de la voluntad, sino que es
guiado necesariamente por ella. En este sentido, nuestras virtudes no se
diferencian de nuestras pasiones; las primeras son tan inevitables en un
hombre guiado por la razén como las segundas en un hombre esclavizado
por las fluctuaciones de la imaginacion.

Lo que induce a Descartes al error es su [39] concepcion de la virtud y su
teoria del juicio; vinculada a su teoria de la distincién entre la voluntad y el
entendimiento: hay juicio cuando nuestra voluntad afirma o niega ideas o
las relaciones entre ideas percibidas por el entendimiento (Spinoza 2023,
1, Prop. XLIX, Escolio). Ahora bien, la distincidn entre idea y juicio es, segun
Spinoza, tan falsa como la distincién entre voluntad y entendimiento.
Toda idea encierra en ella misma un juicio porque las ideas no son como
“pinturas mudas sobre una tabla”, sino que implican, en tanto que ellas son
ideas, afirmaciones o negaciones (Spinoza 2023, II, Prop. XLIX, Escolio). Si la
idea es inadecuada, ella conlleva a unjuicio falso; si es adecuada, implica un
juicio verdadero. Debemos renunciar de una vez por todas a una psicologia
de las facultades: nuestra mente consiste en un sistema de ideas, cada una
de las cuales encierra una afirmacion particular. Como las ideas que consti-
tuyen la estructura del mundo del pensamiento estan sujetas, como todas
las cosas naturales, a las leyes necesarias, de esto resulta que la afirmacién
de la verdad dentro del orden tedrico y dentro del orden practico no exige
una toma de posicion libre del sujeto.

Pero, si separamos las nociones de virtud y de “libre arbitrio”, ;cémo debe-
riamos definirla?

La virtud, dice Spinoza, es potencia. Dios es vida, porque es la fuerza que
hace perseverar las cosas en su ser (Spinoza 2014, VI). Su vida es rigurosa-
mente idéntica a su potencia y a su esencia. La potencia de Dios es infinita
debido a su autosuficiencia, o, mas precisamente, debido [40] a su libertad,
que, en la terminologia espinosista, significa el poder de existir segun



la sola necesidad de su propia naturaleza (Spinoza 2023, |, Prop. XVII). El
conatus, esfuerzo para conservar nuestro ser, representa la parte positiva
de nosotros mismos y expresa en nosotros, dentro de los limites estable-
cidos por nuestra naturaleza, la potencia misma de Dios. Ahora bien, dice
Spinoza, este esfuerzo por conservarse es el primer y Unico fundamento
de la virtud (Spinoza 2023, IV, Prop. XVIll, Escolio). La virtud es potencia
en cuanto alcanza la excelencia en la conservacion de si misma “Virtud” y
“vida” estan vinculadas porque el conatus, que nos define, es esencialmente
esfuerzo hacia la vida. Sin embargo, cuando nos encontramos esclavizados
por las pasiones, nuestro conatus estd sujeto a la ley de las cosas exteriores
y nuestra vida se encuentra, de este modo, disminuida. Al contrario, vivimos
bajo el régimen de la virtud cuando obramos Unicamente segun las leyes
de nuestra propia naturaleza, es decir, libremente. Nuestra vida refleja,
entonces, la vida misma de Dios en tanto que nuestra potencia de ser lo
permite (Spinoza 2023, IV, Prop. XX, Demostracion). El hombre no es Dios:
gobernado por las pasiones o desplegando libremente todas las fuerzas
de su naturaleza, su potencia es siempre limitada. Pero la salvacién y la
libertad del hombre solo pueden ser aseguradas mientras su vida imite en
la mayor medida posible la vida de Dios a través de la autonomia del deseo.

Ser virtuoso no se trata, entonces, en ningun caso de renunciar a las exigen-
cias de la vida. Es, por el contrario, desear ser feliz, obrar bien y vivir bien
(Spinoza 2023, IV, Prop. XXI).

Puesto que Spinoza define la virtud en términos de potencia, nos podria-
mos ver tentados a comparar su moral con la de Nietzsche, lo cual seria
seguramente un error [41].

En primer lugar, mientras que Nietzsche opone la “voluntad de poder” la
voluntad de afirmarse y de correr riesgos, a la voluntad de conservacién
de si mismo, voluntad de conservar “la vida pura y simple’, Spinoza, por
el contrario, identifica siempre poder y conservacién de si mismo. “Nadie
puede desear ser feliz, obrar bien y vivir bien, si no desea simultdaneamente
ser, obrar y vivir, esto es, existir en acto” (Spinoza 2023, IV, Prop. XXI). La
tendencia del ser a su propia destruccion es una imposibilidad natural. El
hombre que se suicida esta constrefido a hacerlo por fuerzas externas. Una

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

157



Traduccién de Maria Fernanda Limo

158

cosa es conservarse a si mismo en la ignorancia de si mismo; otra es conser-
varse a si mismo bajo la luz de la razén, tomando conciencia de si mismo, de
lo que uno es positivamente, independientemente de las fuerzas externas
que nos asaltan y nos dan tirones de todos lados.

En segundo lugar, la afirmacién de si mismo en los hombres fuertes es,
segun Nietzsche, voluntad de superarse a si mismo e incluso de superar la
condiciéon humana, lo cual le hubiera parecido a Spinoza completamente
absurdo. “Pues ha de notarse ante todo que cuando digo que alguien pasa
de una menor a una mayor perfeccion, y a la inversa, no entiendo que
cambie de una esencia o forma a otra, pues, por ejemplo, un caballo es
destruido tanto si se cambia en un hombre como si lo hace en un insecto.
Sino [que entiendo] que concebimos que su potencia de obrar, en tanto
que es entendida en virtud de su propia naturaleza, aumenta o disminuye”
(Spinoza 2023, IV, Prefacio). El espinosismo no es un superhumanismo, sino
una filosofia a la medida del hombre.

Finalmente, a diferencia de un tema romantico, que [42] Nietzsche reto-
ma, no hay oposicidn entre las nociones de “vida” y de “razén”. Virtud es
potencia. Pero ella es -y es precisamente alli donde reside la originalidad
de la moral de Spinoza- potencia de la inteligencia. En la medida en que el
hombre esta determinado a una accion, porque posee ideas inadecuadas,
él padece, ya que lo que hace no puede ser explicado por su propia esencia,
no parte de su propia naturaleza. Por el contrario, en la medida en que uno
entiende lo que hace y lo hace porque lo entiende, uno obra, ya que tal
acto se sigue de nuestra propia naturaleza. La esencia del hombre en tanto
hombre, y no simplemente como ser vivo, es nuestro espiritu en tanto
que entiende clara y distintamente. El conatus propiamente humano es el
esfuerzo por entender (Spinoza 2023, IV, Prop. XXVI, Demostracién). De ahi
se sigue que la verdadera utilidad del hombre, conducido por la razén, es
la que satisface el esfuerzo mismo de la razdn, a saber, la inteligibilidad de
las cosas. Quien dice virtud dice accién, pero, seguin Spinoza, la contempla-
cién, comprension de la estructura inteligible de las cosas, es el grado mas
elevado de accién. Es en este sentido que puede decir: “El sumo bien de la
mente es el conocimiento de Dios, y la suma virtud de la mente, conocer a
Dios” (Spinoza 2023, IV, Prop. XXVIII).



;Pero como puede la virtud asi definida sanarnos?

Ella nos sana en virtud del principio de que un sentimiento débil solo
puede ser vencido por un sentimiento mas fuerte. Si definimos la razon
solo en términos de luz, uno se pregunta como es que la razén puede
[43] vencer a las pasiones. No obstante, Spinoza define la razén como un
sistema de ideas adecuadas; estas son parte de la “luz natural” en tanto
que son claras y distintas, y al mismo tiempo son fuerzas. La potencia de
entender es igualmente una manifestacion de la potencia de Dios, una
manifestacion de una perfeccion superior, puesto que se relaciona con un
cuerpo humano capaz de un gran nimero de acciones. Dado que la razén
humana es igualmente una fuerza de la naturaleza, uno entiende que las
fuerzas de las pasiones pueden ser superadas por la fuerza de la razon. Del
conocimiento verdadero nacen deseos que pueden superar los deseos que
nacen de las ideas inadecuadas. Cuando conocemos nuestros sentimientos
claray distintamente, cuando los separamos del pensamiento de las causas
externas y los asociamos a pensamientos verdaderos, cuando las ideas
que nos formamos son ideas totales y totalizadoras, idénticas a las ideas
mismas que Dios tiene de las cosas, encontramos una satisfaccién absoluta
en la verdad y somos liberados asi de las pasiones, de las emociones que
surgen de las ideas inadecuadas. Por ejemplo: cuando nos imaginamos que
un objeto o un ser humano es la causa de nuestras alegrias y de nuestras
tristezas, estos abarcan el espacio de nuestra atencién; nos fascinan. Ello
es especialmente cierto cuando se trata de un ser humano, pues creemos
que aquello que nos hace lo logra libremente, sin estar determinado por
causas externas. Ahora bien, nada es mas dafino para el espiritu que
aquello que le impide pensar. Pero cuando entendemos nuestras pasiones,
cuando las relacionamos a varias causas, o0 mejor, cuando integramos el
objeto de nuestra pasién en todo un sistema de cosas, donde pierde su
individualidad y su prestigio, nos liberamos al mismo [44] tiempo del poder
que tiene de fascinarnos. Al hacer de nuestra afectividad el objeto de un
conocimiento verdadero, la alegria de la comprensién alivia los tormentos
que pueden resultar de aquélla. La virtud es inteligencia y la inteligencia es
libertad porque la libertad es “necesidad comprendida” (Spinoza 2023, V,
Prop. IV, Escolio).

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

159



Traduccién de Maria Fernanda Limo

160

Ademas, jpodemos decir que la razén reduce totalmente la pasion? Las
pasiones se refieren al alma en tanto que en ella hay algo que envuelve la
negacioén. Pero en nuestra alma, idea de tal o cual cuerpo en acto, siempre
hay una parte positiva, incluso cuando somos conscientes del cuerpo a
través de las modificaciones debidas, en parte, a la accién de los cuerpos
externos. El error se disipa a la luz de la idea verdadera, pues sabemos que
la idea falsa solamente es una idea parcial, que, indebidamente, debido al
conatus que le es propio, se ha dado como total. Pero lo que hay en parte de
verdadero en ella, permanece siempre como tal. La representacién sensible
del sol no es falsa en tanto representacion, pues, dada la posicion de nuestro
cuerpo y dado el mecanismo de la percepcién, continuaremos percibiendo
el sol a unos doscientos pies de nosotros, aun sabiendo que dista de noso-
tros mas de seiscientas veces el didmetro de la Tierra. Las apariencias, dice
Alain, retomando un tema espinosista, son lo que deben ser. Pero saber que
las apariencias no son mas que apariencias, es “salvarlas” poniéndolas en su
lugar (Spinoza 2023, II, Prop. XXV, Escolio). Lo que es verdadero del error lo
es igualmente de la pasion, en tanto que constituye el aspecto afectivo. La
negacién que ella envuelve es reducida a la luz de la razén, pero lo que hay
en ella de positivo subsiste en la afeccion que nace [45] de la razdn. Esto es
lo que Spinoza quiere decir cuando afirma que las pasiones se transforman
en acciones gracias al conocimiento verdadero. Tomemos el ejemplo de
la ambicidn. La naturaleza humana esta dispuesta de tal forma que cada
uno de nosotros aspira a que los demas vivan seguin su propia naturaleza.
De ahi la intolerancia y la persecucion. Ahora bien, la ambicién es pasion,
debilidad del alma, pues se alimenta de un error: no entendemos que, si
podemos apropiarnos con rigor del cuerpo de otro, sus pensamientos se
nos escapan por completo. El hombre que vive bajo el mandato de la razéon
asocia, en cambio, la ambicién con las ideas verdaderas. Hay, de hecho, en
la verdadera naturaleza del hombre, es decir del hombre definido por su
esfuerzo de entender, la voluntad de comunicar el pensamiento verdadero
al otro; la razén genera verdades que son naturalmente “compartibles” y
“comunicables”. La ambicién del sabio consiste en conseguir que el mayor
numero de personas posibles gocen con él del mismo bien, a saber, el
conocimiento verdadero. Pero también sabe que esta comunicacion solo
serd real silos demds entienden tan bien como él, y es por esta razén que él



trata a los demas con civilidad y gentileza. La ambicion se transforma asi en
moralidad (Spinoza 2023, V, Prop. IV, Escolio).

El conocimiento verdadero nos salva, entonces, en tanto que nos une a
nosotros mismos y al otro.

Nos une a nosotros mismos, porque la virtud es ante todo amor de si. El
egoista no se ama a si mismo verdaderamente porque lo que ama es su es-
clavitud y no quien auténticamente es. Si los orgullosos y vanidosos deliran,
es porque aman las buenas opiniones que [46] otros podrian formarse de
ellos y no de sus cualidades reales que provienen de su esencia. El envidio-
so en realidad se equivoca, pues, de otro modo, las cualidades del préjimo
y los éxitos que resultan de estas no le harian sufrir y no querria estar en el
lugar del otro. Alain expresa bien esta idea de Spinoza: “La estupidez en un
hombre no es propia de él; la vanidad no es propia de él; la maldad no es
propia de él. Estas apariencias conmovedoras no expresan en realidad mas
que la debilidad de los hombres ante causas externas” (Alain 1926, 268-
269). El hombre guiado por la razén se ama auténticamente ya que ama
aquello positivo en si mismo, lo que constituye el principio de su potencia,
el poder de comprender.

Ella nos une con los otros. En efecto, los hombres guiados por la razén son
unidos no solo por sus medios de vida —como los son todos los hombres
bajo la presion de las necesidades- sino también, y sobre todo, por el fin
que ellos persiguen: buscan con unanime acuerdo el bien comun, acce-
sible a todos los hombres en toda su plenitud, a saber, el conocimiento
verdadero. Nada nos resulta mas util que el trato con los otros hombres,
pues todos nuestros poderes se suman para asegurar el esfuerzo comin en
nuestro ascenso hacia el conocimiento adecuado (Spinoza 2023, IV, Prop.
XVIII, Escolio).

Los hombres, unidos por la razén, forman una sola almay una sola comuni-
dad cuya Unica ley es la generosidad, “deseo con el que cada cual se esfuerza
en virtud del solo dictamen de la razén por favorecer a los demas hombres
y por unirlos a si mismo mediante la amistad” (Spinoza 2023, Ill, Prop. LIX,
Escolio). Spinoza [47] cita con admiracién el siguiente pensamiento de Tales

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

161



Traduccién de Maria Fernanda Limo

162

de Mileto: “Todas las cosas son comunes entre los amigos. Ahora bien, los
sabios son amigos de los dioses. Por tanto, todas las cosas pertenecen a los
sabios”. Los sabios son amigos ya que la verdad, meta de su aspiracion, es
principio de comunidn y de generosidad: inspira en ellos necesariamente
el deseo de hacerse amigos de los demas segun el mandato de la razén
(Spinoza 2020, 253)%

En la medida en que los hombres, en esta “sociedad de sabios”, viven
Unicamente bajo los auspicios de la razén, sin necesidad de leyes juridicas,
podemos decir que el vinculo que los une es un vinculo religioso. Quien
dice, en efecto, religién, religion verdadera y no supersticién, dice unién
de amor.

M. Bréhier distingue la nocién de “sociedad’, que implica intercambio de
servicios, de la nocion de “comunion’, donde los hombres se unen a través
de toda su humanidad (Bréhier 1944). Podemos decir que la comunidad de
los hombres virtuosos es del orden de la “comunién”y no de la“sociedad”.

Esta comunidad fundada en la razén tiene, de hecho, las siguientes
caracteristicas:

a) Eslibre, porque se realiza cuando los hombres siguen su propia natu-
raleza y utilizan su poder de comprension.

b) Es necesaria, porque los hombres virtuosos no pueden no estar de
acuerdo. Es una unioén [48] natural en el grado mas elevado. El acuer-
do de las virtudes es tan necesario como las contrariedades de las
pasiones.

¢) Escapa de las leyes juridicas, pues obtiene su fuerza de leyes divinas
que los hombres descubren en ellos mismos cuando se conocen a
ellos mismos y las cosas tan adecuadamente como Dios mismo.

d) Esabierta. En la comunidad de hombres libres, el amor por el préjimo,
es decir, el amor a todo ser humano, sea sabio o ignorante, es la regla;
pues estd en la naturaleza del amor ser y querer ser conquistador,

2 NT: En la cita original del texto en francés esta también la afirmacion “toutes choses
appartiennent aux Dieux” (todas las cosas pertenecen a a los Dioses) que no aparece en la
traduccion de la carta 44 realizada por Atilano Dominguez.



como es propio de la verdad ser y querer ser radiante. El poder de
comprender en los hombres se encuentra desarrollado en mayor o
menor medida, pero nadie se encuentra completamente desprovisto
de él, pues de otra manera no seria hombre.

Podemos concluir que la doctrina espinosista de la virtud es una doctrina
racionalista siempre que precisemos que el racionalismo de Spinoza, en
esta materia, es a la vez un naturalismo y un utilitarismo.

Este racionalismo es un naturalismo en el sentido de que excluye cualquier
fundamento teoldgico de la moral y niega la existencia de valores absolu-
tos y trascendentes. La moral se explica Unicamente a partir de tendencias
humanas y no necesita de otra justificacion. La virtud debe ser deseada
por ella misma, pues “el fundamento de la virtud es el esfuerzo mismo por
conservar el ser propio”y “la felicidad consiste en que el hombre puede
conservar su ser” (Spinoza 2023, IV, Prop. XVIII, Escolio).

Esto no significa que Spinoza afirme que la moral sea una extension de la
vida bioldgica. Afirma, por el contrario, que la vida humana se define [49]
“no por la sola circulacion de la sangre y otras funciones comunes a todos
los animales, sino, por encima de todo, por la razén” (Spinoza 2021a, V,
5). Pero la razén misma no trasciende de ningin modo la naturaleza: es
una parte de la naturaleza, tan o incluso mas viva que cualquier otra cosa
natural. Ella es también, por usar un término contemporaneo, del orden
de la tendencia, pues su esencia consiste en su esfuerzo por comprender,
esfuerzo especificamente humano, que nos permite vivir mejor.

De esto resulta que la razén no exige nada en contra de la naturaleza y no
exige nada que esté en oposicion a ella. Es también un esfuerzo hacia la
vida, pero hacia una vida auténtica, ya que esta nos conduce a actuar segun
las leyes de nuestra propia naturaleza. Que cada uno de nosotros se ama a
si mismo es tan cierto como que el todo es mayor que sus partes; pero es
la razén la que nos ensefa lo que es exactamente ese “si mismo”y como
amarlo mas eficazmente.

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

163



Traduccién de Maria Fernanda Limo

164

Quien habla de virtud de ningin modo habla de renuncia y huida del mun-
do. El cuerpo no es como una prision para el alma de la que deba escapar si
quiere conservar su pureza. En primer lugar, el almay el cuerpo constituyen
una solay misma realidad expresada en dos lenguajes diferentes. Entonces,
(adonde podria huir? No hay un més all3, ni siquiera un cielo inteligible; es
aqui abajo, en este mundo, que se juega el problema de nuestro destino,
de nuestra felicidad y de nuestra desdicha. Si bien la sabiduria espinosista
exige también un esfuerzo de purificacién y de reforma de si mismo, esta
se trata de una reforma de nuestro modo de conocer, haciendo posible,
no el paso de un mundo sensible a algun mundo [50] inteligible, sino la
transmutacién de la mirada que lanzamos sobre un mundo que siempre
permanece igual. En lugar de mirar el mundo a través de las modificaciones
de nuestro cuerpo, se trata de verlo con los “ojos del alma” que son “demos-
traciones de la razon”.

De ahila hostilidad de Spinoza hacia el ascetismo, doctrina que solo germina
en espiritus melancélicos. Esta es una actitud tradicional de los pensadores
judios: la ley debe ser ensefiada y practicada con alegria y, a pesar de todas
las prohibiciones del Antiguo Testamento, es seguir la voluntad de Dios el
disfrutar de los frutos de la tierra.

Esta es solamente una supersticién salvaje y triste, dice Spinoza, la que nos
prohibe disfrutar del placer. Ninguna deidad se complace en nuestra im-
potencia, y es conveniente perseguir la melancolia tanto como apaciguar
el hambre y la sed. Es propio de un hombre sabio aprovechar los placeres
tanto como pueda. “Digo que es propio de un hombre sabio reponerse y
recrearse con alimentos y bebidas agradables y moderados, asi como con
los perfumes, la amenidad de las plantas verdeantes, el ornato, la musica,
los juegos gimnasticos, el teatro y otras cosas semejantes de las que cada
cual puede servirse sin dafo alguno para los demas” (Spinoza 2023, IV, Prop.
XLV, Escolio). La salud y el desarrollo del cuerpo son también condiciones
necesarias para el desarrollo de nuestra capacidad de comprensién. “Pues
el cuerpo humano se compone de muchas partes de naturaleza diversa
que precisan de continuo y variado alimento para que todo el cuerpo sea
igualmente apto para todo lo que puede seguirse de su naturaleza y, en



consecuencia, [51] para que también la mente sea igualmente apta para
concebir muchas cosas” (Spinoza 2023, IV, Apéndice XXVIII).

Spinoza, judio pobre y exiliado, concede también cierta importancia al
dinero. Ciertamente el dinero no es, como a veces lo piensa la gente co-
mun, la fuente de todos los bienes. Es una actitud absurda la del avaro que,
pensando solo en el dinero, prefiere arruinar su salud con tal de conservar
la mayor cantidad de dinero posible. Sin embargo, no es un vicio buscar el
dinero con miras a la satisfaccion de nuestras necesidades (Spinoza 2023,
IV, Apéndice XXIX).

Vivir bajo los mandamientos de la razén no es, como lo piensan los melan-
colicos y la gente comun, aprender a morir. La verdadera sabiduria es una
meditacién sobre la vida (Spinoza 2023, IV, Prop. LXVII, Demostracién).

El racionalismo moral de Spinoza es también un utilitarismo, siempre que
se destaque que es de naturaleza completamente diferente a la del utilita-
rismo de Bentham o de Mill.

Aligual que los utilitaristas ingleses, Spinoza afirma que el hombre virtuoso
busca ante todo su “propia utilidad”. Pero lo util para el hombre es aquello
que satisface el esfuerzo mismo de la razén, esfuerzo por comprender, lo
que permite aumentar su inteligencia, es decir, su propia naturaleza. “Nada
sabemos con certeza que es bueno o malo, sino aquello que realmente con-
duce a entender o aquello que puede impedir que entendamos” (Spinoza
2023, IV, Prop. XXVII). Ciertamente Spinoza no ignora ni la utilidad material
ni la utilidad social. La razén nos ensefa, dice Spinoza, que es conveniente
captar todo lo que, entre las cosas materiales y vivientes, aparte [52] de
los seres humanos, pueda contribuir a la regeneracion de nuestro ser. Nos
prescribe, sobre todo, asociarnos con otros seres humanos y unir nuestras
fuerzas, en lugar de destruirnos unos a otros, pues si bien la vida en sociedad
exige renuncias de nuestra parte, las ventajas que resultan de ella superan
esas renuncias en creces. No obstante, la utilidad material y la utilidad social
se encuentran subordinadas a la utilidad propia de la inteligencia. Por un
lado, el mantenimiento y el fortalecimiento del cuerpo, el aumento de las
capacidades del cuerpo, su poder de expansion y resistencia, tienen sus

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

165



Traduccién de Maria Fernanda Limo

166

repercusiones en el poder de la inteligencia. Por otro lado, si la asociacion
de hombres es til, no es solo porque favorece el cumplimiento de nuestras
funciones bioldgicas, sino también, y sobre todo, porque la vida en socie-
dad, como veremos, es una condicién indispensable para el acuerdo de
entendimientos y la difusion de la verdad. La nociéon de utilidad posee para
Spinoza un sentido bien determinado.

Por otra parte, para los utilitaristas, la razén interviene solo como principio
de prevision; es ella quien procede a un “célculo de los placeres’, quien nos
conduce a intercambiar placeres poco seguros y susceptibles que generan
dolor por placeres futuros mas seguros y menos decepcionantes. Pero, aun-
que el futuro esta absolutamente determinado, el conocimiento que pode-
mos tener de él es absolutamente inadecuado. Nuestra inteligencia es, de
hecho, limitada, y, dada la infinidad de causas que determinan cada aconte-
cimiento, todas nuestras predicciones solo tienen un valor problematico. Es
por esto que imaginamos los eventos futuros como contingentes y, cuando
se trata del devenir, es propio de la naturaleza humana oscilar constante-
mente entre la esperanza y el temor. “Mas nosotros, de la duracion de las
cosas, no podemos tener sino un conocimiento [53] del todo inadecuado,
y los tiempos de existencia de las cosas los determinamos en virtud de la
solaimaginacion, que no es afectada igualmente por laimagen de una cosa
presente que por la de una futura. De donde resulta que el conocimiento
verdadero que tenemos del bien y del mal no sea sino abstracto, o sea, uni-
versal, y que el juicio que hacemos acerca del orden de las cosas y del nexo
de las causas, para poder determinar qué es bueno o malo para nosotros en
el presente, sea mas bien imaginario que real” (Spinoza 2023, IV, Prop. LXII,
Escolio). Por esto, este calculo no nos sirve mucho, pues el placer inmediato,
que “compensa’, siempre acabara prevaleciendo sobre sobre la representa-
cion de un placer futuro completamente incierto. Sin embargo, el Sabio de
Spinoza, sin realizar calculos explicitamente, llega a los mismos resultados
que el honesto hombre contable de Bentham. Puesto que todo lo que el
espiritu concibe bajo la conduccién de la razén lo concibe bajo la misma
especie de eternidad o necesidad. El sabio necesariamente descuidaria un
bien presente menor por un bien futuro mas grande, asi como desearia lo
menos posible un bien presente grande, que es causa de un mal futuro
(Spinoza 2023, IV, Prop. LXII, Demostracién y Escolio).



Finalmente, el problema de la concordancia de mis propios intereses con
los del mayor nimero posible de personas no es planteado por Spinoza.
En efecto, el interés supremo de la mente humana es la inteleccion de las
cosas, el verdadero conocimiento. Ahora bien, este conocimiento es, en su
propia naturaleza, comunicable, y la alegria que otros pueden obtener al
acceder a élaumenta aiin mas nuestra propia [54] alegria. La comunidad de
sabios, como hemos visto, es al mismo tiempo libre y necesaria.

Serfa aun interesante, antes de concluir este capitulo, insistir en la origina-
lidad de la doctrina espinosista de la virtud mostrando lo que la acerca o la
distingue de la moral estoica.

Sin duda, hay en Spinoza afirmaciones con un acento estoico. Al igual que
los estoicos, Spinoza piensa que nuestra felicidad no requiere del dominio
material del mundo por la humanidad. No encontramos en ninguna obra
de Spinoza la expresién de una esperanza en los beneficios del progreso
técnico que, en la famosa expresidon de Descartes, podria“hacernos duefios
y poseedores del universo”. Dado que nuestra potencia es limitada en rela-
cién con la potencia de las causas exteriores, no podemos tener un poder
absoluto sobre ellas. De esto resulta que cuando nos sobrevienen eventos
desfavorables, siempre que entendamos su necesidad, los soportaremos
con ecuanimidad, luego de haber hecho lo necesario para evitarlos. El sabio
sabe que el ser humano es solo una parte de la naturaleza total, y que su
potencia es limitada. Pero, por el hecho mismo de entender esto, de captar
lainteligibilidad y la necesidad de un nimero cada vez més grande de cosas,
su alma encuentra una satisfaccion absoluta en lo verdadero. El ser humano
que entiende esto —esto es un postulado espinosista- solo puede desear lo
necesario y encuentra su felicidad en un acuerdo de su inteligencia con el
orden de toda la naturaleza (Spinoza 2023, IV, Apéndice XXXII).

Sin embargo, existe una diferencia entre la actitud del [55] sabio espino-
sista y la del sabio estoico. Hay, segun los estoicos, en el ser humano un
“centro divino’, un punto donde las cosas y los tiranos nada pueden hacer;
es su voluntad, ese “fuero interior’, donde puede refugiarse y resistir todos
los asaltos, como en una “fortaleza”. De esto se concluye que somos due-
Aos absolutos de nuestras pasiones. La potencia del sabio es, ante todo,

Sylvain Zac — La moral de Spinoza. Capitulo Ill: El hombre bajo el régimen de la virtud

167



Traduccién de Maria Fernanda Limo

168

la potencia de su voluntad libre. Spinoza —como lo hemos visto varias
veces— sostiene que la libertad, como potencia de opuestos, es ilusoria.
Nuestra libertad y felicidad dependen Unicamente de la calidad de nues-
tros conocimientos, del paso del plano de las ideas inadecuadas al plano de
las ideas adecuadas. La potencia del ser humano reside inicamente en el
conocimiento verdadero. No somos de ninguna manera duefos absolutos
de nuestras pasiones ni de nuestros pensamientos verdaderos: nuestras
ideas inadecuadas, principios de nuestras pasiones y nuestras ideas ade-
cuadas, principios de nuestras virtudes, estan sujetas a un determinismo
estricto. Pero, en la medida en que comprendemos las cosas, el despliegue
de nuestra inteligencia, aquello que es la“mejor parte de nosotros mismo’,
compensa en gran medida los inconvenientes que pueden resultar del de-
terminismo de las cosas para la parte material e imaginativa de nuestro ser.
Incluso cuando Spinoza parece retomar un tema estoico, su moral jamas se
presenta como una moral de resignacion, sino, por el contrario, como una
moral de afirmacion de si mismo [56].

Bibliografia
Alain, Emile-Auguste Chartier, 1926. Sentiments, passions et signes. Paris: Editions
Gallimard.

Bréhier, Emile, 1944. Société et communion, comunicado a la Académie des Sciences
morales et politiques.

Spinoza, Baruch, 2014. Tratado de la reforma del entendimiento. Principios de filosofia
de Descartes. Pensamientos metafisicos. Traduccién de Atilano Dominguez.
Madrid: Alianza Editorial.

— 2020. Correspondencia. Traducciéon de Atilano Dominguez. Madrid: Guillermo
Escolar Editor.

— 2021a. Tratado politico. Traducciéon de Atilano Dominguez. Madrid: Alianza
Editorial.

— 2021b. Tratado teoldgico-politico. Traduccién de Atilano Dominguez. Madrid:
Alianza Editorial.

— 2023. Etica demostrada sequin el orden geométrico. Traduccién de Pedro Lomba.
Madrid: Editorial Trotta.

Zac, Sylvain, 1966. La morale de Spinoza. Paris: Presses Universitaires de France.



