
153       

Es
tu

di
os

 d
e 

Fi
lo

so
fía

, v
ol

. 2
3 

(2
02

5)
, p

p.
 1

53
-1

68

https://doi.org/10.18800/estudiosdefilosofia.202501.007

SYLVAIN ZAC
EL HOMBRE BAJO EL RÉGIMEN DE LA VIRTUD1

Traducción de María Fernanda Limo

La pasión es una enfermedad del alma. El ser humano sacudido por las 
pasiones no ha de ser castigado. El rey Salomón tiene razón: “el suplicio de 
los necios es la ignorancia” (Spinoza 2021b, IV, 180-181). ¿Pero está el ser 
humano condenado a vivir bajo el régimen de la pasión?

Ciertamente, del determinismo absoluto de Spinoza se sigue que las pasio-
nes son inevitables, porque, siendo solo una parte de la naturaleza, cada 
uno de nosotros no puede dejar de padecer. Sin embargo, nuestro filósofo 
protesta cuando le reclamamos que somete a Dios y, en consecuencia, 
a los modos que de él provienen al destino, es decir, a una necesidad 
ciega (Spinoza 2020, 348). En un sentido, es posible decir que el hombre, 
sometido a las pasiones, aunque pretenda ser libre, está esclavizado por un 
destino ciego; vive, de hecho, si se permite usar una expresión hegeliana, 
bajo el régimen de la alienación. Pero si [36] pudiera entender la naturaleza 
y las causas de sus pasiones, esta comprensión lo liberaría de aquello que 
creía ser el principio de su libertad y que es, en realidad, principio de su 

1	 El presente texto es una traducción del capítulo III de la obra de Sylvain Zac La morale 
de Spinoza publicada en 1966 por la editorial Presses Universitaires de France. Queremos 
agradecer a la editorial por el permiso otorgado para publicar el presente capítulo, también 
a la doctora Mariana Chu por la revisión de la traducción. Entre corchetes están indicadas 
las páginas de la edición en francés. Las traducciones al castellano de las citas de Spinoza 
provienen de las ediciones indicadas en la bibliografía.



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

154

esclavitud; a saber, aquello que llamamos comúnmente “destino ciego”. 
Pero, felizmente, nuestra capacidad de entender constituye el mejor reme-
dio contra las pasiones, y termina disipando en la misma medida el prejuicio 
del libre arbitrio y el del destino. Es nuestra capacidad de entender la que 
nos permite, de hecho, transitar del régimen de la pasión al régimen de la 
virtud.

¿En qué consiste la virtud dentro de la doctrina espinosista y cuáles son sus 
efectos beneficiosos? Es lo que veremos a continuación.

En la tradición judía, de la que Spinoza se inspiró inicialmente para su 
pensamiento, la virtud se describe en términos de temor y de obediencia. 
Ser virtuoso es obedecer la ley prescrita por Dios por miedo al castigo, 
primeramente, y por amor sincero a Dios, aunque no comprendamos siem-
pre el sentido y la utilidad exacta de sus mandamientos. La virtud amerita 
recompensa porque la obediencia a Dios no es impuesta por la fuerza: la 
desobediencia siempre es posible. “Todo depende de Dios”, leemos en el 
Talmud, “excepto el temor de Dios”.

En la tradición filosófica, la virtud se define en términos de voluntad y de 
conocimiento.

Para Aristóteles, cuyo pensamiento moral es retomado por Maimónides, la 
virtud es una disposición adquirida, conforme a la razón, que define, en 
cada caso, cuál es la medida justa para nosotros, y presupone una elección 
reflexionada de la voluntad. El acto virtuoso se debe, según él, a una 
elección precedida por una deliberación, cuyo propósito es construir un 
razonamiento práctico, cuya conclusión es la máxima práctica por adoptar, 
aplicable en algún [37] caso particular. Debido a esa elección, un hombre 
puede ser elogiado o culpado.

Para Descartes, cuyo genio admira Spinoza, la virtud es una disposición 
habitual a juzgar bien, a proceder a un examen crítico de todos los bienes, 
cuya adquisición depende de nosotros. Pero el buen juicio exige, según él, la 
firmeza de la resolución de seguir con constancia toda opinión aconsejada 



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

155       

por la razón. Ella es un hábito del libre arbitrio, principal perfección del 
hombre, que lo hace digno de ser alabado o culpado.

Spinoza rompe tanto con la tradición religiosa de su infancia como con la 
tradición filosófica.

Definir la virtud en términos de obediencia es seguir la convicción ordinaria 
del vulgo. Los seres humanos, inconscientes de sí mismos y de su relación 
con el todo, toman la moral y la religión como una carga de la que amarían 
liberarse si no creyeran en la existencia de un dios justiciero. Mas la virtud 
inspirada por el temor es una virtud mercenaria y no amerita el nombre de 
virtud, si es verdad que virtud es sinónimo de fortaleza del alma. El temor es 
pasión y no virtud, y no sería de ayuda para librarnos de la esclavitud de las 
pasiones (Spinoza 2023, V, Prop. XLI, Escolio). Es verdad que, entre las perso-
nas sencillas –como sabe Spinoza– hay algunos que obedecen los manda-
mientos de Dios con alma ferviente. Esto significa que la obediencia a una 
ley referida a Dios, objeto de la fe y no del conocimiento, puede procurarles 
paz interior al permitirles contener sus pasiones. Pero la obediencia a una 
ley, incluso inspirada por el amor, no puede asegurar esta fortaleza del alma 
que tiene por nombre virtud. Una virtud por obediencia [38] no protege a 
nadie de la tentación, y la salvación que nos procura se encuentra siempre 
amenazada. El amor que los hombres tienen a Dios solo está garantizado si 
es “un valor espiritual, inherente a quien alcanza el conocimiento auténtico 
de Dios” (Spinoza 2021b, XVI, nota 34).

En cuanto a la tradición filosófica, ella define la virtud por su conformidad 
con la razón. Pero, ya se trate de Aristóteles o de Descartes, la razón es, 
según ellos, solo una consejera. Su función es hacernos conocer “el orden 
verdadero de los bienes” o la mejor solución moral en una situación deter-
minada; pero nuestra voluntad aún debe adherirse a ella. Si, en un sentido, 
para Descartes la falta moral se reduce a un error del juicio, también es 
verdad que, por otra parte, todo error del juicio se da debido a una falta 
moral, a saber, a un mal uso del libre arbitrio. Si los hombres han de ser 
elogiados o culpados por sus opiniones y sus actos, se debe a que, según 
Aristóteles y Descartes, nosotros somos responsables de nuestros juicios y 
nuestros errores.



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

156

Es así, piensa Spinoza, que ellos son víctimas, al igual que el vulgo, de la 
ilusión del libre arbitrio. La razón no es en sentido estricto consejera; ella 
es una facultad de la naturaleza, un sistema de ideas adecuadas que de-
terminan necesariamente nuestras virtudes. El hombre virtuoso no sigue 
los consejos de la razón por un libre decreto de la voluntad, sino que es 
guiado necesariamente por ella. En este sentido, nuestras virtudes no se 
diferencian de nuestras pasiones; las primeras son tan inevitables en un 
hombre guiado por la razón como las segundas en un hombre esclavizado 
por las fluctuaciones de la imaginación.

Lo que induce a Descartes al error es su [39] concepción de la virtud y su 
teoría del juicio; vinculada a su teoría de la distinción entre la voluntad y el 
entendimiento: hay juicio cuando nuestra voluntad afirma o niega ideas o 
las relaciones entre ideas percibidas por el entendimiento (Spinoza 2023, 
II, Prop. XLIX, Escolio). Ahora bien, la distinción entre idea y juicio es, según 
Spinoza, tan falsa como la distinción entre voluntad y entendimiento. 
Toda idea encierra en ella misma un juicio porque las ideas no son como 
“pinturas mudas sobre una tabla”, sino que implican, en tanto que ellas son 
ideas, afirmaciones o negaciones (Spinoza 2023, II, Prop. XLIX, Escolio). Si la 
idea es inadecuada, ella conlleva a un juicio falso; si es adecuada, implica un 
juicio verdadero. Debemos renunciar de una vez por todas a una psicología 
de las facultades: nuestra mente consiste en un sistema de ideas, cada una 
de las cuales encierra una afirmación particular. Como las ideas que consti-
tuyen la estructura del mundo del pensamiento están sujetas, como todas 
las cosas naturales, a las leyes necesarias, de esto resulta que la afirmación 
de la verdad dentro del orden teórico y dentro del orden práctico no exige 
una toma de posición libre del sujeto.

Pero, si separamos las nociones de virtud y de “libre arbitrio”, ¿cómo debe-
ríamos definirla?

La virtud, dice Spinoza, es potencia. Dios es vida, porque es la fuerza que 
hace perseverar las cosas en su ser (Spinoza 2014, VI). Su vida es rigurosa-
mente idéntica a su potencia y a su esencia. La potencia de Dios es infinita 
debido a su autosuficiencia, o, más precisamente, debido [40] a su libertad, 
que, en la terminología espinosista, significa el poder de existir según 



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

157       

la sola necesidad de su propia naturaleza (Spinoza 2023, I, Prop. XVII). El 
conatus, esfuerzo para conservar nuestro ser, representa la parte positiva 
de nosotros mismos y expresa en nosotros, dentro de los límites estable-
cidos por nuestra naturaleza, la potencia misma de Dios. Ahora bien, dice 
Spinoza, este esfuerzo por conservarse es el primer y único fundamento 
de la virtud (Spinoza 2023, IV, Prop. XVIII, Escolio). La virtud es potencia 
en cuanto alcanza la excelencia en la conservación de sí misma “Virtud” y 
“vida” están vinculadas porque el conatus, que nos define, es esencialmente 
esfuerzo hacia la vida. Sin embargo, cuando nos encontramos esclavizados 
por las pasiones, nuestro conatus está sujeto a la ley de las cosas exteriores 
y nuestra vida se encuentra, de este modo, disminuida. Al contrario, vivimos 
bajo el régimen de la virtud cuando obramos únicamente según las leyes 
de nuestra propia naturaleza, es decir, libremente. Nuestra vida refleja, 
entonces, la vida misma de Dios en tanto que nuestra potencia de ser lo 
permite (Spinoza 2023, IV, Prop. XX, Demostración). El hombre no es Dios: 
gobernado por las pasiones o desplegando libremente todas las fuerzas 
de su naturaleza, su potencia es siempre limitada. Pero la salvación y la 
libertad del hombre solo pueden ser aseguradas mientras su vida imite en 
la mayor medida posible la vida de Dios a través de la autonomía del deseo.

Ser virtuoso no se trata, entonces, en ningún caso de renunciar a las exigen-
cias de la vida. Es, por el contrario, desear ser feliz, obrar bien y vivir bien 
(Spinoza 2023, IV, Prop. XXI).

Puesto que Spinoza define la virtud en términos de potencia, nos podría-
mos ver tentados a comparar su moral con la de Nietzsche, lo cual sería 
seguramente un error [41].

En primer lugar, mientras que Nietzsche opone la “voluntad de poder”, la 
voluntad de afirmarse y de correr riesgos, a la voluntad de conservación 
de sí mismo, voluntad de conservar “la vida pura y simple”, Spinoza, por 
el contrario, identifica siempre poder y conservación de sí mismo. “Nadie 
puede desear ser feliz, obrar bien y vivir bien, si no desea simultáneamente 
ser, obrar y vivir, esto es, existir en acto” (Spinoza 2023, IV, Prop. XXI). La 
tendencia del ser a su propia destrucción es una imposibilidad natural. El 
hombre que se suicida está constreñido a hacerlo por fuerzas externas. Una 



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

158

cosa es conservarse a sí mismo en la ignorancia de sí mismo; otra es conser-
varse a sí mismo bajo la luz de la razón, tomando conciencia de sí mismo, de 
lo que uno es positivamente, independientemente de las fuerzas externas 
que nos asaltan y nos dan tirones de todos lados.

En segundo lugar, la afirmación de sí mismo en los hombres fuertes es, 
según Nietzsche, voluntad de superarse a sí mismo e incluso de superar la 
condición humana, lo cual le hubiera parecido a Spinoza completamente 
absurdo. “Pues ha de notarse ante todo que cuando digo que alguien pasa 
de una menor a una mayor perfección, y a la inversa, no entiendo que 
cambie de una esencia o forma a otra, pues, por ejemplo, un caballo es 
destruido tanto si se cambia en un hombre como si lo hace en un insecto. 
Sino [que entiendo] que concebimos que su potencia de obrar, en tanto 
que es entendida en virtud de su propia naturaleza, aumenta o disminuye” 
(Spinoza 2023, IV, Prefacio). El espinosismo no es un superhumanismo, sino 
una filosofía a la medida del hombre.

Finalmente, a diferencia de un tema romántico, que [42] Nietzsche reto-
ma, no hay oposición entre las nociones de “vida” y de “razón”. Virtud es 
potencia. Pero ella es –y es precisamente allí donde reside la originalidad 
de la moral de Spinoza– potencia de la inteligencia. En la medida en que el 
hombre está determinado a una acción, porque posee ideas inadecuadas, 
él padece, ya que lo que hace no puede ser explicado por su propia esencia, 
no parte de su propia naturaleza. Por el contrario, en la medida en que uno 
entiende lo que hace y lo hace porque lo entiende, uno obra, ya que tal 
acto se sigue de nuestra propia naturaleza. La esencia del hombre en tanto 
hombre, y no simplemente como ser vivo, es nuestro espíritu en tanto 
que entiende clara y distintamente. El conatus propiamente humano es el 
esfuerzo por entender (Spinoza 2023, IV, Prop. XXVI, Demostración). De ahí 
se sigue que la verdadera utilidad del hombre, conducido por la razón, es 
la que satisface el esfuerzo mismo de la razón, a saber, la inteligibilidad de 
las cosas. Quien dice virtud dice acción, pero, según Spinoza, la contempla-
ción, comprensión de la estructura inteligible de las cosas, es el grado más 
elevado de acción. Es en este sentido que puede decir: “El sumo bien de la 
mente es el conocimiento de Dios, y la suma virtud de la mente, conocer a 
Dios” (Spinoza 2023, IV, Prop. XXVIII).



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

159       

¿Pero cómo puede la virtud así definida sanarnos?

Ella nos sana en virtud del principio de que un sentimiento débil solo 
puede ser vencido por un sentimiento más fuerte. Si definimos la razón 
solo en términos de luz, uno se pregunta cómo es que la razón puede 
[43] vencer a las pasiones. No obstante, Spinoza define la razón como un 
sistema de ideas adecuadas; estas son parte de la “luz natural” en tanto 
que son claras y distintas, y al mismo tiempo son fuerzas. La potencia de 
entender es igualmente una manifestación de la potencia de Dios, una 
manifestación de una perfección superior, puesto que se relaciona con un 
cuerpo humano capaz de un gran número de acciones. Dado que la razón 
humana es igualmente una fuerza de la naturaleza, uno entiende que las 
fuerzas de las pasiones pueden ser superadas por la fuerza de la razón. Del 
conocimiento verdadero nacen deseos que pueden superar los deseos que 
nacen de las ideas inadecuadas. Cuando conocemos nuestros sentimientos 
clara y distintamente, cuando los separamos del pensamiento de las causas 
externas y los asociamos a pensamientos verdaderos, cuando las ideas 
que nos formamos son ideas totales y totalizadoras, idénticas a las ideas 
mismas que Dios tiene de las cosas, encontramos una satisfacción absoluta 
en la verdad y somos liberados así de las pasiones, de las emociones que 
surgen de las ideas inadecuadas. Por ejemplo: cuando nos imaginamos que 
un objeto o un ser humano es la causa de nuestras alegrías y de nuestras 
tristezas, estos abarcan el espacio de nuestra atención; nos fascinan. Ello 
es especialmente cierto cuando se trata de un ser humano, pues creemos 
que aquello que nos hace lo logra libremente, sin estar determinado por 
causas externas. Ahora bien, nada es más dañino para el espíritu que 
aquello que le impide pensar. Pero cuando entendemos nuestras pasiones, 
cuando las relacionamos a varias causas, o mejor, cuando integramos el 
objeto de nuestra pasión en todo un sistema de cosas, donde pierde su 
individualidad y su prestigio, nos liberamos al mismo [44] tiempo del poder 
que tiene de fascinarnos. Al hacer de nuestra afectividad el objeto de un 
conocimiento verdadero, la alegría de la comprensión alivia los tormentos 
que pueden resultar de aquélla. La virtud es inteligencia y la inteligencia es 
libertad porque la libertad es “necesidad comprendida” (Spinoza 2023, V, 
Prop. IV, Escolio).



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

160

Además, ¿podemos decir que la razón reduce totalmente la pasión? Las 
pasiones se refieren al alma en tanto que en ella hay algo que envuelve la 
negación. Pero en nuestra alma, idea de tal o cual cuerpo en acto, siempre 
hay una parte positiva, incluso cuando somos conscientes del cuerpo a 
través de las modificaciones debidas, en parte, a la acción de los cuerpos 
externos. El error se disipa a la luz de la idea verdadera, pues sabemos que 
la idea falsa solamente es una idea parcial, que, indebidamente, debido al 
conatus que le es propio, se ha dado como total. Pero lo que hay en parte de 
verdadero en ella, permanece siempre como tal. La representación sensible 
del sol no es falsa en tanto representación, pues, dada la posición de nuestro 
cuerpo y dado el mecanismo de la percepción, continuaremos percibiendo 
el sol a unos doscientos pies de nosotros, aun sabiendo que dista de noso-
tros más de seiscientas veces el diámetro de la Tierra. Las apariencias, dice 
Alain, retomando un tema espinosista, son lo que deben ser. Pero saber que 
las apariencias no son más que apariencias, es “salvarlas” poniéndolas en su 
lugar (Spinoza 2023, II, Prop. XXV, Escolio). Lo que es verdadero del error lo 
es igualmente de la pasión, en tanto que constituye el aspecto afectivo. La 
negación que ella envuelve es reducida a la luz de la razón, pero lo que hay 
en ella de positivo subsiste en la afección que nace [45] de la razón. Esto es 
lo que Spinoza quiere decir cuando afirma que las pasiones se transforman 
en acciones gracias al conocimiento verdadero. Tomemos el ejemplo de 
la ambición. La naturaleza humana está dispuesta de tal forma que cada 
uno de nosotros aspira a que los demás vivan según su propia naturaleza. 
De ahí la intolerancia y la persecución. Ahora bien, la ambición es pasión, 
debilidad del alma, pues se alimenta de un error: no entendemos que, si 
podemos apropiarnos con rigor del cuerpo de otro, sus pensamientos se 
nos escapan por completo. El hombre que vive bajo el mandato de la razón 
asocia, en cambio, la ambición con las ideas verdaderas. Hay, de hecho, en 
la verdadera naturaleza del hombre, es decir del hombre definido por su 
esfuerzo de entender, la voluntad de comunicar el pensamiento verdadero 
al otro; la razón genera verdades que son naturalmente “compartibles” y 
“comunicables”. La ambición del sabio consiste en conseguir que el mayor 
número de personas posibles gocen con él del mismo bien, a saber, el 
conocimiento verdadero. Pero también sabe que esta comunicación solo 
será real si los demás entienden tan bien como él, y es por esta razón que él 



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

161       

trata a los demás con civilidad y gentileza. La ambición se transforma así en 
moralidad (Spinoza 2023, V, Prop. IV, Escolio).

El conocimiento verdadero nos salva, entonces, en tanto que nos une a 
nosotros mismos y al otro.

Nos une a nosotros mismos, porque la virtud es ante todo amor de sí. El 
egoísta no se ama a sí mismo verdaderamente porque lo que ama es su es-
clavitud y no quien auténticamente es. Si los orgullosos y vanidosos deliran, 
es porque aman las buenas opiniones que [46] otros podrían formarse de 
ellos y no de sus cualidades reales que provienen de su esencia. El envidio-
so en realidad se equivoca, pues, de otro modo, las cualidades del prójimo 
y los éxitos que resultan de estas no le harían sufrir y no querría estar en el 
lugar del otro. Alain expresa bien esta idea de Spinoza: “La estupidez en un 
hombre no es propia de él; la vanidad no es propia de él; la maldad no es 
propia de él. Estas apariencias conmovedoras no expresan en realidad más 
que la debilidad de los hombres ante causas externas” (Alain 1926, 268-
269). El hombre guiado por la razón se ama auténticamente ya que ama 
aquello positivo en sí mismo, lo que constituye el principio de su potencia, 
el poder de comprender.

Ella nos une con los otros. En efecto, los hombres guiados por la razón son 
unidos no solo por sus medios de vida –como los son todos los hombres 
bajo la presión de las necesidades– sino también, y sobre todo, por el fin 
que ellos persiguen: buscan con unánime acuerdo el bien común, acce-
sible a todos los hombres en toda su plenitud, a saber, el conocimiento 
verdadero. Nada nos resulta más útil que el trato con los otros hombres, 
pues todos nuestros poderes se suman para asegurar el esfuerzo común en 
nuestro ascenso hacia el conocimiento adecuado (Spinoza 2023, IV, Prop. 
XVIII, Escolio).

Los hombres, unidos por la razón, forman una sola alma y una sola comuni-
dad cuya única ley es la generosidad, “deseo con el que cada cual se esfuerza 
en virtud del solo dictamen de la razón por favorecer a los demás hombres 
y por unirlos a sí mismo mediante la amistad” (Spinoza 2023, III, Prop. LIX, 
Escolio). Spinoza [47] cita con admiración el siguiente pensamiento de Tales 



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

162

de Mileto: “Todas las cosas son comunes entre los amigos. Ahora bien, los 
sabios son amigos de los dioses. Por tanto, todas las cosas pertenecen a los 
sabios”. Los sabios son amigos ya que la verdad, meta de su aspiración, es 
principio de comunión y de generosidad: inspira en ellos necesariamente 
el deseo de hacerse amigos de los demás según el mandato de la razón 
(Spinoza 2020, 253)2.

En la medida en que los hombres, en esta “sociedad de sabios”, viven 
únicamente bajo los auspicios de la razón, sin necesidad de leyes jurídicas, 
podemos decir que el vínculo que los une es un vínculo religioso. Quien 
dice, en efecto, religión, religión verdadera y no superstición, dice unión 
de amor.

M. Bréhier distingue la noción de “sociedad”, que implica intercambio de 
servicios, de la noción de “comunión”, donde los hombres se unen a través 
de toda su humanidad (Bréhier 1944). Podemos decir que la comunidad de 
los hombres virtuosos es del orden de la “comunión” y no de la “sociedad”.

Esta comunidad fundada en la razón tiene, de hecho, las siguientes 
características:

a)	 Es libre, porque se realiza cuando los hombres siguen su propia natu-
raleza y utilizan su poder de comprensión.

b)	 Es necesaria, porque los hombres virtuosos no pueden no estar de 
acuerdo. Es una unión [48] natural en el grado más elevado. El acuer-
do de las virtudes es tan necesario como las contrariedades de las 
pasiones.

c)	 Escapa de las leyes jurídicas, pues obtiene su fuerza de leyes divinas 
que los hombres descubren en ellos mismos cuando se conocen a 
ellos mismos y las cosas tan adecuadamente como Dios mismo.

d)	 Es abierta. En la comunidad de hombres libres, el amor por el prójimo, 
es decir, el amor a todo ser humano, sea sabio o ignorante, es la regla; 
pues está en la naturaleza del amor ser y querer ser conquistador, 

2	 NT: En la cita original del texto en francés está también la afirmación “toutes choses 
appartiennent aux Dieux” (todas las cosas pertenecen a a los Dioses) que no aparece en la 
traducción de la carta 44 realizada por Atilano Domínguez.



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

163       

como es propio de la verdad ser y querer ser radiante. El poder de 
comprender en los hombres se encuentra desarrollado en mayor o 
menor medida, pero nadie se encuentra completamente desprovisto 
de él, pues de otra manera no sería hombre.

Podemos concluir que la doctrina espinosista de la virtud es una doctrina 
racionalista siempre que precisemos que el racionalismo de Spinoza, en 
esta materia, es a la vez un naturalismo y un utilitarismo.

Este racionalismo es un naturalismo en el sentido de que excluye cualquier 
fundamento teológico de la moral y niega la existencia de valores absolu-
tos y trascendentes. La moral se explica únicamente a partir de tendencias 
humanas y no necesita de otra justificación. La virtud debe ser deseada 
por ella misma, pues “el fundamento de la virtud es el esfuerzo mismo por 
conservar el ser propio” y “la felicidad consiste en que el hombre puede 
conservar su ser” (Spinoza 2023, IV, Prop. XVIII, Escolio).

Esto no significa que Spinoza afirme que la moral sea una extensión de la 
vida biológica. Afirma, por el contrario, que la vida humana se define [49] 
“no por la sola circulación de la sangre y otras funciones comunes a todos 
los animales, sino, por encima de todo, por la razón” (Spinoza 2021a, V, 
5). Pero la razón misma no trasciende de ningún modo la naturaleza: es 
una parte de la naturaleza, tan o incluso más viva que cualquier otra cosa 
natural. Ella es también, por usar un término contemporáneo, del orden 
de la tendencia, pues su esencia consiste en su esfuerzo por comprender, 
esfuerzo específicamente humano, que nos permite vivir mejor.

De esto resulta que la razón no exige nada en contra de la naturaleza y no 
exige nada que esté en oposición a ella. Es también un esfuerzo hacia la 
vida, pero hacia una vida auténtica, ya que esta nos conduce a actuar según 
las leyes de nuestra propia naturaleza. Que cada uno de nosotros se ama a 
sí mismo es tan cierto como que el todo es mayor que sus partes; pero es 
la razón la que nos enseña lo que es exactamente ese “sí mismo” y cómo 
amarlo más eficazmente.



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

164

Quien habla de virtud de ningún modo habla de renuncia y huida del mun-
do. El cuerpo no es como una prisión para el alma de la que deba escapar si 
quiere conservar su pureza. En primer lugar, el alma y el cuerpo constituyen 
una sola y misma realidad expresada en dos lenguajes diferentes. Entonces, 
¿a dónde podría huir? No hay un más allá, ni siquiera un cielo inteligible; es 
aquí abajo, en este mundo, que se juega el problema de nuestro destino, 
de nuestra felicidad y de nuestra desdicha. Si bien la sabiduría espinosista 
exige también un esfuerzo de purificación y de reforma de sí mismo, esta 
se trata de una reforma de nuestro modo de conocer, haciendo posible, 
no el paso de un mundo sensible a algún mundo [50] inteligible, sino la 
transmutación de la mirada que lanzamos sobre un mundo que siempre 
permanece igual. En lugar de mirar el mundo a través de las modificaciones 
de nuestro cuerpo, se trata de verlo con los “ojos del alma” que son “demos-
traciones de la razón”.

De ahí la hostilidad de Spinoza hacia el ascetismo, doctrina que solo germina 
en espíritus melancólicos. Esta es una actitud tradicional de los pensadores 
judíos: la ley debe ser enseñada y practicada con alegría y, a pesar de todas 
las prohibiciones del Antiguo Testamento, es seguir la voluntad de Dios el 
disfrutar de los frutos de la tierra.

Esta es solamente una superstición salvaje y triste, dice Spinoza, la que nos 
prohíbe disfrutar del placer. Ninguna deidad se complace en nuestra im-
potencia, y es conveniente perseguir la melancolía tanto como apaciguar 
el hambre y la sed. Es propio de un hombre sabio aprovechar los placeres 
tanto como pueda. “Digo que es propio de un hombre sabio reponerse y 
recrearse con alimentos y bebidas agradables y moderados, así como con 
los perfumes, la amenidad de las plantas verdeantes, el ornato, la música, 
los juegos gimnásticos, el teatro y otras cosas semejantes de las que cada 
cual puede servirse sin daño alguno para los demás” (Spinoza 2023, IV, Prop. 
XLV, Escolio). La salud y el desarrollo del cuerpo son también condiciones 
necesarias para el desarrollo de nuestra capacidad de comprensión. “Pues 
el cuerpo humano se compone de muchas partes de naturaleza diversa 
que precisan de continuo y variado alimento para que todo el cuerpo sea 
igualmente apto para todo lo que puede seguirse de su naturaleza y, en 



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

165       

consecuencia, [51] para que también la mente sea igualmente apta para 
concebir muchas cosas” (Spinoza 2023, IV, Apéndice XXVIII).

Spinoza, judío pobre y exiliado, concede también cierta importancia al 
dinero. Ciertamente el dinero no es, como a veces lo piensa la gente co-
mún, la fuente de todos los bienes. Es una actitud absurda la del avaro que, 
pensando solo en el dinero, prefiere arruinar su salud con tal de conservar 
la mayor cantidad de dinero posible. Sin embargo, no es un vicio buscar el 
dinero con miras a la satisfacción de nuestras necesidades (Spinoza 2023, 
IV, Apéndice XXIX).

Vivir bajo los mandamientos de la razón no es, como lo piensan los melan-
cólicos y la gente común, aprender a morir. La verdadera sabiduría es una 
meditación sobre la vida (Spinoza 2023, IV, Prop. LXVII, Demostración).

El racionalismo moral de Spinoza es también un utilitarismo, siempre que 
se destaque que es de naturaleza completamente diferente a la del utilita-
rismo de Bentham o de Mill.

Al igual que los utilitaristas ingleses, Spinoza afirma que el hombre virtuoso 
busca ante todo su “propia utilidad”. Pero lo útil para el hombre es aquello 
que satisface el esfuerzo mismo de la razón, esfuerzo por comprender, lo 
que permite aumentar su inteligencia, es decir, su propia naturaleza. “Nada 
sabemos con certeza que es bueno o malo, sino aquello que realmente con-
duce a entender o aquello que puede impedir que entendamos” (Spinoza 
2023, IV, Prop. XXVII). Ciertamente Spinoza no ignora ni la utilidad material 
ni la utilidad social. La razón nos enseña, dice Spinoza, que es conveniente 
captar todo lo que, entre las cosas materiales y vivientes, aparte [52] de 
los seres humanos, pueda contribuir a la regeneración de nuestro ser. Nos 
prescribe, sobre todo, asociarnos con otros seres humanos y unir nuestras 
fuerzas, en lugar de destruirnos unos a otros, pues si bien la vida en sociedad 
exige renuncias de nuestra parte, las ventajas que resultan de ella superan 
esas renuncias en creces. No obstante, la utilidad material y la utilidad social 
se encuentran subordinadas a la utilidad propia de la inteligencia. Por un 
lado, el mantenimiento y el fortalecimiento del cuerpo, el aumento de las 
capacidades del cuerpo, su poder de expansión y resistencia, tienen sus 



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

166

repercusiones en el poder de la inteligencia. Por otro lado, si la asociación 
de hombres es útil, no es solo porque favorece el cumplimiento de nuestras 
funciones biológicas, sino también, y sobre todo, porque la vida en socie-
dad, como veremos, es una condición indispensable para el acuerdo de 
entendimientos y la difusión de la verdad. La noción de utilidad posee para 
Spinoza un sentido bien determinado.

Por otra parte, para los utilitaristas, la razón interviene solo como principio 
de previsión; es ella quien procede a un “cálculo de los placeres”, quien nos 
conduce a intercambiar placeres poco seguros y susceptibles que generan 
dolor por placeres futuros más seguros y menos decepcionantes. Pero, aun-
que el futuro está absolutamente determinado, el conocimiento que pode-
mos tener de él es absolutamente inadecuado. Nuestra inteligencia es, de 
hecho, limitada, y, dada la infinidad de causas que determinan cada aconte-
cimiento, todas nuestras predicciones solo tienen un valor problemático. Es 
por esto que imaginamos los eventos futuros como contingentes y, cuando 
se trata del devenir, es propio de la naturaleza humana oscilar constante-
mente entre la esperanza y el temor. “Mas nosotros, de la duración de las 
cosas, no podemos tener sino un conocimiento [53] del todo inadecuado, 
y los tiempos de existencia de las cosas los determinamos en virtud de la 
sola imaginación, que no es afectada igualmente por la imagen de una cosa 
presente que por la de una futura. De donde resulta que el conocimiento 
verdadero que tenemos del bien y del mal no sea sino abstracto, o sea, uni-
versal, y que el juicio que hacemos acerca del orden de las cosas y del nexo 
de las causas, para poder determinar qué es bueno o malo para nosotros en 
el presente, sea más bien imaginario que real” (Spinoza 2023, IV, Prop. LXII, 
Escolio). Por esto, este cálculo no nos sirve mucho, pues el placer inmediato, 
que “compensa”, siempre acabará prevaleciendo sobre sobre la representa-
ción de un placer futuro completamente incierto. Sin embargo, el Sabio de 
Spinoza, sin realizar cálculos explícitamente, llega a los mismos resultados 
que el honesto hombre contable de Bentham. Puesto que todo lo que el 
espíritu concibe bajo la conducción de la razón lo concibe bajo la misma 
especie de eternidad o necesidad. El sabio necesariamente descuidaría un 
bien presente menor por un bien futuro más grande, así como desearía lo 
menos posible un bien presente grande, que es causa de un mal futuro 
(Spinoza 2023, IV, Prop. LXII, Demostración y Escolio).



Sy
lv

ai
n 

Za
c 

– 
La

 m
or

al
 d

e 
Sp

in
oz

a.
 C

ap
ítu

lo
 II

I: 
El

 h
om

br
e 

ba
jo

 e
l r

ég
im

en
 d

e 
la

 v
irt

ud

167       

Finalmente, el problema de la concordancia de mis propios intereses con 
los del mayor número posible de personas no es planteado por Spinoza. 
En efecto, el interés supremo de la mente humana es la intelección de las 
cosas, el verdadero conocimiento. Ahora bien, este conocimiento es, en su 
propia naturaleza, comunicable, y la alegría que otros pueden obtener al 
acceder a él aumenta aún más nuestra propia [54] alegría. La comunidad de 
sabios, como hemos visto, es al mismo tiempo libre y necesaria.

Sería aún interesante, antes de concluir este capítulo, insistir en la origina-
lidad de la doctrina espinosista de la virtud mostrando lo que la acerca o la 
distingue de la moral estoica.

Sin duda, hay en Spinoza afirmaciones con un acento estoico. Al igual que 
los estoicos, Spinoza piensa que nuestra felicidad no requiere del dominio 
material del mundo por la humanidad. No encontramos en ninguna obra 
de Spinoza la expresión de una esperanza en los beneficios del progreso 
técnico que, en la famosa expresión de Descartes, podría “hacernos dueños 
y poseedores del universo”. Dado que nuestra potencia es limitada en rela-
ción con la potencia de las causas exteriores, no podemos tener un poder 
absoluto sobre ellas. De esto resulta que cuando nos sobrevienen eventos 
desfavorables, siempre que entendamos su necesidad, los soportaremos 
con ecuanimidad, luego de haber hecho lo necesario para evitarlos. El sabio 
sabe que el ser humano es solo una parte de la naturaleza total, y que su 
potencia es limitada. Pero, por el hecho mismo de entender esto, de captar 
la inteligibilidad y la necesidad de un número cada vez más grande de cosas, 
su alma encuentra una satisfacción absoluta en lo verdadero. El ser humano 
que entiende esto –esto es un postulado espinosista– solo puede desear lo 
necesario y encuentra su felicidad en un acuerdo de su inteligencia con el 
orden de toda la naturaleza (Spinoza 2023, IV, Apéndice XXXII).

Sin embargo, existe una diferencia entre la actitud del [55] sabio espino-
sista y la del sabio estoico. Hay, según los estoicos, en el ser humano un 
“centro divino”, un punto donde las cosas y los tiranos nada pueden hacer; 
es su voluntad, ese “fuero interior”, donde puede refugiarse y resistir todos 
los asaltos, como en una “fortaleza”. De esto se concluye que somos due-
ños absolutos de nuestras pasiones. La potencia del sabio es, ante todo, 



Tr
ad

uc
ci

ón
 d

e 
M

ar
ía

 F
er

na
nd

a 
Li

m
o

168

la potencia de su voluntad libre. Spinoza –como lo hemos visto varias 
veces– sostiene que la libertad, como potencia de opuestos, es ilusoria. 
Nuestra libertad y felicidad dependen únicamente de la calidad de nues-
tros conocimientos, del paso del plano de las ideas inadecuadas al plano de 
las ideas adecuadas. La potencia del ser humano reside únicamente en el 
conocimiento verdadero. No somos de ninguna manera dueños absolutos 
de nuestras pasiones ni de nuestros pensamientos verdaderos: nuestras 
ideas inadecuadas, principios de nuestras pasiones y nuestras ideas ade-
cuadas, principios de nuestras virtudes, están sujetas a un determinismo 
estricto. Pero, en la medida en que comprendemos las cosas, el despliegue 
de nuestra inteligencia, aquello que es la “mejor parte de nosotros mismo”, 
compensa en gran medida los inconvenientes que pueden resultar del de-
terminismo de las cosas para la parte material e imaginativa de nuestro ser. 
Incluso cuando Spinoza parece retomar un tema estoico, su moral jamás se 
presenta como una moral de resignación, sino, por el contrario, como una 
moral de afirmación de sí mismo [56].

Bibliografía

Alain, Émile-Auguste Chartier, 1926. Sentiments, passions et signes. Paris: Éditions 
Gallimard.

Bréhier, Émile, 1944. Société et communion, comunicado a la Académie des Sciences 
morales et politiques.

Spinoza, Baruch, 2014. Tratado de la reforma del entendimiento. Principios de filosofía 
de Descartes. Pensamientos metafísicos. Traducción de Atilano Domínguez. 
Madrid: Alianza Editorial.

—	 2020. Correspondencia. Traducción de Atilano Domínguez. Madrid: Guillermo 
Escolar Editor.

—	 2021a. Tratado político. Traducción de Atilano Domínguez. Madrid: Alianza 
Editorial.

—	 2021b. Tratado teológico-político. Traducción de Atilano Domínguez. Madrid: 
Alianza Editorial.

—	 2023. Ética demostrada según el orden geométrico. Traducción de Pedro Lomba. 
Madrid: Editorial Trotta.

Zac, Sylvain, 1966. La morale de Spinoza. Paris: Presses Universitaires de France.


