Weismantel, Mary. Playing With Things. Engaging the Moche Sex Pots.
Austin: University of Texas Press, 2021, 246 pp.

La sexualidad indigena andina en el pasado profundo ha sido, y es adn,
un tema poco explorado por la academia —y, hasta podriamos decir que
negado e ignorado—. Esto es paraddjico, ya que la evidencia material
y visual dejada por las sociedades andinas previas al contacto europeo
es elocuente en representar un mundo altamente sexualizado: vasijas
en formas de érganos sexuales, de cuerpos humanos en pleno coito, e,
incluso, de cuerpos no-humanos en actos de (auto)estimulacién. Muchas
veces, los arqueSlogos andinistas nos escudamos en la falta de textualidad
para no intentar adentrarnos al mundo de las experiencias vividas del
pasado. En Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots, Weismantel
se atreve a desmantelar con audacia este mito y reposiciona las escenas
de sexo producidas por los moches de la costa norte del Perti (200-850
d.C.) en su propia realidad histérica, cultural, y medio-ambiental. Es
decir, en el drido desierto costero en donde el poder politico y religioso
se negocié a partir del acceso al agua, la obtencién de fluidos vitales, y
una relacién profunda con los ancestros.

En este libro, Weismantel analiza criticamente un conjunto de
huacos sexuales' moches provenientes de colecciones de varios museos,
en particular de la ciudad de Chicago. Pero para hacerlo, la autora
requiere deconstruir la base tedrica de la ciencia modernista cartesiana,
el binarismo de género, y androcentrismo cldsico que atin obstaculiza
un entendimiento critico de la sexualidad y el sexo indigena andino.
Utilizando una refinada lupa teérica decolonial, indigenista, y cuir,
Weismantel ofrece un andlisis profundo de cuerpos cerdmicos moche

' He decidido usar este término para traducir la expresién «ex pots» utilizado por

Weismantel en su libro. La manera cldsica en la que nos referimos a estas vasijas en el
Perti es «huacos erdticosy; sin embargo, este término contradice el punto esencial del
libro, que es que estas vasijas no hacen referencia a un erotismo placentero moche ni a
una pornografia intencional que buscéd producir una excitacién en sus observadores.

HISTORICA XLIX.1 (2025): 219-223 / e-ISSN 2223-375X

https://doi.org/10.18800/historica.202501.008


https://doi.org/10.18800/historica.202501.008

220 misTORICA XLIX.1 2025 / e-ISSN 2223-375X

de diversas formas, tamanos y subestilos que presentan un comun
denominador: su contenido sexualmente explicito. La autora se arma,
ademds, de una nueva metodologia que solo puede ser elaborada por
una arquedloga-etndgrafa como ella. Esta metodologia emerge de la
teorfa del performance y del juego que le permite, literalmente, jugar
con las piezas y comprometerse con ellas y sus multiples posibilidades, sus
simbolismos, y la manera en la que estas nos condicionan.

En el capitulo 1 (<Modern Moche»), Weismantel delinea la historio-
grafia de los estudios sobre los huacos sexuales moches inaugurados por
Rafael Larco y Alfred Kinsey en la década de los anos cincuenta. Consi-
derados inicialmente como obscenos y perturbadores, los huacos sexuales
se mantuvieron marginales en los estudios del arte cldsico moche —de
la misma manera que las representaciones de cuerpos y érganos sexuales
femeninos—. Weismantel discute, por ejemplo, que el fz/o (y no el pene)
pudo haber sido considerado un simbolo de poder en el mundo moche,
y como tal, fue reclamado tanto por cuerpos biolégicamente masculinos
como femeninos. Particularmente interesante en este capitulo, es la
dspera critica que Weismantel esboza en contra de Joan Gero, pionera
de la arqueologia feminista, sosteniendo que esta investigadora no solo
hizo caso omiso al evidente placer femenino representado en algunos de
los huacos sexuales (que muestran, por ejemplo, clitoris prominentes y
sexualmente estimulados), sino que, ademds, reforzé un binarismo de
género anticuado que influy negativamente en el estudio de estos objetos.

En el capitulo 2 («Pots Play Jokes»), Weismantel analiza los huacos
sexuales como objetos performativos, puesto que estos nos invitan al
juego, a la experimentacidn sensorial, e, incluso a la risa y las bromas.
Para Weismantel, los huacos sexuales son metéforas materiales que solo
pueden ser entendidos en relacién a un todo relacional con los cuales
adquieren un verdadero sentido. La metamorfosis y transformacion es
un claro concepto inherente en el arte cerimico moche. Por ejemplo,
muchos huacos sexuales representan cuerpos que se mimetizan con rasgos
de multiples especies: pdjaros que se convierten en plantas, plantas
que tienen extremidades humanas y érganos sexuales, o montanas con
personalidades humanas. Estos cuerpos, ademds, contienen y permiten



MURO YNONAN Weismantel: Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots 221

(literal o metaféricamente) la circulacién de liquidos. Presentan orifi-
cios y apéndices que, a su vez, representan érganos sexuales o partes de
cuerpos (penes, vaginas, bocas y anos) que facilitan el movimiento y la
extraccién de liquidos de las mismas vasijas. Estas cerdmicas, por tanto,
no solo representan si no actiian para (y por) nosotros.

En el capitulo 3 («Pots Make Babies»), Weismantel elabora un convin-
cente argumento sobre las percepciones indigenas de la reproduccidn,
las cuales difieren del entendimiento cientifico occidental de la misma.
Weismantel indica que, dado de que los huacos sexuales no parecen
mostrar actos de penetracién vaginal, estos han sido frecuentemente
catalogados como meras escenas de sexo. Sin embargo, para ella esta
suposicion es errada. Para diversas comunidades indigenas amerindias,
y quizds también para los moches, la reproduccién sucede en maltiples
tiempos, a través de diversos actos, por multiples orificios, y con la inter-
vencién de variados agentes. Los huacos sexuales son, para Weismantel,
representaciones idealizadas de una «reproduccién distribuida», con actos
repetitivos que van mas alld de la inseminacién inicial que da «inicio» a
la vida. Las representaciones de sexo anal y sexo oral en el arte cerdmico
moche podrian ser, por ejemplo, indicativos de las multiples vias a través
de las cuales se nutria a una vida en formacién: un proceso de inyeccién
constante de fluidos que garantiza el ciclo reproductivo de una manera
integral. Incluso, la lactancia materna (a veces representada en asociacién
a actos de penetracién anal entre protagonistas adultos de diferente sexo
biolégico) podria indicar una nocién de tiempo intergeneracional en la
que la inyeccién de fluidos en el cuerpo de una madre lactante era nece-
saria para garantizar un paso idéneo de flujos vitales a los recién nacidos.

En el capitulo 4 («Pots Give Power»), Weismantel se centra en la
profunda relacién de los moches con la muerte, sus muertos, y su cons-
tante veneracion. Particularmente interesante es la nocién de poder
gerontocrdtico que introduce Weismantel para reexaminar el potente rol
de los ancestros tanto en la reproduccién de la realidad social moche
como en la legitimidad de poder ejercido por determinados linajes de
élite. Los rituales de libacién que, por ejemplo, son celebrados en las
tumbas de poderosos individuos, y usando vasijas cerdmicas que luego



222 nuTORICA XLIX.1 2025 / e-ISSN 2223-375X

son introducidos en las mismas tumbas, refuerzan un circuito de flujo
de poder y vitalidad entre cuerpos, materias, y planos de realidad. Aqui,
la chicha afiejada (como el cuerpo avejentado/putrefacto del ancestro)
cumple un potente rol de socializacién politica e intergeneracional.
Las representaciones de entidades esqueléticas con penes prominentes
(que a su vez cumplen el rol de picos para beber) refuerzan la nocién
politica de brindar con el muerto, siendo el falo del muerto una fuente
de poder infinita. Para Weismantel no es, por tanto, un pene masculino
prominente el que se representa, sino un falo de ancestro, el cual es un
simbolo inherente de autoridad y poder; un poder que emerge de una
masculinidad filica que puede ser reclamado por poderosos individuos,
sean masculinos o femeninos, solo luego de la muerte. Para la autora,
todos los cuerpos asumen un rol, de tal manera que «los cuerpos infantiles
son recepticulos, los cuerpos adultos son conductos, pero los cuerpos
mds poderosos son los cuerpos avejentados de los ancestros y deidades,
puesto que son puntos de origen de los fluidos vitales que animan el
mundo» (p. 133, mi propia traduccién).

Finalmente, en el capitulo 5, («Pots Hold Water») Weismantel argu-
menta que los huacos sexuales moches son una expresién de una ontologia
circulatoria que anima la realidad. Para ella, ademis, las botellas con
asa estribo son un potente elemento nemotécnico de la circulacion, el
movimiento, y el flujo de sustancias que es indispensable para mantener
el orden y el equilibro en el mundo moche. Contrariamente a la idea de
que estas vasijas no fueron funcionales, Weismantel sugiere que llenarlas
de agua era un requisito para animarlas, y que las escenas sexuales
adquieren sentido bajo una légica de movimiento de fluidos al interior
de los cuerpos cerdmicos que contienen a las escenas. En algunos casos,
incluso, el agua que pudo haber discurrido desde el pico de las vasijas
inyecta con liquido, y de manera directa, los cuerpos en pleno acto
sexual, activando sus orificios y conductos. Pero el agua, tanto en el arte
moche como en el mundo geogrifico real andino, nace de las montanas,
y deidades tales como Aiapaec parecen incluso personificarlas. Aiapaec
estd intimamente asociado al control de la circulacién y el movimiento del
agua. Este, ademds, requiere de otros fluidos: chicha y sangre, para poder



MURO YNONAN  Weismantel: Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots 223

garantizar un flujo perpetuo del agua. Es asi que el agua, la chicha, y
la sangre discurren por los paisajes, los campos agricolas, y los cuerpos,
definiendo los principios de una geografia sagrada que se manifiesta en
los actos sexuales y el flujo de liquidos vitales entre todos los cuerpos,
y no solo aquellos sujetos a la violencia y al sacrificio, cominmente
estudiados en la arqueologia moche.

Aunque con una marcada carencia de un matiz cronolégico y contextual
(que sigue siendo fundamental para entender la trayectoria histérica de
la religién e ideologia moche), asi como de una perspectiva tecnolégica-
productiva de las piezas, Weismantel ofrece una visién que revitaliza los
estudios del género, sexo, y sexualidad tanto del mundo antiguo andino
como moche. La autora integra, con profunda audacia, un necesario
marco tedrico indigenista y cuir, enriquecido con una aguda (auto)etno-
grafia y experimentaci6n lidica de piezas de museos, ofreciendo asi una
mirada de los huacos sexuales moches que no podremos nunca mds pasar
por alto. Pese a que Weismantel reconoce que su voz blanca pertenece a
una academia hegeménica americana que ahora miramos desde el Pert
con cierto recelo, la autora nos ofrece una narrativa potente del pasado
moche. Desde esta narrativa, no podemos entender mis el poder filico
masculino moche sin considerar el deseo femenino y los clitoris estimu-
lados representados en el arte. Asi mismo, no podemos considerar los
flujos vitales sin entender el rol del agua y la sangre en la ecogeografia
desértica de la costa norte. Y, finalmente, no podemos entender el sexo
sin entender las nociones alternativas indigenas de reproduccién y
corporalidad. Este es un libro que estd dando, y seguird dando, mucho de
qué hablar. Y las reacciones tradicionalistas que se oyen ahora en el Pert
sobre este estudio son una prueba de que necesitamos mds libros como
este, que permitan remover los cimientos prejuiciosos (y hasta racistas)
con los que seguimos observando los cuerpos y la sexualidad indigena y
mestiza andina, tanto del pasado como del presente.

LUIS A. MURO YNONAN
The Field Museum of Natural History





