
Weismantel, Mary. Playing With Things. Engaging the Moche Sex Pots. 
Austin: University of Texas Press, 2021, 246 pp.

La sexualidad indígena andina en el pasado profundo ha sido, y es aún, 
un tema poco explorado por la academia —y, hasta podríamos decir que 
negado e ignorado—. Esto es paradójico, ya que la evidencia material 
y visual dejada por las sociedades andinas previas al contacto europeo 
es elocuente en representar un mundo altamente sexualizado: vasijas 
en formas de órganos sexuales, de cuerpos humanos en pleno coito, e, 
incluso, de cuerpos no-humanos en actos de (auto)estimulación. Muchas 
veces, los arqueólogos andinistas nos escudamos en la falta de textualidad 
para no intentar adentrarnos al mundo de las experiencias vividas del 
pasado. En Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots, Weismantel 
se atreve a desmantelar con audacia este mito y reposiciona las escenas 
de sexo producidas por los moches de la costa norte del Perú (200-850 
d. C.) en su propia realidad histórica, cultural, y medio-ambiental. Es 
decir, en el árido desierto costero en donde el poder político y religioso 
se negoció a partir del acceso al agua, la obtención de fluidos vitales, y 
una relación profunda con los ancestros.

En este libro, Weismantel analiza críticamente un conjunto de 
huacos sexuales1 moches provenientes de colecciones de varios museos, 
en particular de la ciudad de Chicago. Pero para hacerlo, la autora 
requiere deconstruir la base teórica de la ciencia modernista cartesiana, 
el binarismo de género, y androcentrismo clásico que aún obstaculiza 
un entendimiento crítico de la sexualidad y el sexo indígena andino. 
Utilizando una refinada lupa teórica decolonial, indigenista, y cuir, 
Weismantel ofrece un análisis profundo de cuerpos cerámicos moche 

1	  He decidido usar este término para traducir la expresión «sex pots» utilizado por 
Weismantel en su libro. La manera clásica en la que nos referimos a estas vasijas en el 
Perú es «huacos eróticos»; sin embargo, este término contradice el punto esencial del 
libro, que es que estas vasijas no hacen referencia a un erotismo placentero moche ni a 
una pornografía intencional que buscó producir una excitación en sus observadores.

HIsTORICA XLIX.1 (2025): 219-223 / e-ISSN 2223-375X

https://doi.org/10.18800/historica.202501.008

https://doi.org/10.18800/historica.202501.008


220    HIsTORICA   XLIX.1 2025 / e-ISSN 2223-375X

de diversas formas, tamaños y subestilos que presentan un común 
denominador: su contenido sexualmente explícito. La autora se arma, 
además, de una nueva metodología que solo puede ser elaborada por 
una arqueóloga-etnógrafa como ella. Esta metodología emerge de la 
teoría del performance y del juego que le permite, literalmente, jugar 
con las piezas y comprometerse con ellas y sus múltiples posibilidades, sus 
simbolismos, y la manera en la que estas nos condicionan.  

En el capítulo 1 («Modern Moche»), Weismantel delinea la historio-
grafía de los estudios sobre los huacos sexuales moches inaugurados por 
Rafael Larco y Alfred Kinsey en la década de los años cincuenta. Consi-
derados inicialmente como obscenos y perturbadores, los huacos sexuales 
se mantuvieron marginales en los estudios del arte clásico moche —de 
la misma manera que las representaciones de cuerpos y órganos sexuales 
femeninos—. Weismantel discute, por ejemplo, que el falo (y no el pene) 
pudo haber sido considerado un símbolo de poder en el mundo moche, 
y como tal, fue reclamado tanto por cuerpos biológicamente masculinos 
como femeninos. Particularmente interesante en este capítulo, es la 
áspera crítica que Weismantel esboza en contra de Joan Gero, pionera 
de la arqueología feminista, sosteniendo que esta investigadora no solo 
hizo caso omiso al evidente placer femenino representado en algunos de 
los huacos sexuales (que muestran, por ejemplo, clítoris prominentes y 
sexualmente estimulados), sino que, además, reforzó un binarismo de 
género anticuado que influyó negativamente en el estudio de estos objetos.

En el capítulo 2 («Pots Play Jokes»), Weismantel analiza los huacos 
sexuales como objetos performativos, puesto que estos nos invitan al 
juego, a la experimentación sensorial, e, incluso a la risa y las bromas. 
Para Weismantel, los huacos sexuales son metáforas materiales que solo 
pueden ser entendidos en relación a un todo relacional con los cuales 
adquieren un verdadero sentido. La metamorfosis y transformación es 
un claro concepto inherente en el arte cerámico moche. Por ejemplo, 
muchos huacos sexuales representan cuerpos que se mimetizan con rasgos 
de múltiples especies: pájaros que se convierten en plantas, plantas 
que tienen extremidades humanas y órganos sexuales, o montañas con 
personalidades humanas. Estos cuerpos, además, contienen y permiten 



(literal o metafóricamente) la circulación de líquidos. Presentan orifi-
cios y apéndices que, a su vez, representan órganos sexuales o partes de 
cuerpos (penes, vaginas, bocas y anos) que facilitan el movimiento y la 
extracción de líquidos de las mismas vasijas. Estas cerámicas, por tanto, 
no solo representan si no actúan para (y por) nosotros. 

En el capítulo 3 («Pots Make Babies»), Weismantel elabora un convin-
cente argumento sobre las percepciones indígenas de la reproducción, 
las cuales difieren del entendimiento científico occidental de la misma. 
Weismantel indica que, dado de que los huacos sexuales no parecen 
mostrar actos de penetración vaginal, estos han sido frecuentemente 
catalogados como meras escenas de sexo. Sin embargo, para ella esta 
suposición es errada. Para diversas comunidades indígenas amerindias, 
y quizás también para los moches, la reproducción sucede en múltiples 
tiempos, a través de diversos actos, por múltiples orificios, y con la inter-
vención de variados agentes. Los huacos sexuales son, para Weismantel, 
representaciones idealizadas de una «reproducción distribuida», con actos 
repetitivos que van mas allá de la inseminación inicial que da «inicio» a 
la vida. Las representaciones de sexo anal y sexo oral en el arte cerámico 
moche podrían ser, por ejemplo, indicativos de las múltiples vías a través 
de las cuales se nutría a una vida en formación: un proceso de inyección 
constante de fluidos que garantiza el ciclo reproductivo de una manera 
integral. Incluso, la lactancia materna (a veces representada en asociación 
a actos de penetración anal entre protagonistas adultos de diferente sexo 
biológico) podría indicar una noción de tiempo intergeneracional en la 
que la inyección de fluidos en el cuerpo de una madre lactante era nece-
saria para garantizar un paso idóneo de flujos vitales a los recién nacidos.

En el capítulo 4 («Pots Give Power»), Weismantel se centra en la 
profunda relación de los moches con la muerte, sus muertos, y su cons-
tante veneración. Particularmente interesante es la noción de poder 
gerontocrático que introduce Weismantel para reexaminar el potente rol 
de los ancestros tanto en la reproducción de la realidad social moche 
como en la legitimidad de poder ejercido por determinados linajes de 
élite. Los rituales de libación que, por ejemplo, son celebrados en las 
tumbas de poderosos individuos, y usando vasijas cerámicas que luego 

muro ynoñán    Weismantel: Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots    221



222    HIsTORICA   XLIX.1 2025 / e-ISSN 2223-375X

son introducidos en las mismas tumbas, refuerzan un circuito de flujo 
de poder y vitalidad entre cuerpos, materias, y planos de realidad. Aquí,  
la chicha añejada (como el cuerpo avejentado/putrefacto del ancestro) 
cumple un potente rol de socialización política e intergeneracional. 
Las representaciones de entidades esqueléticas con penes prominentes 
(que a su vez cumplen el rol de picos para beber) refuerzan la noción 
política de brindar con el muerto, siendo el falo del muerto una fuente 
de poder infinita. Para Weismantel no es, por tanto, un pene masculino 
prominente el que se representa, sino un falo de ancestro, el cual es un 
símbolo inherente de autoridad y poder; un poder que emerge de una 
masculinidad fálica que puede ser reclamado por poderosos individuos, 
sean masculinos o femeninos, solo luego de la muerte. Para la autora, 
todos los cuerpos asumen un rol, de tal manera que «los cuerpos infantiles 
son receptáculos, los cuerpos adultos son conductos, pero los cuerpos 
más poderosos son los cuerpos avejentados de los ancestros y deidades, 
puesto que son puntos de origen de los fluidos vitales que animan el 
mundo» (p. 133, mi propia traducción). 

Finalmente, en el capítulo 5, («Pots Hold Water») Weismantel argu-
menta que los huacos sexuales moches son una expresión de una ontología 
circulatoria que anima la realidad. Para ella, además, las botellas con 
asa estribo son un potente elemento nemotécnico de la circulación, el 
movimiento, y el flujo de sustancias que es indispensable para mantener 
el orden y el equilibro en el mundo moche. Contrariamente a la idea de 
que estas vasijas no fueron funcionales, Weismantel sugiere que llenarlas 
de agua era un requisito para animarlas, y que las escenas sexuales 
adquieren sentido bajo una lógica de movimiento de fluidos al interior 
de los cuerpos cerámicos que contienen a las escenas. En algunos casos, 
incluso, el agua que pudo haber discurrido desde el pico de las vasijas 
inyecta con líquido, y de manera directa, los cuerpos en pleno acto 
sexual, activando sus orificios y conductos. Pero el agua, tanto en el arte 
moche como en el mundo geográfico real andino, nace de las montañas, 
y deidades tales como Aiapaec parecen incluso personificarlas. Aiapaec 
está íntimamente asociado al control de la circulación y el movimiento del 
agua. Este, además, requiere de otros fluidos: chicha y sangre, para poder 



garantizar un flujo perpetuo del agua. Es así que el agua, la chicha, y 
la sangre discurren por los paisajes, los campos agrícolas, y los cuerpos, 
definiendo los principios de una geografía sagrada que se manifiesta en 
los actos sexuales y el flujo de líquidos vitales entre todos los cuerpos, 
y no solo aquellos sujetos a la violencia y al sacrificio, comúnmente 
estudiados en la arqueología moche. 

Aunque con una marcada carencia de un matiz cronológico y contextual 
(que sigue siendo fundamental para entender la trayectoria histórica de 
la religión e ideología moche), así como de una perspectiva tecnológica-
productiva de las piezas, Weismantel ofrece una visión que revitaliza los 
estudios del género, sexo, y sexualidad tanto del mundo antiguo andino 
como moche. La autora integra, con profunda audacia, un necesario 
marco teórico indigenista y cuir, enriquecido con una aguda (auto)etno-
grafía y experimentación lúdica de piezas de museos, ofreciendo así una 
mirada de los huacos sexuales moches que no podremos nunca más pasar 
por alto. Pese a que Weismantel reconoce que su voz blanca pertenece a 
una academia hegemónica americana que ahora miramos desde el Perú 
con cierto recelo, la autora nos ofrece una narrativa potente del pasado 
moche. Desde esta narrativa, no podemos entender más el poder fálico 
masculino moche sin considerar el deseo femenino y los clítoris estimu-
lados representados en el arte. Así mismo, no podemos considerar los 
flujos vitales sin entender el rol del agua y la sangre en la ecogeografía 
desértica de la costa norte. Y, finalmente, no podemos entender el sexo 
sin entender las nociones alternativas indígenas de reproducción y 
corporalidad. Este es un libro que está dando, y seguirá dando, mucho de 
qué hablar. Y las reacciones tradicionalistas que se oyen ahora en el Perú 
sobre este estudio son una prueba de que necesitamos más libros como 
este, que permitan remover los cimientos prejuiciosos (y hasta racistas) 
con los que seguimos observando los cuerpos y la sexualidad indígena y 
mestiza andina, tanto del pasado como del presente.

luis a. muro ynoñán
The Field Museum of Natural History

muro ynoñán    Weismantel: Playing With Things, Engaging the Moche Sex Pots    223




