«Razén y cuenta que avia de dar al Inga quando
bolviese del otro mundo»: ;Trazas del Inkarri en la
Misceldnea austral de Dévalos y Figueroa (1602)?

«Razén y cuenta que avia de dar al Inga quando bolviese del otro
mundo»: Traces of the Inkarri in the Misceldnea austral by Davalos y
Figueroa (1602)?

ANDRES AJENS

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion
andres.ajens@umce.cl

hteps://orcid.org/0000-0002-4761-3547

RESUMEN

Ofrecemos un andlisis literario, histdrico y filoldgico de un relato de la Misce-
ldnea austral de Diego Divalos y Figueroa (Lima, 1602), a fin de aquilatar
su verosimilitud como su veracidad, en vista de que en él comparece por vez
primera uno de los motivos recurrentes de los llamados mitos del Inkarri (s. XX):
el eventual retorno del Inca. Los andlisis muestran un alto grado de veracidad,
asi como algunos problemas de verosimilitud. Con todo, ello permite dar cuenta
de una articulacion doble (Abercrombie) que opera al interior de dicho relato,
ast como de un double bind (Derrida) entre relato literario y etnogrifico.

Palabras clave: Misceldnea austral, mitos del Inkarri, valle de Xauxa, articu-

lacion doble, double bind.

ABSTRACT

We offer a literary, historical and philological analysis, of a story from the
Misceldnea austral of Diego Ddvalos and Figueroa (Lima, 1602), to assess its
plausibility as well as its veracity, in view of the fact that one of the recurrent

HISTORICA XLIX.2 (2025): 9-53 / e-ISSN 2223-375X

https://doi.org/10.18800/historica.202502.001


mailto:andres.ajens@umce.cl
https://orcid.org/0000-0002-4761-3547
https://doi.org/10.18800/historica.202502.001

10 musTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

motifs of the so-called myths of the Inkarri (s. XX), the eventual return of the
Inca, appears here for the first time in a historical source. Analysis reveals a high
degree of veracity, as well as some issues around plausibilivy. Taken together, this
allows for a double articulation (Abercrombie) that operates within the story,
as well as a double bind (Derrida) between the literary and ethnographic story.

Keywords: Misceldnea austral, Inkarri myths, Xauxa valley, double articulation,
double bind.

n «Guaman Poma, primer autor del ciclo del Inkarri», Mercedes

Lépez Baralt postula a «Felipe Guaman Poma, si bien en un sentido
figurado, como el primer autor del ciclo del Inkarri».! El argumento
principal es que en La nueva cordnica (c. 1616) se da por vez primera uno
de los motivos nucleares de los relatos del Inkarri y, mds ampliamente,
de lo que Lépez Baralt, con Watchel, Meneses, Beyersdoff, Husson ez 4/,
denominan el «ciclo» del Inkarri,? esto es, el relato y puesta en escena de
la muerte por degollacién de Atahualpa en 1533 (contra toda la evidencia
histdrica) como efectivamente lo serfa la de Tipac Amaru, cuarenta afios
después, en el Cuzco. Aunque la nocién de «mito» del Inkarri® fuera no
poco problemdtica, de manera esquemdtica podemos decir que alude

Lépez Baralt 1993: 40; itdlicas nuestras, y asi en lo que viene, salvo que se indique
lo contrario.
2 Por ciclo, Lépez Baralt (1993, 2004) entiende no solo relatos orales, sino también
las representaciones visuales (pinturas) y dramdticas, asi como elegfas en quechua, que
abordan la temdtica de la captura y muerte del Inca.
3 Arguedas 1957, 1967.
4 Desde ya, Arguedas incluye entre lo que denomina «mitos del Inkarri» (2006 [1967]:
183-188) textos que no aluden a Inca alguno. Omer (2009) distingue sinépticamente
tres estratos de memoria en juego. El primero remite a secuencias narrativas locales, ante-
riores al sefiorfo del incario (en el caso de las variantes de la zona del Cuzco, esta capa es
ocupada por historias prefundacionales y fundacionales del propio incario): relaciones de
apuy wamani, de chullpa'y fiawpa-machu, de los hermanos Ayar, etc. Un segundo estrato
remite a relatos de Incas (llamados o no Inkarr) como héroe civilizador que derrota a los
Aaupa-machu o chullpa preincaicos, de las guerras de los cuzquefios con los chancas, de
los combates entre Inkarr{ y Collarri, etc. Por dltimo, hay un estrato que se refiere esta
vez explicitamente al conflicto entre Inkarri y Espafiarr{ (con o sin tales apelativos).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 11

a relatos (y en el caso del ciclo, también a representaciones) en que se
da cuenta del conflicto entre Inkarri (con o sin este titulo, pudiendo
ser Atahualpa, Hudscar e incluso Manco Cdpac) y Espanarri (pudiendo
ser Pizarro, Almagro o el rey de Espafia), la muerte por degollacién del
primero por el segundo, y el destino de la cabeza del Inca: en algunos
relatos estd en Cuzco o en Lima y cuando logre reunirse con su cuerpo,
el Inca volverd, y, en otros, que su cabeza ha sido enviada a Espafa y
el rey (o la reina) castiga a Pizarro (o Almagro) con la muerte (incluso
en la hoguera) por haber desobedecido sus 6rdenes de tratar bien a los
naturales y haber asesinado a un personaje de estirpe real.

En vista que el motivo de la vuelta del Inca® aparentemente no aparece en
fuente alguna en los siglos XVI y XVII, sino solo a partir de la sublevacién
de Juan Santos Atahualpa en la segunda mitad del siglo XVIIL® no lejos de
Jauja, su ocurrencia en un relato incluido en la Misceldnea austral invita a
un andlisis desde ya literario, histdrico y, en parte, filolégico y filogréfico, a
fin de aquilatar al menos en parte su veracidad (su cardcter de verdad o de
testimonio veridico de un acontecimiento real, datable, ocurrido), como
su verosimilitud (credibilidad, independiente y complementariamente a su
veracidad). Si, como sopesaremos luego, el suceso relatado por Dévalos y
Figueroa (en adelante, en ocasiones, Ddvalos) habrd ocurrido en un pueblo
del valle de Xauxa (Jauja) hacia 1574, cuarenta afios antes del tltimo
remiendo de La nueva corénica de Guaman Poma, una pregunta desde ya

> En los mitos recogidos en quechua, la vuelta del Inca viene marcada por variantes

de la raiz verbal kuti-, ‘volver’, ‘voltear’ e incluso ‘invertir’, como en Pachakuti, vuelta o
inversién del espacio-tiempo o «mundo».

«Los indios de este valle o provincia de Jauja y los de Tarma estén muy contentos
y en algunas partes ya no obedecen al cura, diciendo gue ya viene su inga»; carta del
franciscano José Gil Mufioz (Aranda 2009: 69).

Esla fecha que da la Real Academia de Historia, es decir, el mismo afio o el afio siguiente
a la llegada de Ddvalos al Pert, cuando, desde Lima, emprende viaje (con detenciones
en Jauja y Cuzco) a La Paz, llegando a esta a fines de 1574 [https://historia-hispanica.
rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa]. Ahora bien, como recuerda Rose,
Colombi sostiene que llega al Perti hacia fines de 1574 o principios de 1575; sin embargo,
un documento citado por Lohmann Villena hace suponer que fue alrededor de 1573
(2003: 47-55). Latasa Vasallo afirma que Ddvalos llega al Perti en 1573 y se asienta en
La Paz en 1574, pero sin indicar fuente (2005: 423). Sea como fuera (que haya pasado


https://historia-hispanica.rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa

12 nsTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

se impone: ;como es posible que un indio principal® de un curacazgo y
repartimiento de los Andes centrales le mencione a un corregidor espafiol
que el Inca puede eventualmente volver, a solo dos afios de la degollacién
de Tapac Amaru (el dltimo Inca de Vilcabamba) en la plaza del Cuzco,
en 15722 En otras palabras, ;c6mo es que este relato de Ddvalos (quien
lo llama indistintamente «relacién» y «cuento») incluye incipientemente
el testimonio de un motivo recurrente de los llamados mitos del Inkarri?
Para comenzar a responder estas preguntas, analizamos este cuento de la
Misceldnea austral, el cual habrd recibido por demds escasa atencién en
los estudios andinos, de cualquier indole.’

UN CUENTO DIGNO DE SER OYDO

La Misceldnea austral, obra sefiera del llamado Parnaso antdrticoy, con leves
matices, de la Academia antdrtica," de fines del siglo XV1y comienzos del
XVII, se organiza en una serie de coloquios que abordan, como su nombre
lo indica, materias diversas, mezclando prosa y verso. Los coloquios dan
cuenta de las conversaciones entre Delio (Ddvalos y Figueroa) y Cilena
(Francisca de Briviesca y Arellano, a la saz6n su mujer, hija de Gracidn de

por Xauxa hacia fines de 1573, en 1574 o0 a comienzos de 1575), es el mismo corregidor
quien estd en funciones durante esos afios en Xauxa, como veremos luego.

Curatola y de la Puente Luna ofrecen evidencia de que entre los soras de Lucanas,
Qhara-Qhara de Sacaca y en el valle de Jauja, a menudo los quipocamayos eran indios
principales y aun curacas: «Se trata, evidentemente, de dos funciones distintas pero
afines y complementarias, a menudo ejercidas por un mismo individuo» (2013: 210).
De Jauja: «El caso andlogo del valle de Jauja refuerza esta tesis. Alli, algunos caciques de
rango medio eran también quipucamayos y algunos de estos eran parientes cercanos de
los sefiores étnicos» (75.).

° Hasta donde tenemos noticias, solo tres autores se han referido, de manera sucinta, a
este relato de Ddvalos en el contexto de indagaciones acerca de los quipos: MacCormack
(1985, 1995), Loza (1998a) y Brokaw (2013).

19 De la Academia antdrtica, se comienza a apelar en la dltima década del siglo XVI,
aunque hasta hoy no estd claro si se trata de un grupo de escritores y académicos que
alguna vez se reunid en alguna tertulia en Lima o si solo se trata de un mote identifica-
torio, con cierto mecenazgo de mds de un «virrey poeta» de la época. El Parnaso antdrtico,
en tanto, aparece por primera vez en el libro homénimo de Diego Mexia de Fernangil
(1608), residente en Lima, tal vez como un guifio en parte demarcatorio con respecto
a la Academia.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 13

Briviesca y Munatones, miembro del Consejo de Indias por largos afios
y también del de Castilla, dama culta que habra sido menina de la reina
Juana de Austria y dama de Isabel de Valois y, ya en el Perti, acaudalada
viuda de un conquistador enriquecido, antes de casarse con Ddvalos)'"' en
un huerto de las cercanias de La Paz.'* Dédvalos —quien, aun siendo un
petrarquista y humanista confeso, oscila atin entre Ginés de Septlveda y
las Casas (0, més especificamente, en este tltimo caso, Cieza de Ledn y el
jesuita Acosta)'® en su entendimiento de los indios del Pert— dedica dos
coloquios a abordar misceldneas referidas a «los Indios». En el coloquio

' Colombi-Monguié 1986: 418.

12 Segin Lohmann Villena (2004: 16), dofia Francisca (a sus quince afios) pasa al Perti
en 1562, recién casada con el capitdn Juan Remdn (corregidor de Cuzco de 1567 a
1571 y, antes, maese de campo del gobernador de Chile Garcfa Hurtado de Mendoza
y, por ello, viene mencionado en La Araucana); le sigue pleito de divorcio en 1577 «y
tuvo devaneos con Diego de Portugal, sobrino del virrey» conde de Villar. Viuda en
1588, se casa al afio siguiente con el autor de la Misceldnea austral. Mas tarde, vuelve a
promover juicio de divorcio, esta vez contra Ddvalos y Figueroa. Vista la diferencia de
edad con su primer marido (treinta afios), muy probablemente se traté de un matri-
monio por conveniencia con un rico indiano. Pero dado que don Gracidn de Briviesca
y Munatones habrd sido consejero de Indias y luego de Castilla y, por tanto, tenia un
buen pasar, el matrimonio por conveniencia resulta algo extrafio. La explicacién tal vez
es la siguiente: Diego de Briviesca y Mufiatones, hermano de don Gracidn, es enviado
al Perti en 1560 por Felipe I1, junto a otros dos altos funcionarios, en una comisién para
hacer una averiguacion sobre la perpetuidad de las encomiendas. Terminada su comi-
sion y vuelto a Espafia (a comienzos de 1562), segin unos apuntes de Ledn Pinelo que
cita M. Jiménez de la Espada, se le ordena «que no llegase 4 la cérte en cinco leguas, y
encarcelado primero en Olivas y después en Ocana, siguiéle el Consejo su causa, por la
que resulté condenado en diferentes cantidades por diferentes cargos muy cuantiosos,
aunque dificiles de liquidar» (1881: LIV). Dofia Francisca se casa con Juan Remdn en
tal coyuntura. En cuanto al huerto en las cercanias de La Paz, pudiera ser el de Caracato
(Paz Rescala 2019: 115) o su «heredad de Mecapaca», como ella la llama en su testamento
(en Paz Rescala y Eichmann 2024: 591), al sudeste de La Paz.

13 Paz Rescala analiza la relacién no poco entreverada de Dévalos con «el mundo indi-
gena» (2019: 97-105), y sintetiza: «La relacién de Ddvalos con el mundo indigena no es
en absoluto simple, podria definirse como un contrapunto que oscila entre el rechazo y
la admiracién» (ib.: 299). Rose da como sus fuentes para temas peruanos la Crénica del
Perii, de Cieza, la Historia de las Indias, de Lépez de Gémara, la Historia del Peri, de
Agustin de Zdrate, la Historia natural y moral, de Acosta, y la anénima Historia general

de la Comparnia (2003: 22).



14 msrorIcA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

XXXIV —titulado: «<EN QUE SE ESCRIVEN LOS SACRIFICIOS q los
Indios usavan, y la poca estimacién que del tiempo hazen, con probados
exemplos de su inhabilidad, y de q atinaron con la inmortalidad del anima,
con algunas falsas opiniones de philosophos, y algunas sentencias sobre la
inbidia»—, Cilena le plantea a Delio su deseo de saber: «Aora desseo saber si
estos Indios conocfan o tenfan por cierta lz inmortalidad del alma»."* A lo
que Delio responde que si, aunque de modo algo rustico y casi por azar."
Para lo cual le da una serie de argumentos, comenzando por mencionar
el hecho de que al morir un indio sus familiares le dejan comida cerca de
su cuerpo (momificado, puesto en alguna cueva o enterrado). Es en este
contexto donde Delio se dispone a narrar una «Relacién notable de un
Indio» (como la titula o resume al margen izquierdo y que desde ya juega
con la ambigiiedad de si se trata de una relacién dada por un indio o de
una acerca de un indio) y que luego, en el cuerpo del texto, llama «un
cuento digno de ser oydo». Estamos ante un relato que opera argumenta-
tivamente como exempla para acreditar una tesis: si, los indios, pese a su
rudeza y barbaridad, tienen alguna nocién de la inmortalidad del alma. El
vocablo cuento parece tener ahi el mismo significado que se le suele atribuir
actualmente (narracién o relato), sin que ello conlleve una connotacién de
ficcion o fidbula'y menos de patrana o embuste. El Tesoro de Covarrubias,
casi contemporaneo de la Misceldnea austral, aunque no trae una entrada
especifica para Cuento, en Contar da (entre otras acepciones) ofrecer una
relacién de sucesos no necesariamente fantdsticos: «Conzar [...], referir algiin
caso, o acontecimientor. Para los relatos fantasiosos, Covarrubias reserva el
término fabula: «Fibula, una narracién artificiosa, inventada para deleitar
y entretener de cosas, que ni son verdad, ni tiene sombra de ella».

El cuento que Delio cuenta, en cuanto argumento probatorio de la
creencia en la inmortalidad del alma por parte de los indigenas peruanos,

! Dévalos y Figueroa 1602: 151a.

15 Esta opinién, también de Cieza, Polo de Ondegardo, el IIT Concilio de Lima, etc.,
estd muy difundida en el virreinato; hacia 1630, el jesuita italiano Anello Oliva lo
confirma: «también tuvieron noticia [los indios] de la inmortalidad del Alma, pero esta
y aquella tan obscura y llena de tinieblas de errores y blasphemias, quanto el Demonio
se las ensefava para ser Sefior dellos y tener tiranizadas sus Almas» (1998: fl. 37r.).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 15

se ofrece entonces como relacién veridica (verdadera) de sucesos real-
mente acontecidos y no como una narracién de sucesos alegéricos,
fantasiosos, figurales o fantdsticos. En tal narracién, Ddvalos (en boca
de Delio) opera como testigo que se compromete a decir la verdad. ;Lo
hace? ;Hasta qué punto? Antes de dilucidar, en parte, esto, retengamos la
estructura y los componentes bésicos del relato. Los actores o personajes
que comparecen en la narracién son tres: el corregidor del valle de Xauxa
(del cual se omite el nombre), el propio narrador (Delio alias Diego
Dévalos y Figueroa) que puntualmente lo acompana, y «un Indio viejo»,
aparentemente no del comun sino un principal. La estructura del relato
es cldsica: tiene comienzo (dpynv), medio (uéoov) y fin (zedevtny), a
decir de La Poética de Aristételes. Asi, tiene una introduccién que, junto
con situar minimamente la narracién, plantea un problema o enigma a
resolver: paseando por el pueblo de Atunxauxa (también: Hatunxauxa),
cabecera del repartimiento y curacazgo homénimo, el corregidor y su
acompafiante ocasional (el narrador), se topan con un «Indio viejo»,
el cual, aparentemente, les esconde o simula algo (lo que opera como
puntual enigma a encarar y resolver):

[Plassando yo por e/ valle de Xauxa, que es vno de los mas poblados y ricos de
este Reyno, y andando en compainia del corregidor por las calles de vn pueblo
llamado Atunxauxa [Santa Fe de Hatunxauxa, cabecera del repartimiento y
curacazgo homénimol, vimos vn Indio viejo, con vn grande mago de cuerdas
de lana bien torcidas y de diversas colores en la mano, gellos llaman Quipos,
pues como este Indio viesse que e/ corregidor y yo le aviamos visto procurd
esconderse con su carga, mas no lo pudo hazer como pensaba, porque ¢/
corregidor lo llamd y preguntd de que eran tan largas quentas '°

Luego viene un desarrollo, breve, donde se busca resolver el enigma:

el corregidor lo llamé y preguntd de que eran tan largas quentas, el Indio
turbado comengo a [dis|variar, con lo qual acrecenté en el corregidor ¢/ deseo
de saberlo que le preguntava, y asi lo puso en termino de acotes y de cortarle
el cabello, ges la mayor afrenta que se les puede hazer, 7

16 Dévalos y Figueroa 1602: 151.
7 Ib.



16 HusTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Y, en fin, tiene un fin tan abrupto como meridiano, a/ias desenlace:

el Indio vino a confesar diziendo, que aquel quipo con otros muy grandes que
tenia [se trata pues de un quipukamayuq o encargado de quipos del curacazgo
de Atunxauxal, era la razdn y cuenta que avia de dar al Inga quando bolviese
del otro mundo de todo lo [que] avia sucedido en aquel valle en su ausencia:
donde se yncluyan todos los Espanoles que por aquel real camino avian
pasado, lo que avian pedido y comprado, todo lo que avian hecho asi en bien
como en mal. El corregidor tomé y quemd sus quentas, y castigé al Indio.'

En vista de que el relato de Delio se plantea como una relacién veridica,
junto con plantearnos la posibilidad de perfilar la identidad histérica
tanto del corregidor como del indio viejo entrevistos, cabe subrayar
al menos un par de preguntas que suscita lo narrado. En primer
lugar, ;cémo es que el dicho corregidor, autoridad médxima de los tres
repartimientos que conforman el corregimiento del valle de Xauxa
(Hatunxauxa, Ananhuanca y Lurinhuanca), destruye y, mds especifi-
camente, quema un quipo de un indio aparentemente principal?, ;qué
contexto o excepcional coyuntura pudiera estarse dando para dar lugar
a tal accién extrema, dado que no hay noticia en fuente colonial alguna
de algo parecido ni con respecto a autoridades civiles ni eclesidsticas?™
Luego, ;como es que a apenas dos afios del degollamiento del dltimo
Inca (de Vilcabamba) en el Cuzco, en 1572 —dado que sabemos que

'S 1b.

19 Sin descartar la ocurrencia de otros casos de quipos destruidos, Brokaw afirma: «[Q]
ue yo sepa, solo se registra un caso de un quipu destruido por un espafiol, pero es un
caso aislado en Jauja con motivos politicos en vez de religiosos. En su Misceldnea austral
(1602), Diego de Avalos y Figueroa... » (2013: 135). Y anade: «Es importante notar que el
corregidor pregunté sobre e/ contenido del quipu antes de reaccionar. Si el quipucamayoc
le hubiera dicho que el quipu contenia un registro de las obligaciones tributarias, el
funcionario no habria tenido ningtin problema. En otras palabras, e/ problema no era el
quipu mismo, sino la indole de la informacion registrada en él, en este caso, acompanada
por una declaracion tan subversiva como la del regreso del Inca» (ib.). Sobre la hipétesis
del cardcter subversivo de la respuesta del indio, volveremos. De paso, Brokaw aclara que
las disposiciones del Tercer Concilio Limense (1583) en materia de quipus estuvieron
dirigidas exclusivamente a «destruir completamente» aquellos quipus asociados con las
prdcticas religiosas andinas tradicionales, porque el mismo Zércer cathecismo, de dicho
concilio, instruyé que los indios hicieran quipus para facilitar la confesion (ib.: 133-135).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 17

Dévalos y Figueroa pasa por el Valle de Xauxa c. 1574/1575 de camino a
La Paz—, un indio principal del valle aparentemente desafia (en actitud
politicamente «subversiva», al decir de Brokaw) a la mdxima autoridad
espanola del corregimiento, planteando que dicho quipo estd entrelazado
con la posibilidad de un retorno del Inca? Para responder, al menos
en parte a estas interrogantes, cabe demorarnos en un sucinto anilisis
histérico de (1) la tradicién y usos de quipos similares en el valle de
Xauxa en la segunda mitad de siglo XVI, y de (2) la eventual excepcional
coyuntura politica que vive el corregimiento en cuestién y, en general,
el conjunto del virreinato peruano, al momento de ocurrir los sucesos
relatados en esta breve relacién de la Miscelinea austral.

LOS QUIPUS DEL VALLE DE XAUXA EN LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XVI

El término gquipo o gquipu (o gipu) viene recogido en los primeros
diccionarios quechua-castellanos: «Razén, o quenta»,” «fiudo, o quenta
por nudos».?" Asi, cuando en su relato Ddvalos pone en boca de un
«Indio viejo» portador del quipo la expresion «dar razén y cuenta», estd
reiterando una férmula fija, comtn en esos siglos, tomada del fondo
castellano: «CVENTA, la razén de cada cosa. [...] Cuenta y razon, es lo
que se requiere en toda cosa» (Covarrubias).

Sobre el uso de quipos como mecanismo de contabilidad econémico-
administrativa en el Pert colonial, hay bibliografia abundante, sobre la
cual no cabe volver aqui. Recordemos de manera sindptica, con todo,
que su uso para solicitudes y disputas ante diversas instancias legales
de la burocracia colonial es frecuente hasta fines del siglo XVI (incluso
solicitados por autoridades espafioles para fortalecer sus argumentos);*
y para la contabilidad y planificacién del tributo de ayllus y curacazgos

20 1 exicon, de Domingo de Santo Tomds, 1560.

2L Vocabulario, de Diego Gonzdlez de Holguin, 1608.

22 Hacia 1560, el cacique de Parinacochas, Juan Chancavilca, ocupa un rol preponderante
en un juicio que el licenciado Polo de Ondegardo le sigue en el Cuzco a los herederos
de un excorregidor de tal repartimiento, suministrdndole los quipus de los bienes que le
habian entregado obligadamente entre 1545 y 1549, con su correspondiente traduccién

a lenguaje hablado (Glave 2013).



18 mnusTORICA XLIX.2 2025 / €-ISSN 2223-375X

sigui6 siendo habitual en los siglos venideros, aunque de manera decre-
ciente con el avance de la alfabetizacién de curacas, indios principales y
primeras y segundas personas de las comunidades.”

El caso del valle de Xauxa, sin ser una excepcidn a lo anterior, ocupa
sf un lugar destacado durante la segunda mitad del siglo XVI. Espe-
cialmente el uso de quipos similares al aludido en el relato de Ddvalos,
quipos en que se consigna «todos los Espafioles que por aquel real camino
[en Xuaxa] avian pasado, lo que avian pedido y comprado, todo lo que
avian hecho asi en bien como en mal», o sea, cuentas de lo que habian
dado a los espafoles y también lo que estos le habian tomado o robado
(incluyendo hombres de guerra o de carga, mujeres, oro, plata, animales,
alimentos, etc.) y que pudieran haber sido guardados para cobrar cuentas
en algiin momento, pero también, en sus inicios al menos, para informar
eventualmente al Inca (el sucesor de Atahualpa o Hudscar, fuera quien
fuera). El caso mds conocido es el que cita Cieza de Leén en su Crénica
del Perii (c. 1553). Cieza dice que quedé «espantado» ante la precisién
de las cuentas por nudos en el valle de Xauxa, y justamente con un quipo
de las caracteristicas mencionadas en la Misceldnea austral. Aunque es
bien conocido, por su alto valor testimonial vale consignar el pasaje in
extenso. En el capitulo XII de la segunda parte de su crénica (publicada
en Espana solo a fines del siglo XIX), Cieza, quien pasa por el valle de
Xauxa en algiin momento entre 1547-1548, cuando llega al Pert, y
1551, en que vuelve a Espafia,* cuenta:

2 Los quipus fueron empleados en la planificacién, la contabilidad y la fiscalizacién de
la vida interna de algunas comunidades indigenas de los Andes hasta fines del siglo XIX
o comienzos del XX. [...] Los guipus constituyeron un sistema paralelo al de la escritura
alfabética, utilizado constantemente para la autofiscalizacién, la coordinacién de las
cuotas de trabajo, la distribucién de recursos como el agua y la tierra y la contabilidad
de los bienes producidos y entregados por las distintas comunidades» (de la Puente
Luna 2016: 57). Para Xauxa, de la Puente Luna anota que para fines del siglo XVT «el
alfabeto latino se compenetré con los cordeles anudados hasta desembocar en un sistema
hibrido bastante funcional que, sin embargo, parecia privilegiar todavia el segundo tipo
de registro sobre el primero» (ib.: 84).

24 De la Puente Luna (2022: 63) sefiala que fue en 1549, aunque no precisa la fuente.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 19

Yo estaba incrédulo en esta cuenta [por quipo] y, aunque lo ofa afirmar y tratar,
tenia lo mds dello por fibula [por cuento ficcional o embuste]; y estando en
la provincia de Jauja, en lo que llaman Marcavillca [cabecera del curacazgo de
Lurinhuancal, rogué al sefior Guacapdra [por Guacrapducar, don Jerénimo,
como confirmaremos luego] que me hiciese entender la cuenta dicha [del
quipo] de tal manera que yo me satisficiese a mi mismo, para estar cierto
que era fiel y verdadera; y luego mandé a sus criados que fuesen por los quipos,
y como este sefior sea de buen entendimiento y razén para ser indio [sic],
con mucho reposo satisfizo a mi demanda y me dijo que, para que mejor lo
entendiese, gue notase que todo lo que por su parte habia dado a los esparioles
desde que entrd el gobernador don Francisco Pizarro en el valle estaba alli sin
Jaltar nada: y asi vi la cuenta del oro, plata, ropa que habian dado, con todo
el maiz, ganado y otras cosas, que en verdad yo quedé espantado dello. [...] Y
en cada valle hay esta cuenta hoy dia, y siempre hay en los aposentos tantos
contadores [es decir, quipucamayos alias gipukamayuq] como en ¢él hay
sefiores y de cuatro en cuatro meses fenescen sus cuentas [«fenecer cuentas:
rematarlas (Covarrubias)] por la manera dicha.”

Nétese que Cieza dice que el curaca de Lurinhuanca manda a sus criados
(;sus quipocamayos?) a buscar el quipo (que estd, aparentemente, en otro
lugar); luego, que el curaca Guacrapducar le da a entender cémo se efectta
la contabilidad; y, en fin, distingue a los «sefiores» nativos (o curacas)
de los «contadores» o quipocamayos, sefialando de paso que hay tantos
«contadores» como sefiores o curacas principales hay en cada comarca.
Pero hay mds, pues entre los anos 50 y 70 del siglo XVI, hay tres
ocasiones al menos en que quipos de los curacazgos de Xauxa (quipos
similares a los del relato de Dévalos y, antes, de Cieza) comparecen en
instancias legales, donde se presentan por escrito «probanzas» de méritos y
«memoriales» con transcripciones de los datos consignados en los quipos,*
como complemento de declaraciones prestadas por indios principales,
asi como de testigos espafoles ante instancias judiciales del virreinato.

25 Cieza 2000: 56.

26 Ep instancias legales, «los quipus eran leidos en voz alta de las cuerdas anudadas
por el quipocamayoc para que el intérprete los traduzca al escribano, y este los volvia a
registrar por escrito en espaiioly (Huamanchumo 2011: 280); por caso, la Visita hecha
a la provincia de Chucuito (1567) y del Pleito de los indios del repartimiento de Sacaca con
los herederos de Alonso Montemayor, ante la Audiencia de La Plata (1572); Loza 1998b:
150-153.



20 nusTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

En 1558, son presentadas ante la Audiencia de Lima unas «Memorias
de los auxilios proporcionados por las tres parcialidades de Luringuanca,
Ananguanca y Xauxa, la primera desde la llegada de Pizarro a Caxamarca
y las dos segundas durante la pacificacién de Herndndez Girdn» (titulo
y resumen dado por Espinoza Soriano),” probablemente con ayuda de
dominicos y franciscanos que por entonces adoctrinan en Xauxa.”® En
ellas, don Alonso, en nombre de don Jerénimo Guacorapducar (el curaca
de Lurinhuanca mencionado por Cieza), don Pedro, en nombre de don
Cristdbal de Alaya (curaca de Ananhuanca) y don Gaspar, en nombre
de don Alvaro (Cusichaca, curaca de Atunxauxa), «piden y suplican»
a Su Majestad «que se nos pague sobre [lo] que pedimos justicia, y
costas», es decir, una suerte de cuenta por pagar de lo que ellos le han
dado a la Corona, por de pronto durante el alzamiento de Herndndez
Girén (1553-1554). Adjunto a la peticién, viene listado el nimero de
hombres de carga y de guerra, animales, alimentos, etc., sacados de los
quipos de cada curacazgo. De hecho, los caciques nombrados participan
en el apresamiento del susodicho insurrecto, poco después de la batalla
de Pucard, tal como Guaman Poma lo estampa en uno de sus famosos
dibujos de La nueva corénica (1616) (Fig. 1).

Aunque la solicitud es acogida por la Audiencia de Lima y remitida al
Consejo de Indias en Espana, y al parecer en esta instancia también es
favorablemente recibida, como ya en 1555 una Real Cédula expedida
por la princesa regente, Juana de Austria, que ante una solicitud previa
de mercedes de los curacas de Lurinhuanca y Atunxauxa® a la Audiencia

2 Espinoza Soriano 1972: 201-213.

8 Espinoza Soriano 1972; de la Puente Luna 2007, 2016. Cabe recordar que, por esos
mismos afios, entre 1559 y 1562, un par de cientos de curacas e indios principales de
distintas regiones del virreinato se reunieron en una serie de juntas promovidas por
dominicos y franciscanos y le dan poder al arzobispo de Lima, Jerénimo de Loaysa, y
a Domingo de Santo Tomds, ambos dominicos, y al provincial franciscano, Francisco
de Morales, para presentar su caso al Rey (en su oposicién a la perpetuidad de las enco-
miendas).

2 Estos linajes por curacazgo en el valle remontan al menos a los tiempos de Guaina
Capac, sino anteriores a la anexién inca. Cieza de Ledn en El sefiorio de los incas:
«Guayna Capac [...] mandd juntar los sefiores Alaya [Hananhuanca], Cucichuca [Xauxa],



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 21

Figura 1. «<APO ALANIA [Alaya], CHVQ[VE] LLANqui, Hanan Uanca, Guacra[paucar]
Guaman, Lurin Guanca, Cucichac, [Hatun] Xauxa, prendié a Francisco Hernandes con sus
seys soldados capitanes que hallé cin arma y muy pobre» (Guaman Poma c. 1616: 434 [437]).

de Lima (cuya documentacién no ha sido, con todo, encontrada) y
que esta envia al Consejo de Indias, se habia mostrado favorable a
hacer justicia y dar las mercedes del caso segtin la Audiencia de Lima
lo estimara, solicitando de paso mds antecedentes para mejor resolver
en Gltima instancia (lo que acaso pudo haber motivado a los curacas,
con el respaldo de dominicos y franciscanos, a presentar sus probanzas

Guacaropa [Lurinhuanca] y entre ellos con equidad reparti6 los campos de la manera

que hoy dia lo tienen» (76.: capitulo LXIII).



22 nuTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

y memoriales de 1558).” Como pasa el tiempo y los curacas no reciben
respuesta precisa, vuelven a la carga ante la Real Audiencia en 1560 y
1561. Esta vez, el «Memorial» con datos numéricos de lo entregado a
los espafoles (y los robado por algunos de ellos) es detallado y se anade
una lista amplia de testigos (la mayor parte espafoles, algunos con larga
trayectoria en el virreinato, e inclusos oidores en funciones), que con
su testimonio dan cuenta no solo de que en tales y cuales ocasiones les
consta que los cacicazgos de Xauxa han proporcionado ayuda de diversa
indole a los representantes de la Corona, sino también testimonian de la
fiabilidad de la contabilidad de los quipos. A mediados de 1560, presenta
su probanza y sus memoriales la parcialidad de Luringuanca, encabezada
por el curaca Jerénimo Guagrapducar y el indio principal don Felipe
[Guacra]pducar y trece testigos.”’ A fines de 1561, también lo hace el
curacazgo de Atunxauxa, encabezado por don Francisco Cusichaca
(es probable que el curacazgo de Ananhuanca haya hecho también su
probanza a fines de 1561, pero no se ha encontrado tal documento).
Nos ocupamos brevemente a continuacién de la probanza de 1561, en
vista de que ofrece informacién sobre el curaca e indios principales de
Atunxauxa y sus quipos, lo que se entrelaza directamente con el relato
de Davalos y Figueroa.

En septiembre y octubre de 1561, don Francisco Cusichaca (también
don Francisco Xauxa y don Francisco Apu Cusichanca), curaca de

30 Espinoza Soriano 1972: 388-389. de la Puente Luna 2007: 144. La Real Cédula, dada
en Valladolid el 10 de septiembre de 1555, viene firmada por La Princesa, el marqués
(suponemos: de Cafete, Andrés Hurtado de Mendoza, que al afo siguiente llega al
Perti como virrey) y cuatro altos miembros del Consejo de Indias, entre ellos Gracidn
de Briviesca y Munatones, padre de dofa Francisca de Briviesca.

31 Nueve hombres, tres mujeres; once espafioles, dos indigenas (entre las cuales Inés
Yupanqui, concubina de Pizarro desde los primeros afios y, por entonces, mujer de Martin
Ampuero, regidor en Lima); once residentes en Lima, dos en Cuzco. Entre los espafioles,
cabe destacar al capitdn Juan de Reinaga, residente en Lima (y futuro corregidor de Xauxa
entre 1565 y 1567), Pedro Puertocarrero, exalcalde de Lima, Damidn de la Bandera,
quien serfa corregidor en Guamanga y Potosi, y el cura Pero Sdnchez (Espinoza Soriano
1972: 216 y ss.). Ello muestra (lo mismo veremos en el caso de Atunxauxa) el respaldo
transversal que habrn concitado tales probanzas en ese momento entre distintos sectores
de espanoles en el virreinato.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 23

Atunxauxa, y dos de sus hermanos, «caciques principales», don Diego
Eneupari (luego: Efaupari) y don Cristébal Canchaya, presentan una
«Probanza» y una «Memoria» o «Informacién», con listados de {tems
sacados de sus quipos, de todo lo que han dado a los espanoles o estos
les han robado desde la llegada de Francisco Pizarro a Caxamarca hasta
las alteraciones por el alzamiento de Herndndez Girén (la Memoria es
extensa: ocupa cuarenta y dos pdginas en la publicacién de Espinoza
Soriano). A la vez presentan catorce testigos: trece espanoles, entre los
cuales Nicolds de Ribera el Viejo, primer alcalde de Lima, y uno de los
trece de la fama de Pizarro, Pedro de Alconchel, «trompeta del dicho
marqués» (Pizarro), Francisco de Talavera, escribano de Su Majestad,
y, en particular, dos oidores en ejercicio en la Real Audiencia de Lima,
Melchor Bravo de Saravia y Hernando de Santillin y Figueroa. El tnico
testigo indigena, Baltasar Canchaya (pariente de los solicitantes),* declara
«por lengua» (traductor), don Martin. A notar que el cacique principal
(Francisco Cusichaca) y los dos indios principales, todos ellos hijos del
difunto Sullichaque, curaca a la llegada de Francisco Pizarro, estdn atin
en funciones en 1574/1575, cuando Ddvalos pasa por el pueblo de Santa
Fe de Atunxauxa.’

De lo mds interesante que trae esta probanza, junto con darnos algunas
pistas sobre el eventual perfil de ese «Indio viejo» aludido en el relato
de la Misceldnea austral, son las declaraciones de testigos espafioles con
respecto a la veracidad y exactitud de la informacién consignada en
los quipos. Veamos un par de ejemplos. El conquistador espafiol de la

32 Don Baltasar afirma que «don Francisco Sulichaqui es cacique principal deste tiempo
e que el dicho don Ciristobal es su pariente [del declarante] e lo mismo don Diego
Naupari». También que, al apresar Pizarro a Atahualpa en Caxamalca, el cacique de
entonces mandé a don Diego Naupari (es decir, uno de los solicitantes) con presentes
y tributos a Pizarro (Espinoza Soriano 1972: 323).

3 Don Baltasar Canchaya, el tinico testigo indigena, «indio principal” del repartimiento
de Atunxauxa, dice que conocié a «Sulichaqui cacique principal que fue de dicho
repartimiento e as{ miesmo conoce a los dichos caciques don Francisco Sulichaqui e don
Cristobal Canchaya e don Diego Naupuri caciques principales de dicho repartimiento» y
que estos dos tltimos son parientes suyos. Declara, en fin, que, al tomar preso a Atahualpa
Pizarro en Caxamalca, el cacique de entonces [Sulichaqui] mandé a «don diego Naupari
con muchos presentes y tributos a Pizarro» (Espinoza Soriano 1972: 345).



24 nuTORIGA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

primera hora, Ribera el Viejo, afirma que «los indios deste Reino tiene
su cuenta y razén de lo que por ellos pasa e de las cosas que dan e se les
toman por quipos los cuales ha visto algunas veces en cuentas que ha
tenido con los indios que por la mayor parte son verdaderas».’* Y el

espafiol Alejo de Medina dice que

save que los indios desta tierra tienen su cuenta y razén de las cosas que dan
a sus senores e de todas las cosas que pasan entre ellos y han pasado muy
sefaladas por quipos que ellos llaman y todo de lo que han dado de mucho
tiempo atrds lo tienen asi miesmo en sus quipos. E save el dicho testigo que
los dichos sus guipos son muy ciertos e verdaderos porque este testigo muchas
y diversas veces [h]a cotejado algunas cuentas que ha tenido con indios de
las cosas que le han dado e le han debido e les ha dado e ha hallado que los
quipos que tenfan los dichos indios eran muy ciertos. E lo mismo ha oido
decir a otros muchos espafioles que lo han experimentado en cosas e cuentas
que han tenido con los dichos indios.*

No nos demoraremos ahora en consignar los resultados directos o indi-
rectos de estas probanzas, pero cabe mencionar que poco después, en
1562 (o 1563, las fuentes vacilan), Felipe Guacrapducar, hijo del cacique
principal de Lurinhuanca, y que habr4 participado en las presentaciones
ante la Audiencia, viaja a Espana, donde es relativamente bien acogido
en el Consejo de Indias, pues vuelve al Perti en 1564 con una serie de
cédulas dadas por Felipe IT entre enero y marzo de 1564 que lo favorecen
tanto a él como a los curacazgos de Lurinhuanca y Atunxauxa, inclu-
yendo un escudo de armas (algo parecido hace la Corona en el s. XVI
con los indios de Tlaxcala, tempranos aliados de Cortés en la conquista
de México, como, luego, xauxas y huancas con Pizarro) (Fig. 2).%

3% Ib.: 378.

3 Ib.: 367.

36 Dichas reales cédulas las ha publicado Espinoza Soriano (1972: 389-397). Segtin
informa de la Puente Luna, al mismo tiempo que don Felipe Guacrapducar, una
comitiva tlaxcalteca liderada por cuatro sefiores principales también estuvo en Espafa,
respaldada incluso por Bartolomé de las Casas (2022: 149) y, seguramente también,
por los franciscanos que doctrinaban de manera exclusiva en Tlaxcala; a su vez, entre
1563 y 1564, don Francisco Inga Atahualpa, hijo del Inca Atahualpa y encomendero



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 25

Figura 2. Los cuatro sefiorios tlaxcaltecas, s. XVIII (anénimo) con el Escudo de Tlaxcala.
Mediateca INAH, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, licencia de uso CC BY-
NC (Reconocimiento - No Comercial); https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islan-
dora/object/pintura:2400.

Por dltimo, entre el 6 y el 8 de enero de 1566, los tres curacazgos del
valle de Xauxa escriben sendas cartas (muy parecidas) a Felipe II, esta
vez con el explicito respaldo de los doctrineros dominicos”. En el caso

en la regién de Quito, también estuvo en la corte, acompafnado por un séquito de cuatro
dependientes (6.: 120).

37 «Nos los ynfraescritos padres que rregidimos en la dotrina del Ualle de Xauxa de la
horden de los predicadores damos fee como esta carta e firmas son del cacique pringipal
e de los pringipales supraescrictos. E que delante de nosotros pidieron lo contenido en


https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/object/pintura
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/object/pintura

26 HTORICA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

del curacazgo de Atunxauxa, la carta al Rey parte por alabar y agradecer
la labor del virrey en funciones, Lope Garcia de Castro, especialmente
por establecer los corregimientos y los cabildos de indios, asi como el
nombramiento del primer corregidor, Joan de Larrinaga (1565-1567),
con el cual parecen haberse entendido bien, pues declaran que

con su buen yngenio et yndustria [de Larreinaga] ha establecido en nra.
rrepublica cabildo all[cal]des. Rregidores jorados y los demds oficiales y
magistrados necesarios et [...] con Leyes justas et ddndonos orden de bibir
para que como basallos de b. mg. en todo aya orden y congierto.*®

Luego suplican al rey tres cosas: que confirme lo obrado por el virrey
(el establecimiento del corregidor en la figura de Larrinaga —también,
de la Reinaga—"? y del cabildo de indios por ¢él instituido), que los
corregidores sean pagados de la Real Hacienda (y no de las cajas de
indios) y que siempre se vele por la calidad de estos («<mande V. mg se
tenga gran cuenta en el proueymo de la calidad y prudengia de los tales
corregidores»). Y, entre medio, ofrecen una suerte de «traduccién» del

rol del corregidor en los tiempos del Incario, es decir, con el delegado o

veedor del Inca alias «tocorrico» (también trocricuk, tucuyricoc, etc.):*

e[n] t[liem]po del ynga nro. Antiguo rrey natural [esto suena evidentemente
tan dominico como franciscano] se acostumbraba en nro. gobierno en el
qual si os ponian Los tocorricos que quiere dezir en lengua castellana onbres

esta carta e porque es verdad lo firmamos de nros. nombres / fray Padro Caluo Vo pral /fray
Balttasar de Vargas vico / fray Lope de la fuente» (en de la Puente Luna 2016: 98-103).
%% 1b.: 102-103.

3 De la Reinaga llega al virreinato en 1535, y tiene solar en Lima al momento de su
fundacién. Viaja con Almagro a Chile. En 1546, se alfa con el virrey de La Gasca contra
los hermanos Pizarro. En 1561, vuelve a Chile y es corregidor en Osorno. En 1564,
regresa a Pert y es corregidor de Jauja (1565-1567). En 1570, es alcalde de Lima y luego
corregidor en Chachapoyas; en 1576, de nuevo es alcalde de Lima. Véase Real Academia
de Historia [https://dbe.rah.es/biografias/60274/juan-de-la-reinaga].

" Gonzélez Holguin: «Ttocricuk. La guarda, el que tiene a cargo el pueblo o gente» y el
verbo correspondiente: «Estar a la mira, y atalayar y prevenir los dafios, tener cuydado,
o algin cargo de otros» (1608: 344). Para una dilucidacién etimoldgica, morfoldgica
y gramatical del término (aparentemente de filiacién aymara-cuzquefia), véase Cerrén
Palomino 2006.


https://dbe.rah.es/biografias/60274/juan-de-la-reinaga

AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 27

que miran por todos y estos heran esecutores delo g Agora lo son los corregidores
et asi este proueymlient]o no es cosa nueba para nosotros sino es Antigua y
por el mismo caso deseada de todos los naturales que quieren bibir en rrazon
et justicia.”!

La carta finaliza con los nombres de los destinadores de la misma, enca-
bezados por don Francisco [Cusichaca], «cacique principal y alcalde»
de Atunxauxa, un alcalde segundo, los regidores del cabildo de indios
(en donde destaca el ya mencionado don Diego Naupare, o Naupare),
jurados, un escribano indigena (Miguel Pariatoc, acaso el redactor de
la misiva con la ayuda de dominicos) y un «contador mayor», don Juan
Limache. Este contador o quipocamayo mayor de Atunxauxa, a distin-
guir del escribano, o es (muy probablemente) el «Indio viejo» al que
alude Dévalos en su relato o es su inmediato antecesor.*> De cualquier
modo, esta carta, asi como las probanzas y memoriales de 1558, 1561 y
1562, como también el viaje a Espafia de don Felipe Guacrapducar (asi
como otras acciones durante todo el final del siglo XVI), vuelven un
caso especial a los curacas del valle de Xauxa en el concierto provincial
del virreinato, solo comparable al de los caciques mexicanos de Tlaxcala,
como ya mencionamos. Digamos de paso que cuando en 1582 se le
dan instrucciones al corregidor de turno (Andrés de Vega) de efectuar

1 Jb.: 102. En vista de que los curacas de Xauxa se alian tempranamente con los
espafioles, la «traduccién» de sus condiciones de vida que se verifica desde mediados
del siglo XVI —llegando a ser uno de grupos indigenas mds ricos del virreinato en el
siglo siguiente (de la Puente Luna 2007: 131)—, con los buenos tiempos del Incario es
atestiguada ya por Cieza de Ledn: «Acuérdome que, estando yo en la provincia de Jauja,
pocos afios ha, me dijeron los indios con harto contento y alegria: Este es tiempo alegre,
bueno, semejable al de Topa Inga Yupangue [el Inca que aparentemente anexé a xauxas
y huanca al Incario]. Este era un rey que ellos tuvieron antiguamente muy piadoso»
(Cieza 1553: 20), pasaje que serd citado tal cual por Cérdova y Salinas (1651: 81).

42 Ta lista es la siguiente «Cacique principal y alcalde don Francisco [Cusichaca] / Alcalde
don Hernando riquilla / rregidor Don geronimo pacuas cosichac / rregidor don diego
naupare / rregidor don Juan cullq Xullca / rregidor Santiago tapara / rregidor don Felipe
Llanuo / rregidor gongalo asto lloclla / don diego colla naupari [no se consigna su cargo]
/ contador mayor don juan Limache / Jurado don Juan Paucar guanco / jurado Joan
yalo[...] chicrapoma / jurado don luys chana / jurado don Francisco canchoricra / jurado
don Juan mango misari / escribano miguel pariatoc» (en de la Puente Luna 2016: 103).



28 nuTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

una Informacién (econdmica, histérica y etnografica) de la provincia, que
luego es publicada como «Descripcién de la provincia de Xauxa» (por
Marcos Jiménez de la Espada, a fines del siglo XIX), o sea, a solo ocho
anos del suceso relatado por Ddvalos, el cacique principal de Atunxauxa
sigue siendo Francisco Apo Cusichaca, y, por otro lado, Felipe Guacra-
pducar, el tan perseguido por el virrey Toledo, y hermano del entonces
cacique de Luringuanca, es ayudante principal y lengua en las pesquisas
encargadas por la Corona al corregidor de Vega.

Antes de volver a preguntarnos cémo es que el corregidor de Xauxa
quema hacia 1574/1575 un quipo (similar a uno) que hasta hace poco
venia siendo reconocido en diversas instancias legales virreinales, consti-
tuyendo una suerte de anomalia no solo en la historia del quipo colonial
en Xauxa sino en todo el virreinato,* cabe recordar algunos elementos
que caracterizan al tiempo de esta quema: a mediados de los afios 70
del siglo XVI, cuando Dévalos pasa por el valle, es coyuntura no poco
revuelta y fluctuante, reformas toledanas mediante, comenzando 4 /z
lettre por Xauxa.*

LA «VISITA» DEL VIRREY TOLEDO AL VALLE DE XAUXA Y LA MITA FORZADA
A HUANCAVELICA

No cabe demorarnos mayormente en el ambiente crispado que predo-
mina en el conjunto del virreinato peruano en los afios 70 del siglo
XVI, durante los cuales, pese a enormes dificultades (no solo con las
6rdenes religiosas y los curacas e indios del comun, sino también con la
Audiencia de Lima e incluso con la Corona), se terminan por estabilizar

4 (Este es el tnico caso conocido en el cual un espafiol quema un quipu», afirma Brokaw
(2013: 135). Ni en las Informaciones del Albornoz, el famoso extirpador de idolatrias,
ni en las del jesuita Arriaga, otro extirpador de nota, hay rastro de ello. Arriaga, como
el Segundo Concilio de Lima, aconseja que los indios ocupen sus quipos para confe-
sarse: «Cuando se les trata de la confession se les a de dezir, que hagan sus quipos para
confessarse, que muchos se confiessan muy bien por ellos» (Arriaga 1621: 129).

# (En el valle [de Xauxa], el Virrey ensay6 las principales innovaciones que, tras la
Visita, se generalizarfan en un proyecto politico y econémico para la administracién
del virreinato» (Medelius y de la Puente Luna 2004: 36).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 29

las instituciones coloniales a través de las llamadas reformas toledanas
(nueva tasa o tributo de las encomiendas, mita forzada indigena para las
explotaciones de azogue y de plata, reduccién de la poblacién indigena a
pueblos, y visita general por parte del virrey a buena parte del virreinato).
Pero si cabe enumerar algunos acontecimientos que, en este contexto,
especialmente entre 1570 y 1576, marcan la vida del valle de Xauxa.
Toledo inicia su Visita general del Pert por el valle de Xauxa en
noviembre de 1570. Hay al menos cuatro sucesos que terminan por
generar un ambiente de fuerte crispacién entre las autoridades espafolas
y los curacas, indios principales y del comin de las tres parcialidades
a lo largo de la década. El primero es que, al llegar al valle, el virrey da
instrucciones para que se haga una «Informacién» de todos los gastos en
los que los curacas y otros indios de Xauxa hubieran incurrido en pleitos
ante cualquier instancia del virreinato, ya sea por conflictos internos, ya
sea contra o ante alguna autoridad o instancia legal espafola. Para ello
se toma declaracién a los tres curacas principales (don Carlos Limaylla,
de Luringuanca; don Carlos Apoalaya, de Ananguanca, y don Francisco
Cusichaca, de Atunxauxa) y a otros indios de menor jerarquia, los cuales
apoyan sus respuestas en los datos consignados en sus quipos, todo ello
en la ciudad de La Concepcidn, cabecera del corregimiento.” Una vez
los datos reunidos, Toledo da una serie de instrucciones sobre cémo
se debfan seguir juicios de indios y entre indios, abrevidndolos (con
cortapisas para acudir a la Audiencia), y acto seguido manda traer todos
los escritos legales (de deslindes, de provisiones reales, de pleitos, etc.)
que estuvieran en las cajas de comunales del valle. Le encomienda al
doctor Gabriel de Loarte, visitador que lo acompana (y quien luego, en
el Cuzco, firma la sentencia de muerte de Tapac Amaru), que resuelva
rapidamente los pleitos pendientes, y que separe los textos con valor legal
vigente (deslindes de tierras, por ejemplo) de todo el resto (incluidas
las provisiones reales ya ejecutoriadas, es decir, probablemente también

# En su declaracién, el curaca y otros indios principales de Luringuanca dan cuenta
también de los gastos incurridos por don Felipe Guacrapducar en su viaje a Espana; de
paso, el curaca cuenta que en Espafia «traté con letrados y aprehendié a escrevir. La
Informacién viene en Medelius y de la Puente Luna 2004.



30 HTORICA XLIX.2 2025 / ¢-ISSN 2223-375X

las cédulas reales traidas por don Felipe Guacrapducar de Espana). El
14 de noviembre de 1570, en un acto en la plaza de La Concepcidn,
ante otras autoridades espafiolas, incluido el dominico Pedro del Toro
(provincial de la orden en el Perti entre 1566 y 1569), ademds de curacas
e indios del comin, para quienes se cuenta con traduccién al quechua,*
el virrey hace leer sus nuevas instrucciones en materia de juicios, e inme-
diatamente hace quemar todos los papeles legales considerados como no
esenciales por Loarte (o sea, la mayoria).”” ;Anuncio de nuevas quemas?

Algunos dias después, al momento que don Felipe Guacrapducar se
acerca a las autoridades visitadoras para ofrecer su testimonio para el
juicio de residencia del corregidor saliente (Rodrigo de Cantos, 1567-
1570), que ya se habia iniciado, el virrey lo manda apresar, acusindolo
de indio pleitista y, tras una expeditiva sentencia del doctor Loarte, lo
destierra de Xauxa por diez anos, sin autorizacién para entablar juicio
de ninguna indole, so pena de cdrcel en Lima o, si reincidiera, de
destierro a Tierra Firme (Panamd).*® De paso, Toledo nombra como

46 Segn R. Cerrén Palomino (1989), la lengua hablada en el valle de Jauja corresponde
a variedades del quechua, comprensibles entre si, lo que concuerda con una descripcién
temprana del cronista Pedro Pizarro (c. 1572): «Poco diferia esta lengua de los guancas.
ala comtn: como la de [los] portugueses a la de los castellanos, digo la destos xauxas y
(la de los] guancas» (Pizarro 1987 [c. 1572]: 75 [45]).

47 No hay sefias de que junto a tales papeles legales quemados haya habido también
quipos incinerados, aunque no pueda descartarse del todo. En cualquier caso, el virrey
Toledo, en parte tomando en cuenta consejos del licenciado Matienzo, es paradéjicamente
un impulsor del uso de quipos en diversas instancias coloniales, sobre todo relativas al
pago de las tasas o impuestos por parte de los indigenas. Como sefialan Medelius y de la
Puente y Luna: «En el nacimiento del quipu colonial propiamente dicho, Francisco de
Toledo ocupa un lugar preponderante, pues el virrey [...] aprobé y foment6 la partici-
pacién de quipucamayoc y quipus en las cortes que ventilaban casos indigenas. Durante
su gobierno, el quipu adquirié en las esferas oficiales un estatus que no volveria a poseer
en los afios siguientes» (2004: 39).

8 No cabe abordar aqui en detalle los avatares de la vida de don Felipe tras las acusa-
ciones de Toledo. En breve: llega a pasar un tiempo en la cércel de Lima, pero apela a
la Audiencia. Toledo lo manda desterrar a Panamd; otra apelacién ante la Audiencia.
Toledo se queja del rol de la Audiencia en este caso en carta al rey. Hacia mediados de
la década de los 70, don Felipe logra volver a Xauxa y asume como curaca interino de
Lurinhuanca; en 1582 opera como intérprete en la Descripcion de Xauxa (de la Puente



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 31

nuevo corregidor del valle a Juan de Cadalso Salazar (a veces también
Cadahalso), y le da instrucciones de velar porque el destierro de don
Felipe se cumpla.”’

En tercer lugar, Toledo impone en Xauxa una mita minera para la
extraccién de azogue en Huancavelica de seiscientos mitayos anuales
de los tres repartimientos de la provincia. Tras la quema publica de los
documentos legales y el destierro de don Felipe, ningtin cacique principal
o secundario, segin la documentacién toledana, chista. En realidad, si
lo hacen, pues solo vienen a dar su asentimiento de manera forzada tras
estar presos (de ahi, tal vez, el aparente malestar de los franciscanos del
valle durante la visita de Toledo): «estuvieron presos todos los dichos
cagiques [entre veinte y veinticinco] hasta que los yndios que cabfan a
cada uno fuesen a travajar a las minas y entonges los soltaron y se vinieron
a sus casas» (declaracién de don Carlos de Alanya [Alaya], curaca de
Ananhuanca, en el juicio de residencia que se le hace al doctor Loarte
en 1575 en Guamanga).”® En cualquier caso, poco tiempo después,
probablemente con la ayuda de dominicos y franciscanos, los tres curacas
de Xauxa presentan una apelacién ante la Real Audiencia de Lima,
impugnando dicha imposicién.”

Luna 2016: 7); hacia 1598, en fin, es nombrado por el virrey Luis de Velasco otra vez
como cacique interino de Lurinhuanca.

# Provision del virrey Toledo «a voz Juan de Cadalso Salazar corregidor de la provincia
de Xauxa» sobre «que don Felipe Guacrapducar indio natural desa provincia era muy
perjudicial entre los naturales y les muvia e hacia mover muchos pleitos trayéndoles
desasosegados e inquietos e haciéndoles gastar sus haciendas», «En el pueblo de La
Concepcién deste Valle de Xauxa”, 23.11.1570 (en Espinoza Soriano 1972: 399).

5% Cit. en Fossa 2021: 83. Como anota esta autora: «don Carlos Apo Alanya, descrito
como “yndio ladino” de edad de unos 31 afios, ademds de saber el castellano, lee y escribe,
puesto que firma su declaracién» (i6.). En el mismo juicio de residencia, presenta su
testimonio critico a la gestién de Loarte el ya nombrado don Felipe Guacrapdcuar, quien
en la ocasién es descrito como «yndio ladino cagique de Lurin Guanca» y que sabe leer
y escribir en castellano: «y lo fyrmo de su nonbre y siendole buelto a leer se afyrmo y
ratifico en ello so cargo del dicho juramento porque dixo ser la verdad» (cit. en 75.).

31 Zavala 1978: 98; Levillier 1924: 274. «Después parece que persuadidos estos yndios
[de Xauxa] asi de frayles que por este camyno son sefiores de los rrepartimientos [...]
acordaron agrauiarse en esta audiencia diziendo que ny podian dar estos yndios ny auian
de ser compelidos a ello y visto que a estos se oya los demds rrepartimientos que acudian



32 nuTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

De hecho, antes de llegar al Pert, él habrd recibido instrucciones
explicitas de Felipe II de no imponer nuevos trabajos forzados a los
indios (aunque fuesen pagados) o servicio personal obligado.” A poco
de llegar al virreinato, empero, Toledo se convence de que sin mita en
las minas de azogue de Huancavelica (elemento clave para el tratamiento
de la plata en Potosi, pero a la vez extremadamente letal) no hay Potosi y
sin Potosi, tampoco Espafia en Flandes ni en la lucha contra la Reforma
protestante.”® Continuamente, en el ejercicio de sus funciones, Toledo le
escribe a Felipe II pidiéndole que le confirme tal decision, pero este evita
pronunciarse (salvo en una ocasién, que, por su importancia, enseguida
mencionamos) y solo le da su conformidad un par de afios antes de que
el virrey regrese a Espafia en 1581.%

Un cuarto suceso que contribuye a crispar los dnimos en Xauxa en este
periodo es una cédula real, dada en el Pardo el 10 de octubre de 1575,
en que Felipe II instruye a Toledo a no compeler u obligar a los indios a
trabajar en las minas: «que los dichos indios en esa tierra pudiesen andar
en las minas, queriendo ellos de su voluntad andar en ellas, pagandoles su
trabajo».”® Ante esto, que derrumba todo el proyecto econdmico de su
gobierno, Toledo escandalosamente se guarda tal cédula sin entregarla a
la Audiencia de Lima. Pero pronto la Audiencia y las érdenes religiosas
tienen noticia de ella. De hecho, la Audiencia le habia escrito al rey
en marzo de 1575 informdndole que habia suspendido la provisién
de Toledo con respecto a la mita del azogue («por hacerlos ir [a los
indios] zan contra su voluntad al servicio de ellas [las minas de azogue]
y la paga ser tan poca»),’® a la espera de una confirmacién de esta por

al servicio de aquellas mynas hizieron lo mismo». Cartaa S. M. del Licenciado Ramirez
de Cartagena acerca de asuntos y negocios tocantes a la hacienda real y la oposicién de
la Audiencia a los actos del Virrey (en Levillier 1924: 274).

52 Zavala 1978: 63.

53 En carta al presidente del Consejo de Indias, desde Lima el 12 de marzo de 1575,
Toledo escribe: «Y torno a decir a vuestra sefiorfa que el eje donde anda la real hacienda
de todo este reino es entre las minas de azogue y Potosi» (i6.: 99-100).

4 Ib.: 109.

55 1b.:99.

5 1b.:97.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 33

Su Majestad. Y en esos mismos dias, tanto el arzobispo de Lima, el domi-
nico Gerénimo de Loaiza, como el provincial de los franciscanos, Juan
del Campo, asi como varios sacerdotes dominicos y también el jurista
Francisco Falcdn, le escriben sendas cartas al rey impugnando la validez
de la mita de azogue establecida por Toledo.”” Es decir, los reclamos de
los indios de Xauxa (y probablemente de otras zonas involucradas en la
mita del azogue) habian sido acogidos con simpatia por los oidores en
Lima (algunos de ellos habian personalmente apoyado con su testimonio
las probanzas de los curacas de Atunxauxa en 1562). La cédula real de
fines de 1575 en que se afirma la voluntariedad del trabajo indigena es,
de facto, una respuesta a la consulta de la Audiencia de Lima, asi como
alos pareceres de altas autoridades eclesidsticas del virreinato en evidente
puja con el virrey Toledo.

Con todo lo anterior, se entiende que hacia 1574/1575, cuando
pasa Dédvalos por Xauxa, el corregidor de la provincia, Juan de Cadalso
Salazar, nombrado por Toledo, estuviera él mismo no poco crispado
de dnimo. No solo la aplicacién de la mita del azogue de Huancavelica
pendia de un hilo en la Audiencia de Lima, contra toda la intencién
del virrey (quien se queja amargamente en cartas a Felipe II del rol de
la Audiencia y de las drdenes religiosas, especialmente los franciscanos,
en todo esto),*® sino que tampoco ha podido hacer encarcelar a firme
a don Felipe Guacrapducar, y menos hacerlo desterrar a Tierra Firme,
como le ha instruido Toledo (y que, como hemos ya consignado, en
1575, en calidad de curaca interino de Lurinhuanca, declara contra el
doctor Loarte en su juicio de residencia).

:Qué sabemos de este corregidor? El Diccionario histérico-biogrdfico del
Perii (tomo 1I), de Mendiburo, sefiala que el «capitdn Juan de Cadalso»

> Ib.: 97-98.

8 Por ejemplo, en carta de Toledo al Rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571 (Levillier 1924:
496). Curiosamente, al pasar por Xauxa, el virrey instruye que se otorguen fondos para
la construccién de un convento franciscano en La Concepcién (Ananhuanca), cabecera
del corregimiento, para ensefiar la doctrina cristiana y a leer y escribir a nifios indigenas.
Ahora bien, no estd claro si ello operé como una respuesta de Toledo a la aparente
ausencia (y molestia) de curas franciscanos en la quema publica de papeles en Xauxa.



34 mngTOoRICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

(Salazar) era «uno de los mds antiguos vecinos de Lima, persona distin-
guida y acaudalada. Alcalde ordinario seis veces en el siglo XVI» (lo es en
1566, 1570, 1578, 1580, 1583 y 1596). Luego agrega que «habia muerto
en mayo de 1599, después de hacer indemnizaciones a sus indios (pues
era encomendero [aunque no de Xauxa]) de los danos que sus ganados
les habian hecho en diferentes sementeras», es decir, el hombre se sentfa
una pizca culpable por el trato dado a los indios al acercarse al trance de
la muerte. Justo antes de llegar al corregimiento de Jauja, entonces, es
alcalde ordinario de Lima, junto al ex corregidor de Xauxa, Juan de la
Reinaga. Hacia 1572, tenemos noticia de que sigue como corregidor.”
En 1576, en tanto, asume un nuevo corregidor, don Francisco Céspedes
de Guerra (también: Francisco de Guerra y Céspedes).®’ En 1578, siendo
otra vez alcalde de Lima, Cadalso Salazar aparece codedndose en algiin
acto publico con el virrey Toledo.®' Ahora bien, no hemos encontrado
informacidén alguna sobre su juicio de residencia como corregidor, es
decir, si hubo quejas de los indios principales o del comtn de Xauxa y,
eventualmente, del contador mayor de Atunxauxa, don Juan Limache,
esto es, muy probablemente el indio viejo de los quipos mencionado en
la Misceldnea austral. Volvamos ahora al desenlace de la «Relacién notable
de un Indio» alias el «cuento digno de ser oydo», preguntdindonos desde
ya por su veracidad y verosimilitud.

RAZON Y CUENTA QUE AVIA DE DAR AL INGA QUANDO BOLVIESE DEL
OTRO MUNDO

Luego de que el corregidor del valle (Juan del Cadalso Salazar), junto
a Ddvalos y Figueroa, pasedndose por el poblado de Atunxauxa,

59 Levillier 1924: 110.

60 Vease Ynformaciones de Joan Vélez, publicadas en Flores Ntnez 2024.

ol (El domingo 21 de diciembre de 1578, durante el gobierno del virrey Francisco de
Toledo [...], con saludos de arcabucerfa, se inaugurd la llegada de agua a la pila de la
Plaza de Armas [de Lima]. Cuentan los documentos que hubo fiesta popular, presidida
por el virrey, musica, baile y corridas de toros en la misma plaza; el alcalde de entonces,
Juan de Cadalso Salazar, derramé pufiados de monedas de plata desde las ventanas del

Cabildo» (Orrego Penagos 2001).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 35

se encuentran con un indio viejo que lleva un enorme quipo entre sus
cosas, en actitud, para ellos, sospechosa, y de instarlo a que diga «de
qué eran tan largas cuentas», este, aparentemente, comienza a «varian®
o desatinar, esto es, a dar respuestas que no son creidas o, en cualquier
caso, no satisfacen al corregidor. Ante lo cual, este amenaza al indio con
azotarlo y cortarle el cabello (en afrenta) si no le dice la verdad acerca de
lo consignado en el quipo. Al cabo —estamos otra vez en el desenlace
del relato de Davalos—, el indio viene a confesar:

el Indio vino a confesar diziendo, que aquel quipo con otros muy grandes
que tenia [0 sea, era uno entre otros de dicha especiel, era la razdn y cuenta
que avia de dar al Inga quando bolviese del otro mundo de todo lo [que]
avia sucedido en aquel valle en su ausencia: donde se yncluyan todos los
Espanoles que por aquel real camino avian pasado, lo que avian pedido y
comprado, todo lo que avian hecho asi en bien como en mal. £/ corregidor
tomé y quemd sus quentas [no resulta claro si se trata de un quipo o de
varios|, y castigé al Indio.

:En qué lengua se da este intercambio inquisitorial? Aparentemente en
espafiol, porque en el relato no solo no hay alusién a traductor o lengua
alguno, sino también porque el corregidor Cadalso Salazar, como muchos
de los espafioles residentes en Lima, y Ddvalos y Figueroa, recién llegado
al Perti, no entienden ni hablan quechua. Entonces, el indio viejo tuvo
que hablar castellano, una lengua que, verosimilmente, escasamente
dominaba. Enfatizamos el «verosimilmente», pues todos los caciques e
indios principales del valle que prestan declaracién, ya ante la Audiencia
de Lima en 1558, 1561 y 1562, ya en los interrogatorios mandados a
hacer por Toledo en 1570 en Xauxa, lo hacen en su lengua (variedad

%2 E] Tesoro de Covarrubias no consigna el verbo variar. Trae desvariar: «dezir descon-
ciertos, y cosas varias, que no atan ni desatan con el accidente de la calenturan; antes, en la
entrada para Calentura (fiebre) anade: «Andar un negocio caliente, tratarse con diligencia
y calor). Ahora bien, el Diccionario muy copioso de la lengua Espasiola y Francesa de Joan
Palet (Bruxelles: Rvtger Velpivs Imprimeur, 1606, con edicién en Paris dos afios antes)
incluye la entrada: «Variar. Varier, desguiser», traduciéndose varier por «desatinar» y desguiser
por «arrebogar», «disfracar», «embocar», es decir, ocultar (agradezco desde ya a la mano
anénima evaluadora de este textil que tuvo a bien contribuir con este filogréfico dato).
83 Dévalos y Figueroa 1602: 151.



36 HuTORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

del quechua), y son traducidos al castellano por intérpretes competentes
en una como en otra lengua. Es decir, salvo que Ddvalos haya omitido
expresamente alguna eventual escena de traduccidén ocurrida en su
paseo junto al corregidor, para, por caso, simplificar su relato, todo
hace pensar que el intercambio entre el corregidor y el indio viejo se
da en castellano. En otras palabras, cuando Ddvalos cizz lo que dice el
quipocamayo de Atunxauxa, estd aparentemente citando lo que el viejo
indio habr4 dicho en castellano. Aceptemos por ahora esta hipdtesis.*
Lo que implica que la respuesta del indio viejo (citada, de seguro, de
manera resumida y aproximada por Dévalos) o constituye un desafio
abierto a la autoridad espanola o, lo que es casi lo mismo, una franca
burla: mencionar la solo posibilidad de una vuelta del Inca, a solo dos
anos de desbaratada la resistencia en Vilcabamba y la degollacién del
tltimo Inca en el Cuzco.” U otra posibilidad, atribuible —en parte al
menos— a la eventual incompetencia del indio viejo para expresarse
bien en castellano. Recordemos: ante las preguntas del corregidor, «el
Indio turbado comenco a variar», es decir, a dar respuestas tal vez contra-
dictorias, tal vez inconexas o poco precisas (lo que es interpretado por
el corregidor como una forma de ocultamiento y desatino) y solo ante
las amenazas de la autoridad viene a «confesar». Esta confesién, otra
vez, sabierto desafio o burla a la autoridad (en el contexto ya evocado
de la crispacién de dnimos en el valle de Xauxa) o el indio viejo quiso
«confesar» otra cosa y su impericia de la lengua castellana lo traiciona?
Volvamos un momento a esa frase maldita citada en el relato de Ddvalos
que constituye el nicleo de la respuesta (inadmisible) del indio viejo:

%% Aunque las autoridades indigenas que escribfan en castellano a la sazén fueran contadas
con los dedos de acaso una mano (don Felipe Guacrapdcar, que aprende a escribir durante
su viaje a Espafia, asi como el joven curaca de Ananhuanca, don Carlos Apo Alanya, y
el escribano del cabildo de naturales, don Miguel Pariatoc), es de suponer que la mayor
parte de los curacas e indios principales, que a menudo tenfan que interactuar con
autoridades locales espafiolas, no desconocian completamente el castellano.

% La préctica y la semdntica de la burla es altamente extendida en el mundo andino,
tal como ya el Lexicén de Santo Tomds (saucani, saucaspa), los Vocabularios de quechuay
aymara de Gonzdlez Holguin (saucapayani, saucacuy pucllacuy) y de Bertonio (sawkasinia,
sawkakipana) respectivamente lo atestan.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 37

«aquel quipo con otros muy grandes que tenia, era lz razdn y cuenta que
avia de dar al Inga quando bolviese del otro mundo».

Que un indio entrado en anos, maestro en quipos, probablemente
pariente sino cercano al curaca de Atunxauxa, y que habrd tenido mds
de una ocasién de interactuar con doctrineros dominicos y franciscanos
y con autoridades locales espafiolas, diga en espanol que los quipos son
«la razdn y cuenta», es completamente verosimil, en vista de que, como
hemos consignado de las traducciones consagradas (y de los usos lingiiis-
ticos en general entre espafoles), esta es justamente la férmula fija para
referirse a aquellos. Ahora bien, el final del fraseo, independientemente de
que se trate de un desafio a la autoridad del valle o de un malentendido
lingiiistico, plantea un menudo problema a/ias enigma: ;de cita?, ;de
traduccién, incluso si esta fuera del propio indio viejo a su castellano?
Veamos. Cuando el indio (segiin Ddvalos) dice que el quipo es lz razdn
y cuenta que ha de dar al Inca «quando bolviese del otro mundo», aparte
de introducir aparentemente por primera vez uno de los motivos recu-
rrentes de los més tarde llamados mitos del Inkarri, estd ala vez echando
mano a una férmula o expresién fija dificilmente traducible al quechua
o desde quechua: la férmula «el otro mundo», para aludir al mundo
de la muerte o de los muertos (ya el Hades, el Paraiso, el Infierno o el
Purgatorio, en Occidente)®. Ni en quechua ni en aymara, otra de las
lenguas generales del Pert, hay expresién alguna que se corresponda con
algtin «otro mundo» (hay ‘espacio-tiempo’ y ‘mundo’, Pacha, de arriba, de
abajo, de ac4; hay vuelta o torcién de mundo, Pachakuti; hay animador
de mundo, Pachakamag, etc., pero no otro mundo como mundo de los
muertos).” ;Es que el indio viejo estd ocupando una férmula espafnola
que ha oido en alguna doctrina de los dominicos de Atunxauxa? ;O
es que Ddvalos le atribuye un decir jamds dicho por el quipocamayo?
Aunque es dificil, si no imposible, zanjar este punto, suena més probable

% ] amana afirma, asimismo: «nociones cristianas como [...] “otro mundo” o “alma”,
no tenfan equivalencias claras» [en el Ande] (2023: 106-107).

%7 Ni el Lexicon de Santo Tomés ni el Vocabulario de Gonzilez Holguin ni tampoco el
Vocabulario de Bertonio traen la expresién otro mundo en sus entradas en castellano, en
quechua o en aymara.



38 HiTORICA XLIX.2 2025 / ¢-ISSN 2223-375X

lo dltimo. Entonces, si aceptamos por ahora la hipétesis de que, por
razones de desafio a la autoridad o por malentendido lingiiistico (pocos
afios después don Felipe Guaman Poma escribe en su Cordnica: «;quién
es el Inga?, el rey catélico como lo tengo declarado en otros escritos;
que no hay quien defienda sino el rey»),®® el indio viejo afirma que la
verdad de su quipo tiene relacién con la eventualidad de una vuelta del
Inca, ;de dénde este volveria?

En los relatos o mitos del Inkarri donde el motivo de la vuelta del
Inca se menciona, estos cuentan que cuando la cabeza del Inca se retina
con su cuerpo, el Inca podria volver. Lo cierto es que, como sabemos
(aunque a menudo olvidamos), el primero en hablar de la vuelta del
Inca (introduciendo, de paso, el motivo que encontramos en los relatos
del Inkarri) es el Inca mismo, es decir, Atahualpa alias Atabalipa, poco
antes de morir en Cajamarca (1533). Volvamos a citar los parrafos del
cronista y testigo directo, Pedro Pizarro, al respecto: «Este Awbalipa

%8 Guaman Poma c. 1916: 904 (918). En vista de que el indio solo viene a confesar tras
ser amenazado con castigo corporal y social, se podria esperar que, para él, mencionar
la verdad del quipo lo eximirfa de castigo. Ello fragiliza una pizca la hipétesis de que
su respuesta (o su intencién) fuera un desafio o burla a la autoridad. Aunque solo cabe
especular sobre cudl pudiera haber sido la intencién del quipocamayo, diciendo que
esos quipos eran la cuenta a dar en caso de que el Inca volviera (incluso con problemas
para expresarlo en castellano), en vista que para los indios del Perti fuera habitual hablar
del rey de Espafia como nuevo Inca, no cabe descartar del todo que el indio viejo, al
decir «Inca» (o quién, sabe, incluso, Inkarri), estuviera queriendo decir ey (espafol),
tal como en otras ocasiones tales quipos habian sido utilizados en las probanzas ante la
Corona. La traduccion (a la vez mranslatio imperii) expresa de Inca por rey (de Espafia)
de Guaman Poma ya citada no puede sino abonar, en parte, tal barrunte. Lo mismo, la
expresién «Espafiol Inkan» (Inca de los espafioles), para referirse al Pizarro o al rey de
Espana, que reporta el informante de Arguedas (39) en Puquio, Andamarcas, a mediados
del siglo XX. Por otra parte, Polo de Ondegardo, en su Relacidn de 1571, recuerda que
cuando de la Gasca pasa por Jauja en 1547, antes de vencer a Gonzalo Pizarro, sus tropas
fueron alimentadas de los depésitos del Inca y del Sol del valle, pues a la sazdn se seguia
guardando separadamente tales bienes: «Atun después de la llegada de los espafoles,
mucho tiempo lo hicieron asi [...] creyendo que habia de venir tiempo en que diesen
cuenta dello al Inca» (Polo de Ondegardo 2012: 244). Agradezco a José Luis Martinez
esta referencia. ;Los quipos del indio viejo registraban, aun veinte afios después, cuando
ya no habia Inca alguno en Vilcabamba, las cuentas de lo que habia en los depésitos del
Inca y del Sol que menciona Polo, y que daban a veces a los espafioles?



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 39

auia hecho entender a sus mugeres e yndios que si no le quemauan el cuerpo,
[que] aunque le matasen auia de uolver a ellos, que el sol su padre, le
rrecuscitaria».” Y otra vez:

Pues muerto Ambalipa, como tengo dicho auia hecho entender a sus hermanas
y mugeres- que, si no lo quemauan, bolueria a este mundo. Pues auiéndose
ahorcado alguna xente y una hermana suya con algunas yndias, diziendo
que yuan al otro mundo [otra vez: expresién cristiana] a seruir a Ataba-
lipa, quedaron dos hermanas que andauan haziendo grandes llantos con
atamhores y cantando, contando las hazafias de su marido.”

Evidentemente, lo que dice Pedro Pizarro del supuesto discurso sobre /z
resurreccion y la vuelta del «otro mundo» del Inca hay que considerarlo de
su cosecha (cristiana).”! Lo que dice a todas luces Atahualpa, en conso-
nancia con lo habitual en el Incario, es que si su cuerpo se conserva (y
no se reduce a cenizas, mediante su eventual incineracién), este, vuelto
mallku (momia), puede seguir participando del poder orején, como
los otros Incas muertos en el Cuzco, servidos por su panaga o grupo
(femenino) de descendencia y, eventualmente, dar nuevas instrucciones
o dictdmenes a través de sus servidores-ventrilocuos.” Es bien sabido que

% Pizarro 1987 (c. 1572): 63 (38v).

0 Ib.: 42 (69).

7! Pese a estimar que los indios «cominmente creyeron que las Animas vivian después
de esta vida», Polo de Ondegardo precisa: «Mas de que los cuerpos hubiesen de resucitar
con las 4nimas nunca lo entendieron» (2012: 344).

72 Con lo cual es evidente que al menos el inicio del discurso de la vuelta del Inca, es
decir, el discurso del propio Atahualpa, no habrd tenido relacién con milenarismo o
mesianismo andino alguno y menos franciscano. De hecho, en la Relacién de Pizarro estdn
ya in nuce todos los motivos nucleares de los (mds tarde) llamados mitos del Inkarrt: el
conflicto entre el espafiol Francisco Pizarro y el Inca Atahualpa, la muerte del segundo por
el primero (por garrote y no degollado, es cierto; pero la muerte por garrote implicaba la
rotura del cuello), las palabras de Inca poco antes de morir de que volveria (si su caddver
no era quemado), etc. Lo mismo podria constatarse en la tercera parte de Crénica del
Perit, de Cieza, quien, sin haber sido testigo de vista, da cuenta tanto del conflicto entre
el Inca y Pizarro, asi como la posibilidad de enviar el Inca a Espafia, y, también, recoge
versiones de una eventual vuelta del Inca: «dizen algunos de los yndios que Atavalipa
dixo antes que le matasen que le aguardasen en Quito, que alld le bolverfan a ver hecho

culebra. Dichos de ellos deven de ser» (Cieza, 1987 [c. 1553], t. I1I: 168).



40 wmgTORICA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

incluso una waka («objeto» o lugar de veneracién o culto), si es reducida
a cenizas o hecha polvo, no tiene modo de volver por sus fueros. Lo que
a Atahualpa le interesa, a poco de morir por garrote vil en Cajamarca, es
que su cuerpo no sea incinerado tras su muerte (y, para ello, consiente
in extremis en ser bautizado por el dominico Valverde) y poder devenir
mallku y, de ese modo, volver a participar de la vida sociopolitica en el
Ande.” De ahi que, tras su muerte, su cuerpo fuera desenterrado por
sus cercanos y llevado a Quito, donde, en algiin momento, se le pierde
la pista.”*

Que el primer relato que incluye el motivo de lz vuelta del Inca sea
uno reportado en una Relacién espafola que cita (aproximativamente) lo
que dice Atahualpa en Cajamarca no deja de ser paraddjico. Lo mismo
que el motivo del viaje a Espafia (de la cabeza) de Atahualpa, que la
crénica de Pizarro (como la de otros testigos de vista) asegura que fue
una posibilidad que algunos espanioles barajaron a fin de no dar muerte
infame al joven Inca.

Todo lo anterior, de paso, también parece invalidar la tesis que defiende
Delio ante Cilena, acerca de que los indios tenfan una nocién (aunque
rastica) de la inmortalidad del alma, de la que el «cuento» de la Misce-
ldnea austral viene a ser un ejemplo para acreditar su argumento. La
nocién de alma (del latin anima) habra sido un quebradero de cabezas
y de traducciones forzadas entre los vocabularistas coloniales, espe-
cialmente los evangelizadores (al punto que Gonzdlez Holguin, en su
seccién castellano-quechua, la entrada «alma» la traduce por «dnima,
es decir, no la traduce; lo mismo Bertonio para el aymara: «janchini
animani»: «que tiene cuerpo y alma o alma con cuerpo», o en la entrada
castellana dnima racional: «jagina almapa»).”” Sin entrar en este debate

73 Sobre muerte y practicas mortuorias del Tawantinsuyu, véase Dean 2010; Millones
y Mayer 2021; Lamana 2023.

74 Para los avatares de los restos de Atahualpa en las cercanfas de Quito, véase Estupifidn
2018.

75 En los catecismos y sermonarios traducidos al quechua y aymara segtin las directivas
del ITT Concilio de Lima (1583), las palabras dnima (alma), Dios, Espiritu Santo, cristiano,
gracia, etc., permanecen en castellano. El Inca Garcilaso, a su modo, lo refrenda: «para
declarar muchas cosas de la religién cristiana no hay vocablos ni manera de decir en aquel



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 41

a fondo (la eventual creencia en la inmortalidad del alma en el Ande),
recordemos, sindpticamente, lo que habrd adelantado Gerald Taylor,
quien, siguiendo en parte al Inca Garcilaso, en sus estudios y traduc-
ciones del Manuscrito de Huarochiri (c. 1600), uno de los pocos textos
tempranos escritos en quechua: la nocién o término camac o kamagq (o
aun kamagqin), que en algunos escritos de evangelizadores tempranos
(Domingo de Santo Tomds ez al.) se usa como traduccién del vocablo
alma, apunta més bien a la mayor o menor fuerza vital que anima o da
vitalidad a un ser, ya humano o no-humano.”® Asi, Pachakamagq no cabe
traducirlo por a/ma del mundo sino por fuerza animadora del mundo, o
«Animador de la Tierra», segin sugiere Taylor. Ahora bien, tal kzmaq en
Pachakamagq, como el de cualquier waka o mallku, y, por lo tanto, como
el de cualquier Inca a embalsamar o ya embalsamado, es por definicién
no necesariamente inmortal. Si llega a ser reducido a cenizas, como el
discurso reportado de Atahualpa en Cajamarca lo confirma, la cosa se
acaba (puchukakuy) sin vuelta.””

lenguaje del Perti, como decir Trinidad, Trino y Uno, Persona, Espiritu Santo, Fe, Gracia,
Iglesia, Sacramentos, y otras palabras semejantes, porque totalmente las ignoran aquellos
gentiles, como palabras que no tuvieron en su lenguaje, ni hoy las tienen» (Garcilaso
de la Vega 2011: 75).

76 Taylor 2000: 7-8. Asf, Polo de Ondegardo entiende que los sacrificios humanos
que se le hacian a los Incas momificados eran para datles fuerza, vitalidad: «Entre estos
Ingas [...] avn son mayores los dafios e ynumerables sacrificios que hazen, especialmente
después que se dieron a embalsamar los cuerpos, que para darles fuerza y para que no
[se] pudriesen les mataban nifios y doncellas muy hordinarios» (en Lamana 2023: 124).
77" Como ya sefialamos, no pretendemos zanjar aqui el punto sobre la eventual creencia
en lainmortalidad del alma en el Andeyy, por tanto, de la eventual creencia en un «alma»
desligada o trascendente de todo cuerpo o traza «material» o corporal y tampoco si la
pregunta estd bien planteada (en términos de «creencia»). Tanto en los avatares del Taki
Ongoy como en otros casos de la sierra central a fines del siglo XVI y posteriores, junto
con casos en que explicitamente no se distingue entre el camaquen y, por ejemplo, la
momia misma (mallqui o mallku), hay también testimonios de camaguen que trasmi-
grarfan entre cuerpos, incluso si el primero ha sido quemado y reducido a nada (por
caso, véase Duviols 2016: 149 y 151). ;Es por la «influencia» o, mejor, por el incipiente
pareo andino con el cristianismo? Tal vez. Pero, reiteramos, dejamos por ahora la cuestion
abierta.



42 mgTOoRICA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

CONCLUSIONES ENTREABIERTAS: ARTICULACION DOBLE Y DOUBLE BIND
(DOBLE VINCULO)

Hemos consignado la ocurrencia temprana de uno de los motivos
recurrentes en los llamados mitos del Inkarri en un relato de la Misce-
ldnea austral de Diego Ddvalos y Figueroa: la eventual vuelta del Inca.
Analizamos la organizacién literaria de dicho relato en sus componentes
bésicos: introduccidn, desarrollo y desenlace. A fin de evaluar tanto la
veracidad como la verosimilitud del relato (que concluye con la quema
del quipo que porta el «indio viejo» y su castigo, luego de que este alude a
la eventual vuelta del Inca), hemos, en primer lugar, aquilatado el amplio
uso de tales tipos de quipos por parte de curacas e indios principales de
Xauxa en presentaciones de informaciones y memoriales ante la Corona,
viala Real Audiencia de Lima, y, en un segundo momento, hemos sefia-
lado al menos cuatro sucesos o situaciones que pudieran haber vuelto
particularmente crispada las relaciones entre el corregidor a la sazén del
valle, Juan de Cadalso Salazar, y los curacas e indios principales de la
provincia. Finalmente, a partir de consideraciones filolégicas y lingiiis-
ticas, nos hemos detenido en el discurso del indio viejo reportado por
Dévalos y Figueroa. Tal andlisis deja indecidido si la evocacién de la
vuelta del Inca por el informante nativo (probablemente a la sazén el
contador mayor del curacazgo de Atunxauxa, don Juan Limache) se da
como una sefial de desafio a la autoridad espafiola (en el contexto de las
fricciones generadas por las reformas toledanas) o que pudiera estar dando
cuenta de un malentendido de orden lingiiistico por parte del indio en
cuestién (en vista de su escasa pericia con la lengua espafola). De paso,
recordamos que la primera fuente que hace mencién a la eventual vuelta
del Inca tras su muerte es el propio Atahualpa, quien, en Cajamarca, tal
como atestigua en su Relacidn un testigo de vista de los sucesos (Pedro
Pizarro), solicita ser bautizado para ahorrase la destruccién de su cuerpo
por el fuego y asi poder volver a ocupar un lugar en la vida social incaica,
a través de su mallku y su panaqa.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 43

Cabe demorarnos ahora, a modo de conclusién abierta, en la articu-
lacién doble (Abercrombie)’® que es posible detectar en el relato literario
de Dévalos entre el discurso espafiol (dominante) y el discurso indigena
(subalterno) y, luego, en el double bind (Derrida)” entre relato literario
y relato etnohistérico o etnografico.

78 La formulacién més explicita de esta nocién es elaborada por el antropélogo esta-
dounidense Thomas Abercrombie en «Articulacidn doble y etnogénesis» (1991; también
1986y 1998). Se trata de una categoria que a la vez permite describir y comprender las
peculiaridades de la gramdtica (/a0 sensu) en el Ande, no solo al interior de los ayllus o
comunidades, sino al mismo tiempo de estas con su afuera virreinal o republicano. Tal
doble articulacion estructurante de précticas socioculturales fuera, al cabo, tan genuina-
mente andina como occidental en el Pert colonial (y luego republicano), lo que vuelve
caduca la tendencia a tener que optar por un tiempo u otro (como expresién de una
sola agencia, ya indigena, ya hispanocristiana), asi como a hablar de un sincretismo indi-
ferenciado. Abercrombie subraya que tales dobles articulaciones «resisten la hegemonia
a la vez que la reproducen», por decir, estamos ante un «sistema de articulacién» que
sirve «tanto a sus propios fines [para el caso, indigenas, pero antes ya intraindigenas:
entre incas y collas, entre collas y urus, etc.] como a los de sus dominadores [espafioles
y luego criollos republicanos]» (1991: 203-203). En otras palabras, se toma muy en
serio el llamado dualismo andino o conjuncién de opuestos complementarios (Duviols
1973; Platt 1978; Salomon 1991; Cerrén Palomino 2002, etc.), unidad dual no exenta
de jerarquias de por medio, rasgo estructural-estructurante de la gramdtica (lazo sensu)
en el Ande, lo que impide disociar sin mds dominacién y resistencia, es decir, donde el
conflicto (ya creciente o decreciente) entre partes no se supera, sino que se negocia, de
un modo u otro, permanentemente.

79 La nocién de double bind, o doble vinculo, que inicialmente viene a designar
situaciones paradéjicas o andmalas en el uso del lenguaje (Watzlawick ez al. 1967), es
retomada por Derrida (1972a, 1991) para aludir a una co-implicacién comin a toda
préctica de escritura y de traza en general: su divisibilidad o izeracidon de origen (idem
1972b), en cuanto una traza marca lo otro de si, lo que sustituye o alo que alude, ya la
vez se (re)marca a si misma. Si en los casos asociados a lo andmalo, una frase del tipo «jsé
espontdneol» envuelve al sujeto receptor en una situacion de doble vinculo incompatible
(si la orden es ser espontdneo, la espontaneidad es incompatible con seguir una orden),
la situacidn de doble vinculo, al decir de Derrida, es generalizada, como queda explicito
en sus andlisis del don, de la responsabilidad, de la hospitalidad, etc. (idem 1991: 29;
Potestd 2016). Si esta situacién se da de manera habitual en la practica socioescritural,
puede, de una parte, inducir a una experiencia paralizante, aunque, de otro lado, da
lugar a alguna posibilidad de negociar singularmente alguna respuesta, que nunca serd
por entero légica ni racionalmente fundable, y por ello mismo, tal vez minimamente
responsable.



44 mgrorIcA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

En el primer caso, al interior de un relato grosso modo veridico incluido
en un texto literario (Misceldnea austral), es evidente que en este se
cita, con mds o menos exactitud, la intervencién oral de un indio viejo
(como en muchas crénicas y relaciones mds o menos histérico-literarias
del periodo, pero escasamente en obras abiertamente literarias). Esta
doble articulacién discursiva que se da en el relato de Dévalos es, por
cierto, tributaria de la articulacién doble que se da en aquel tiempo en
el Ande, tal como lo documenta Abercrombie mds adelante para el caso
de la vida socio-comunitaria en K’ulta (al este de Oruro, Bolivia), pero
que habrd ya operado en el Ande desde antes de la conquista europea,
como las mismas traducciones (que citamos mds arriba) entre el tiempo
del Inca y el tiempo del rey de los propios curacas de Xauxa lo viene a
confirmar. Més alld o mds acd del discurso evangelizador de /z extirpacion
de idolatrias (un modo de la pretension de aculturacion sin vuelta), lo
cierto es que esto casi nunca funciona, pues la fuerza de la unidualidad
o articulacién doble prehispdnica contintia vigente en las comunidades
del Ande hasta nuestros dias. Es claro que los indios del valle del Xauxa
se confederan o alian (al decir de Espinoza Soriano) tempranamente
a los conquistadores espafioles, ya para sacarse de encima la opresién
de los ejércitos de Atahualpa, ya para desprenderse de toda sujecion a
los cuzquenos, es decir, cambiando su posicién Urin con respecto a los
Incas por una posicion Urin con respecto a los espaﬁoles, pero antes que
otros, y es justamente esto lo que hacen valer, con éxito relativo, en sus
probanzas presentadas ante la Corona, con la ayuda de quipos y testigos
varios, durante todo el siglo XVI. Ahora bien, en esta doble articulacién
de discursos que se da en la «Relacién notable de un Indio» de Dévalos
(pero también en otras obras histérico-literarias del periodo), al citarse
bien que mal el discurso subalterno, queda abierto, insistimos, inzanjable
por ahora, si la respuesta del indio viejo (la evocacién de un eventual
retorno del Inca) habrd constituido un desafio a la posicién dominante
del corregidor espanol o, al contrario, como una forma de confirmarla
pero expresada errénea o equivocamente en castellano, la lengua predo-
minante. Y, por lo tanto, si el discurso reportado del quipocamayo de
Xauxa puede o no considerarse uno de los registros mds tempranos



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 45

(aparte del discurso del propio Atahualpa en Cajamarca, consignado
por Pedro Pizarro) de los llamados mitos del Inkarri. En sintesis: el
concepto de articulacién doble (casi concepro, al decir de Derrida, pues
jamds puro concepto, en vista que conlleva cada vez su inscripcién, ya
oral, ya escrita, etc.), en consonancia con el dualismo (complementario)
andino,* tanto para describir dindmicas sociales e histéricas en el Ande
como para su andlisis, tiene la ventaja de evitar recaer en apelaciones a
fenémenos de sincretismo indiferenciado (e incluso de interculturalidad,
habitualmente, equivalencial) y a la vez desguaza la centralidad que se
habra podido asignar a la nocién de aculturacién, pues, sin eliminarla
del todo, la resitta, la desplaza.

El otro aspecto que este relato de Dévalos suscita, que también cabria
dejar abierto, es la distincién habitualmente tajante entre relato literario
y relato etnohistérico o etnografico. Este Gltimo normalmente habrd sido
descrito como un relato oral transcrito (a la escritura en sentido estricto
o predominante) por un agente (de saber) externo a la cultura o etnia
de quien cuenta y performa el relato (oral). Es lo que hacen Arguedas
en Puquio y Nunez del Prado, Josafat Roel Pineda y otros en Q’ero, por
caso, y atin nos (con la poeta crucefia Emma Villazén) alguna vez en el sur
mapuche (2017). Pero, aparte de que la oposicién (a menudo jerdrquica)
entre escritura y oralidad habrd venido siendo desmontada (como uno
de los rasgos marcantes de la llamada mezafisica occidental),*' tanto para
el caso de Ddvalos y Figueroa (texto literario), como de Guaman Poma
y otros cronistas tempranos del virreinato (textos histérico-literarios),
las citas como los reportes de discursos indigenas no son estructuralmente
diferentes de los relatos orales etnograficamente reportados. Es cierto
que cada cultura o cada tradicion sociocultural suele efectuar distinciones
entre tipos de relatos (por ejemplo, entre relatos de verdad y de ficcion,
entre cuento y fabula, aunque estas mismas nociones no dejen de ser

80 Resume Salomon: «Like most Andean dual structures, halves are seen as symmetrical
in form, complementary in function, and unequal in rank» (2018: 32).

81 Derrida 1967.



46 mgTORICA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

problemdticas en traduccién a otros contextos etnobistdricos),* pero para
el (doble) caso que nos ocupa, la asignacién de los mitos del Inkarria una
u otra tipologfa se vuelven a ratos inzanjables. Los informantes nativos de
Arguedas y de Nuanez del Prado ez 4l. en ninguna parte senalan que su
relato (testimonial) es ficcién ni tampoco, evidentemente, historiografia
cientifica. Todo lo cual no impide, hasta cierto punto al menos, contras-
tarlos con otras fuentes para no solo establecer hipétesis de verosimilitud
como de veracidad histérico-fenomenal. Si mythos, en la Grecia antigua,
no se distingue inicialmente de Jogos, pues ambos términos aluden a
la palabra articulada y solo con el tiempo mito pasa a aludir al relato
oral, su inscripcién en alguna etnografia o literatura no transforma su
indole, justamente, de relacion o relato (lo que interviene ahi pareciera
ser mds los marcos institucionales o instituyentes de inscripcion).® Ello
valida, de paso, la eventual busqueda de trazas de mitos del Inkarri en
fuentes escritas coloniales: no solo en La nueva corénica, sino también en
Murtia, el Inca Garcilaso, Sarmiento de Gamboa, Anello Oliva, Monte-
sinos y un largo etcétera. Es decir, el problema de la indole veridica o
veraz (e incluso verosimil, si queremos atn apelar a estos criterios) se
da tanto en los relatos reportados por los cronistas de fuentes indigenas
como en los relatos asumidos directamente por estos y transcritos por
etnégrafos. No pretendemos declarar sin mds nula la distincién entre
relato historiogrifico y relato literario, o entre relato literario y relato

82 En el caso del quechua y, especificamente, de las variedades habladas en el valle de
Jauja, los relatos, antes que separarse entre verdaderos y falsos, o de verdad y ficcién,
vienen marcados por particulas reportativas (sufijos que se agregan al final del verbo),
para indicar si el hablante ha sido testigo directo de lo que cuenta (asumiendo plena
responsabilidad sobre lo narrado), o solo de oidas (sin asumir toda la responsabilidad) o
solo lo narra de manera conjetural (sin asumir responsabilidad alguna) (Cerrén Palomino
1976: 237-241).

83 Para la evolucién y bifurcaciones de la nocién de mito, de Grecia hasta nuestros dias,
puede consultarse, entre otros, a Jamme (1999: 13-21). De paso cabe tomar distancia
del cardcter supuestamente anénimo de todo mito, pues, como en el caso también de
un historiador con respecto a la historia, siempre hay alguien que lo recrea y actualiza,
como en el caso de los informantes con nombre y apellido de Arguedas en Puquio, de
Nufiez del Prado ez al. en Q’ero, y los relatos del quipocamayo Catari (en Charcas)
confiados a Anello Oliva, etc.



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 47

etno(historio)grafico, pero si llamar la atencién sobre sus relaciones a
menudo porosas y, también a menudo, sobre su estatus de asignacién
indecidible. Y es que, parafraseando a Derrida, cada relato de sucesos
conlleva una suerte de double bind, alias doble vinculo, entre suceso
archivado y suceso archivante,** de manera oral o, en sentido restringido,
escrita, e incluso figural, etc.

Lo que a fin de cuentas vuelve tan singularmente paradéjica esta «Rela-
cién notable de un Indio» de la Misceldnea austral es que, siendo parte
de un texto literario, una suerte de poema en verso y prosa (y Cilena no
dejard de advertirnos a todo lo largo de los coloquios, como de Platén a
Pessoa: el poeta es un fingidor), es que este deja inscribirse en si un relato
de sucesos como testimonio veraz o veridico de unos acontecimientos
realmente acontecidos. Y es que hacia fines del siglo X V1, la misceldnea, en
tanto género o subgénero literario, permite (como su nombre lo sugiere)®
la mescolanza de todo tipo de discursos (pensamientos, demostraciones,
versos, relatos de verdad o de ficcién, especulaciones etimoldgicas,
traducciones, etc.), por decir, una suerte de chimuchina en que no solo
cabe también el discurso de verdad (testimonial, histérico, etnogréfico,
etc.), sino que también de yapa suspende temporalmente la asignacién
meramente ficcional, fabulosa o sin mds fingidora de cualquier literatura.

Para acabar, démosle la pentltima palabra a Cilena. Luego que Delio
concluye su «Relacién notable de un Indio», Cilena, quien comparte con
él la percepcién y experiencia oscilante acerca de la barbarie y/o el ingenio
de laindiada, aceptando aparentemente la demostracién légico-narrativa

84 Derrida 2003: 75.

8 Del latin miscere (mezclar); se habré postulado que viene directamente del latin
miscellanea, «que, como recuerda Juvenal, era una comida grosera que se daba a los
gladiadores, una mezcla de muchas cosas» (https://etimologias.dechile.net/?miscela.nea).
Pero en latin «ya se encuentra miscellanea como femenino singular, con el valor de escrito
que incluye una mezcla de cosas, y asi lo usa, por caso, Tertuliano» (76.). Para misceldnea
como género literario, DRAE da: «f. Obra o escrito en que se tratan muchas materias
inconexas y mezcladas». Para fines del siglo XVI, tenemos ya en el Pert la Misceldnea
antdrtica (1586), de Miguel Cabello de Balboa (donde, entre sus principales informantes
indigenas, menciona a don Mateo Yupanqui y don Martin Farro Chumbi), con la que la
Misceldnea austral no deja, en parte, de medirse, y, en Espana, entre otras, La Misceldnea.
Silva de casos curiosos o Varia historia (1592), de Luis Zapata.


https://etimologias.dechile.net/?miscela.nea

48 mTORICA XLIX.2 2025/ e-ISSN 2223-375X

sobre su (supuesta) creencia en la inmortalidad del alma, remata: «Bié[n]
manifiesta este caso [relato, relatado] que atinan [los Indios] aunque a

tiento o « caso [al azar imprevisible] en cierta manera conque los cuerpos

han de bolver a vivir».5°

BIBLIOGRAFIA

Abercrombie, Thomas. 1986. The politics of sacrifice: an Aymara cosmology in
action. Tesis de doctorado en Filosofia, departamento de Antropologfa. Illinois:
University of Chicago Press.

Abercrombie, Thomas. 1991. «Articulacién doble y etnogénesis». En Segundo
Moreno y Frank Salomon (eds.), Reproduccion y transformacién de las sociedades
andinas, siglos XVI-XX, tomo 1. Quito: Abya-Yala, 197-212.

Abercrombie, Thomas. 2006 [1998]. Caminos de la memoria y del poder. Etnografia
e historia en una comunidad andina. La Paz: Sierpe.

Ajens, Andrés. 2017. «Conexiones huilliche-altoperuanas en el ciclo de Atahualpa.
Meridional, Revista Chilena de Estudios Latinoamericanos 8: 153-188.

Anello Oliva, Giovanni. 1998 [c. 1630]. Historia del reino y provincias del Perii y
vidas de los varones insignes de la Compariia de Jesiis, ed. por Carlos M. Gélvez.
Lima: Fondo Editorial PUCP.

Aranda, Gilberto, Miguel Lépez y Sergio Salinas. 2009. Del regreso del Inca a Sendero
Luminoso. Violencia y politica mesidnica en Peri. Santiago: RIL editores.

Arguedas, José Marifa. 1975a [1957]. «Puquio, una cultura en proceso de cambio.
La religién local». En Angel Rama (ed.), Formacion de una cultura nacional
indoamericana. Ciudad de México: Siglo XXI, 34-79.

Arguedas, José Marfa. 1975b [1967]. «Mitos prehispanicos». En Angel Rama (ed.),
Formacion de una cultura nacional indoamericana. Ciudad de México: Siglo
XXI, 173-182.

Arriaga, Pablo Joseph de, 1621. La extirpacion de la idolatria en el Perd. Lima: Imp.
Geronymo Contreras.

Bertonio, Ludovico, 1993 [1612]. Vocabulario de la lengua aymara. La Paz: IRPA/
Radio San Gabriel.

8 Dévalos y Figueroa 1602: 151. A lo que Delio responde: «Assi se ha de presumir
que es « caso [Covarrubias: «CASO, [...] todo lo que sucede sin preuencion de temor ni
esperanca dello, y adueribialmente dezimos # caso, fortuna, forte fortunar] segtin lo que
dicho tengo, y que en ellos [h]aya en esso ignorancia no nos devemos espantar, siendo gente
bdrbara, pues en los Philosophos antiguos (cuyas sentencias tanto celebran) wvo mayores
faltas acerca desta materia» (ib.).



AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 49

Beyersdorff, Margot, 1997. Historia y drama ritual en los Andes bolivianos (siglos
XVI-XX). La Paz: Plural.

Brokaw, Galen. 2013. «La recepcién del quipu en el siglo XVI». En Marco Curatola
y José Carlos de la Puente Luna (eds.), £/ quipu colonial. Estudios y materiales.
Lima: Fondo Editorial de la PUCP, 119-144.

Cerrén Palomino, Rodolfo. 1976. Gramdtica quechua: Junin-Huanca. Lima: Minis-
terio de Educacién.

Cerrén-Palomino, Rodolfo. 1989. Lengua y sociedad en el valle del Mantaro. Lima:
Instituto de Estudios Peruanos.

Cerrén Palomino, Rodolfo. 2002. «Hurin: un espejismo léxico opuesto a Hanany.
En Javier Flores Espinoza y Rafael Varén Gabai (eds.), £/ hombre y los Andes:
Homenage a Franklin Pease, tomo 1. Lima: Fondo Editorial PUCP, 219-235.

Cerrén-Palomino, Rodolfo. 2006. «Tucuyricoc». Boletin de la Academia Peruana
de la Lengua 42 (42): 219-226.

Cieza de Ledn, Pedro de. 1553. Cronica del Perii, parte primera. Sevilla: Casa de
Martin de Mendoga.

Cieza de Ledn, Pedro de. 1987 [c. 1553]. Crdnica del Peri, tercera parte, ed. por
Francesca Cantu. Lima: Fondo Editorial de la PUCP.

Cieza de Ledn, Pedro de. 2000 [c. 1553]. El serorio de los Incas, ed. por Manuel
Ballesteros. Madrid: Datin.

Colombi-Monguié, Alicia de. 1986. «Dofa Francisca de Briviesca y Arellano: la
primera mujer poeta en el Pert». Anuario de Letras 24: 413-425.

Cérdova y Salinas, Diego de. 1957 [1651]. Crénica Franciscana. Washington:
Academy of American Franciscan.

Covarrubias, Sebastidn de. 1611. Tésoro de la lengua castellana, o espariola. Madrid:
Imp. Luis Sdnchez.

Curatola Petrocchi, Marco y José Carlos de la Puente Luna. 2013. «Contar concer-
tando: quipus, piedritas y escritura en los Andes coloniales». En Marco Curatola
Petrocchi y José Carlos de la Puente Luna (eds.), £/ quipo colonial. Estudios y
materiales. Lima: Fondo Editorial de la PUCP, 193-232.

Dévalos y Figueroa, Diego.1602. Misceldnea austral. Lima: Imp. Antonio Ricardo.

De la Puente Luna, José Carlos. 2007. Los curacas hechiceros de Jauja. Batallas mdgicas
y legales en el Perii colonial. Lima: Fondo Editorial de la PUCP.

De la Puente Luna, José Carlos. 2016. «En la lengua de indios y en lengua espafiola:
cabildos de naturales y escritura alfabética en el Perd colonial». En Ana Luisa
Izquierdo de la Cueva (ed.), Visiones del pasado. Reflexiones para escribir la historia
de los pueblos indigenas de América. Ciudad de México: UNAM-Instituto de
Investigaciones Filoldgicas, 51-113.



50 HITORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

De la Puente Luna, José Carlos. 2022. En los reinos de Espana. Viajeros andinos,
Justicia y favor en la corte de los Austria. Lima: Instituto Francés de Estudios
Andinos.

Dean, Carolyn. 2010. «Death and afterlife in the Early Modern Hispanic world».
Hispanic Issues 7: 27-54.

Derrida, Jacques. 1967. De la grammatologie. Paris: Les Editions de Minuit.

Derrida, Jacques. 1972a. Positions. Paris: Les Editions de Minuit.

Derrida, Jacques. 1972b. «Signature événement contexte». En Jacques Derrida,
Marges de la philosophie. Paris: Les Editions de Minuit, 365-393.

Derrida, Jacques. 1991. Donner le temps. 1. La fausse monnaie. Paris: Galilée.

Derrida, Jacques. 2003 [2001]. «La cinta de mdquina de escribir». En Jacques
Derrida, Papel mdquina. Madrid: Trotta, 31-130.

Duviols, Pierre, 1973, «Huari y llacuaz: agricultores y pastores. Un dualismo
prehispdnico de oposicién y complementariedad». Revista del Museo Nacional
39: 153-191.

Duviols, Pierre. 2016 [1978]. «Camaquen upani: un concepto animista de los
antiguos peruanos». En Pierre Duviols, Escritos de historia andina, tomo 1. Lima:
Biblioteca Nacional del Pert e Instituto Francés de Estudios Andinos, 147-166.

Espinoza Soriano, Waldemar. 1972. «Los huancas, aliados de la Conquista. Tres
informaciones inéditas sobre la participacién indigena en la conquista del Peru.
1558, 1560, 1561». Anales Cientficos de la Universidad del Centro 1: 201-407.

Estupifidn, Tamara. 2018. «El Puxili de los Yngas, el ayllu de la nobleza incaica que
cuidé de los restos de Atahuallpa Ticci Cdpacr. Revista de Historia de América
154: 37-80.

Flores Nufez, Darfo. 2024. Las dindmicas de poder en el valle de Xauxa a fines del
siglo XVI: Joan Vélez y el arte de la mediacion. e-Spania Books, <https://doi.
org/10.4000/12q3k>.

Fossa, Lydia. 2021. «De kuraka a cacigue: Perversion del sistema de la mita». Telar
27: 69-90.

Garcilaso de la Vega, Inca. 2009 [1617]. Historia general del Peri, edicién digital.
Lima: SCG, <https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-
HistoriaGeneraldelPeru.pdf>.

Glave, Luis Miguel. 2013. «El quipu que los indios de Parinacocha presentaron
al licenciado Polo». En Marco Curatola Petrocchi y José Carlos de la Puente
Luna (eds.), £/ guipu colonial. Estudios y materiales. Lima: Fondo Editorial de
la PUCP, 283-306.

Gonzdlez Holguin, Diego. 1989 [1608]. Vocabulario de la lengva general de todo el
Perv llamada lengva Qquichua o del Inca, edicién facsimilar. Lima: Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.


https://doi.org/10.4000/12q3k
https://doi.org/10.4000/12q3k
https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-HistoriaGeneraldelPeru.pdf
https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-HistoriaGeneraldelPeru.pdf

AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 51

Guaman Poma de Ayala, Felipe. 1616. Primer nueva corénica y buen gobierno,
edicién electrénica. <https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/
frontpage.htm>.

Huamanchumo de la Cuba, Ofelia. 2011. «De un tipo textual memoria: ;primer
documento judicial mestizo en el Pert del siglo XVI?». Lexis 35 (2): 261-288.

Husson, Jean-Philippe. 2017a. Génesis de los dramas del fin del Inca Atahualpa y los
mitos del Incarri. (Incluye dos capitulos a cura de Aurélie Omer). Lima: Argos.

Husson, Jean-Philippe. 2017b. La mort d’Ataw Wallpa ou la fin de lEmpire des Incas,
traduccién y edicién critica. Geneve: Patifio.

Jamme, Christoph. 1999 [1991]. Introduccién a la filosofia del mito en la época
moderna y contempordnea, traduccién de W. J. Wegscheider. Barcelona y Buenos
Aires: Paidds.

Jiménez de la Espada, Marcos. 1881. Relaciones geogrdficas de Indias, tomo 1. Madrid:
Tip. de Manuel Herndndez.

Lamana, Gonzalo. 2023. «LLa materialidad de los muertos vivos. La carta-relacién
del licenciado Polo Ondegardo al arzobispo Jer6nimo de Loaysa de 1566 y su
contexto» Histérica. 47 (1): 77-172.

Latasa Vasallo, Pilar. 2005. «Transformaciones de una élite: el nuevo modelo de
nobleza de letras en el Pertt (1590-1621)». En Pilar Latasa Vasallo (ed.), Elites
urbanas en Hispanoamérica (De la Conquista a la Independencia). Sevilla: Univer-
sidad de Sevilla, 413-433.

Levillier, Roberto (ed.). 1924. Gobernantes del Perii: Cartas y papeles, siglo XVI
(documentos del Archivo de Indias), tomo VII. Madrid: Imprenta de Juan Pueyo.

Lohmann Villena, Guillermo. 2004. «Un florilegio de mérito relevante. Comento
y complementos». Boletin de la Academia Peruana de la Lengua 38: 9-27.

Lépez Baralt, Mercedes. 1993. Guaman Poma, autor y artista. Lima: Fondo Editorial
de la PUCP.

Lépez-Baralt, Mercedes. 2004. «El retorno del Inca rey en la memoria colectiva
andina: del ciclo de Inkarri a la poesia quechua urbana de hoy». Cahiers
CRICCAL 31 (2): 19-26.

Loza, Carmen Beatriz. 1998a. «Du bon usage des quipus face & 'administration
coloniale espagnole». Population 53 (1-2): 139-159.

Loza, Carmen Beatriz. 1998b. Juger les chiffres [Statut des nombres et pratiques
de comptage dans les dénombrements andins, 1542-1560]». Histoire & Mesure
13 (1-2): 13-37.

MacCormack, Sabine. 1985. «“The heart has its reasons”: Predicaments of
missionary Christianity in Early Colonial Peru». Hispanic American Historical

Review 65 (3): 443-466.


https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/frontpage.htm
https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/frontpage.htm

52 HITORICA XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

MacCormack, Sabine. 1995. «En los tiempos muy antiguos [...], cémo se recordaba
el pasado en el Perti de la Colonia temprana». Procesos, Revista Ecuatoriana de
Historia 7: 3-33.

Medelius, Ménicay José Carlos de la Puente Luna. 2004. «Curacas, bienes y quipus
en un documento toledano (Jauja, 1570)». Histdrica 28 (2): 35-82.

Meneses, Teodoro. 1987. La muerte de Atahualpa. Drama quechua de autor andnimo.
Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Millones, Luis y Renata Mayer. 2021. Funerales, muerte y el mds alld en la historia
del Perii. Santiago: Ediciones de la Biblioteca Nacional de Chile.

Omer, Aurélie. 2009. «Ordonner le chaos: unité et diversité des versions du mythe
d’Inkarri». Escritural 2. Poitiers: Centre de Recherches Latino-Américaines.
Orrego Penagos, Juan Luis. 27 de marzo de 2011. «Historia del agua potable
en Lima». Blog de Juan Luis Orrego Penagos. <http://blog.pucp.edu.pe/blog/

juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/>.

Paz Rescala, Laura. 2019. Dolce mio foco. Una edicidn de la poesia de la Misceldnea
austral de Diego Ddvalos y Figueroa, con un recorrido por sus coloquios. La Paz:
SBEC, Plural.

Paz Rescala, Laura y Andrés Eichmann. 2024. «Restos de un ocaso: el testamento
de dona Francisca de Briviesca y Arellano». Hipogrifo 12 (2): 577-598.

Pizarro, Pedro. 1987 [c. 1572]. Relacidn del descubrimiento y conquista de los reinos
del Perii, ed. por Guillermo Lohmann Villena y nota de Pierre Duviols, segunda
edicién. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Platt, Tristan. 1978. «Symétries en miroir: le concept de yanantin chez les Macha
de Bolivie». Annales 33 (5-6): 1081-1107.

Polo de Ondegardo, Juan. 2012 [1571]. «Las razones que movieron a sacar esta
relacién y notable dafio que resulta de no guardar a estos indios sus fueros».
En Gonzalo Lamana (ed.), Pensamiento colonial critico: Textos y actos de Polo de
Ondegardo. Cusco y Lima: Centro Bartolomé de las Casas-Instituto Francés de
Estudios Andinos, 217-330.

Potestd, Andrea. 2016. «Democracia sin condiciones: Derrida y la politica a golpes
de aporfa». Cuadernos de Filosofia 67-68: 169-180.

Rose, Sonia. 2003. «Saber universal y memoria local: la Misceldnea Austral de Diego
Dévalos y Figueroa (Lima, 1602)». En Dominique de Courcelles (ed.), Ouvrages
miscellanées et théories de la connaissance & la Renaissance. Paris: Ecole Nationale
des Chartes. <https://doi.org/10.4000/books.enc.1181>.

Salomon, Frank. 1991. «Introductory essay». En The Huamc/yz'rz’Manuscript. Texas:
University of Texas Press, 1-38.

Salomon, Frank. 2018. At the Mountains Altar: Anthropology of Religion in an Andean
Community. Londres: Routledge.


http://blog.pucp.edu.pe/blog/juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/
http://blog.pucp.edu.pe/blog/juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/
https://doi.org/10.4000/books.enc.1181

AJENS «Razén y cuenta que avia de dar al Inga» 53

Santo Tomds, Domingo de. 1560. Lexicén, o Vocabulario de la lengua general de
los Indios del Perd, llamada Quichua. Valladolid: Imp. Ferndndez de Cérdova.

Taylor, Gerald. 2000. «Camac, cama y camasca en el manuscrito quechua de
Huarochiri». En Gerald Taylor, Camac, camay y camasca y otros ensayos sobre
Huarochiri y Yauyos. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas-Instituto Francés
de Estudios Andinos, 1-8.

Watchel, Nathan. 1971. La vision des vaincus. Les indiens du Pérou devant la conquéte
espagnole, 1530-1570. Paris: Gallimard.

Watzlawick, Paul. 1967. Pragmatics of Human Communication. A study of Interac-
tional Patterns, Pathologies and Paradoxes. Nueva York: Norton & Company.

Zavala, Silvio. 1978. El servicio personal de los indios en el Perii. Ciudad de México:
Colegio de México.

Fecha de recepcién: 07/02/2025
Fecha de aprobacién: 16/06/2025



