
«Razón y cuenta que avia de dar al Inga quando 
bolviese del otro mundo»: ¿Trazas del Inkarrí en la 
Miscelánea austral de Dávalos y Figueroa (1602)?

«Razón y cuenta que avia de dar al Inga quando bolviese del otro 
mundo»: Traces of the Inkarrí in the Miscelánea austral by Dávalos y 
Figueroa (1602)?

andrés ajens
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación  
andres.ajens@umce.cl 
https://orcid.org/0000-0002-4761-3547

8

Resumen

Ofrecemos un análisis literario, histórico y filológico de un relato de la Misce-
lánea austral de Diego Dávalos y Figueroa (Lima, 1602), a fin de aquilatar 
su verosimilitud como su veracidad, en vista de que en él comparece por vez 
primera uno de los motivos recurrentes de los llamados mitos del Inkarrí (s. XX): 
el eventual retorno del Inca. Los análisis muestran un alto grado de veracidad, 
así como algunos problemas de verosimilitud. Con todo, ello permite dar cuenta 
de una articulación doble (Abercrombie) que opera al interior de dicho relato, 
así como de un double bind (Derrida) entre relato literario y etnográfico.
Palabras clave: Miscelánea austral, mitos del Inkarrí, valle de Xauxa, articu-
lación doble, double bind.

Abstract

We offer a literary, historical and philological analysis, of a story from the 
Miscelánea austral of Diego Dávalos and Figueroa (Lima, 1602), to assess its 
plausibility as well as its veracity, in view of the fact that one of the recurrent 

HIsTORICA XLIX.2 (2025): 9-53 / e-ISSN 2223-375X

https://doi.org/10.18800/historica.202502.001

mailto:andres.ajens@umce.cl
https://orcid.org/0000-0002-4761-3547
https://doi.org/10.18800/historica.202502.001


10    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

motifs of the so-called myths of the Inkarrí (s. XX), the eventual return of the 
Inca, appears here for the first time in a historical source. Analysis reveals a high 
degree of veracity, as well as some issues around plausibility. Taken together, this 
allows for a double articulation (Abercrombie) that operates within the story, 
as well as a double bind (Derrida) between the literary and ethnographic story.
Keywords: Miscelánea austral, Inkarrí myths, Xauxa valley, double articulation, 
double bind.

En «Guaman Poma, primer autor del ciclo del Inkarrí», Mercedes 
López Baralt postula a «Felipe Guaman Poma, si bien en un sentido 

figurado, como el primer autor del ciclo del Inkarrí».1 El argumento 
principal es que en La nueva corónica (c. 1616) se da por vez primera uno 
de los motivos nucleares de los relatos del Inkarrí y, más ampliamente, 
de lo que López Baralt, con Watchel, Meneses, Beyersdoff, Husson et al., 
denominan el «ciclo» del Inkarrí,2 esto es, el relato y puesta en escena de 
la muerte por degollación de Atahualpa en 1533 (contra toda la evidencia 
histórica) como efectivamente lo sería la de Túpac Amaru, cuarenta años 
después, en el Cuzco. Aunque la noción de «mito» del Inkarrí3 fuera no 
poco problemática,4 de manera esquemática podemos decir que alude 

1	  López Baralt 1993: 40; itálicas nuestras, y así en lo que viene, salvo que se indique 
lo contrario.
2	  Por ciclo, López Baralt (1993, 2004) entiende no solo relatos orales, sino también 
las representaciones visuales (pinturas) y dramáticas, así como elegías en quechua, que 
abordan la temática de la captura y muerte del Inca. 
3	  Arguedas 1957, 1967.
4	  Desde ya, Arguedas incluye entre lo que denomina «mitos del Inkarrí» (2006 [1967]: 
183-188) textos que no aluden a Inca alguno. Omer (2009) distingue sinópticamente 
tres estratos de memoria en juego. El primero remite a secuencias narrativas locales, ante-
riores al señorío del incario (en el caso de las variantes de la zona del Cuzco, esta capa es 
ocupada por historias prefundacionales y fundacionales del propio incario): relaciones de 
apu y wamani, de chullpa y ñawpa-machu, de los hermanos Ayar, etc. Un segundo estrato 
remite a relatos de Incas (llamados o no Inkarrí) como héroe civilizador que derrota a los 
ñaupa-machu o chullpa preincaicos, de las guerras de los cuzqueños con los chancas, de 
los combates entre Inkarrí y Collarrí, etc. Por último, hay un estrato que se refiere esta 
vez explícitamente al conflicto entre Inkarrí y Españarrí (con o sin tales apelativos).



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    11

a relatos (y en el caso del ciclo, también a representaciones) en que se 
da cuenta del conflicto entre Inkarrí (con o sin este título, pudiendo 
ser Atahualpa, Huáscar e incluso Manco Cápac) y Españarrí (pudiendo 
ser Pizarro, Almagro o el rey de España), la muerte por degollación del 
primero por el segundo, y el destino de la cabeza del Inca: en algunos 
relatos está en Cuzco o en Lima y cuando logre reunirse con su cuerpo, 
el Inca volverá, y, en otros, que su cabeza ha sido enviada a España y 
el rey (o la reina) castiga a Pizarro (o Almagro) con la muerte (incluso 
en la hoguera) por haber desobedecido sus órdenes de tratar bien a los 
naturales y haber asesinado a un personaje de estirpe real. 

En vista que el motivo de la vuelta del Inca5 aparentemente no aparece en 
fuente alguna en los siglos XVI y XVII, sino solo a partir de la sublevación 
de Juan Santos Atahualpa en la segunda mitad del siglo XVIII,6 no lejos de 
Jauja, su ocurrencia en un relato incluido en la Miscelánea austral invita a 
un análisis desde ya literario, histórico y, en parte, filológico y filográfico, a 
fin de aquilatar al menos en parte su veracidad (su carácter de verdad o de 
testimonio verídico de un acontecimiento real, datable, ocurrido), como 
su verosimilitud (credibilidad, independiente y complementariamente a su 
veracidad). Si, como sopesaremos luego, el suceso relatado por Dávalos y 
Figueroa (en adelante, en ocasiones, Dávalos) habrá ocurrido en un pueblo 
del valle de Xauxa (Jauja) hacia 1574,7 cuarenta años antes del último 
remiendo de La nueva corónica de Guaman Poma, una pregunta desde ya 

5	  En los mitos recogidos en quechua, la vuelta del Inca viene marcada por variantes 
de la raíz verbal kuti-, ‘volver’, ‘voltear’ e incluso ‘invertir’, como en Pachakuti, vuelta o 
inversión del espacio-tiempo o «mundo».
6	  «Los indios de este valle o provincia de Jauja y los de Tarma están muy contentos 
y en algunas partes ya no obedecen al cura, diciendo que ya viene su inga»; carta del 
franciscano José Gil Muñoz (Aranda 2009: 69).
7	  Es la fecha que da la Real Academia de Historia, es decir, el mismo año o el año siguiente 
a la llegada de Dávalos al Perú, cuando, desde Lima, emprende viaje (con detenciones 
en Jauja y Cuzco) a La Paz, llegando a esta a fines de 1574 [https://historia-hispanica.
rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa]. Ahora bien, como recuerda Rose, 
Colombí sostiene que llega al Perú hacia fines de 1574 o principios de 1575; sin embargo, 
un documento citado por Lohmann Villena hace suponer que fue alrededor de 1573 
(2003: 47-55). Latasa Vasallo afirma que Dávalos llega al Perú en 1573 y se asienta en 
La Paz en 1574, pero sin indicar fuente (2005: 423). Sea como fuera (que haya pasado 

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/12857-diego-de-davalos-y-figueroa


12    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

se impone: ¿cómo es posible que un indio principal8 de un curacazgo y 
repartimiento de los Andes centrales le mencione a un corregidor español 
que el Inca puede eventualmente volver, a solo dos años de la degollación 
de Túpac Amaru (el último Inca de Vilcabamba) en la plaza del Cuzco, 
en 1572? En otras palabras, ¿cómo es que este relato de Dávalos (quien 
lo llama indistintamente «relación» y «cuento») incluye incipientemente 
el testimonio de un motivo recurrente de los llamados mitos del Inkarrí? 
Para comenzar a responder estas preguntas, analizamos este cuento de la 
Miscelánea austral, el cual habrá recibido por demás escasa atención en 
los estudios andinos, de cualquier índole.9

un cuento digno de ser oydo 

La Miscelánea austral, obra señera del llamado Parnaso antártico y, con leves 
matices, de la Academia antártica,10 de fines del siglo XVI y comienzos del 
XVII, se organiza en una serie de coloquios que abordan, como su nombre 
lo indica, materias diversas, mezclando prosa y verso. Los coloquios dan 
cuenta de las conversaciones entre Delio (Dávalos y Figueroa) y Cilena 
(Francisca de Briviesca y Arellano, a la sazón su mujer, hija de Gracián de 

por Xauxa hacia fines de 1573, en 1574 o a comienzos de 1575), es el mismo corregidor 
quien está en funciones durante esos años en Xauxa, como veremos luego.
8	  Curatola y de la Puente Luna ofrecen evidencia de que entre los soras de Lucanas, 
Qhara-Qhara de Sacaca y en el valle de Jauja, a menudo los quipocamayos eran indios 
principales y aun curacas: «Se trata, evidentemente, de dos funciones distintas pero 
afines y complementarias, a menudo ejercidas por un mismo individuo» (2013: 210). 
De Jauja: «El caso análogo del valle de Jauja refuerza esta tesis. Allí, algunos caciques de 
rango medio eran también quipucamayos y algunos de estos eran parientes cercanos de 
los señores étnicos» (íb.).
9	  Hasta donde tenemos noticias, solo tres autores se han referido, de manera sucinta, a 
este relato de Dávalos en el contexto de indagaciones acerca de los quipos: MacCormack 
(1985, 1995), Loza (1998a) y Brokaw (2013). 
10	 De la Academia antártica, se comienza a apelar en la última década del siglo XVI, 
aunque hasta hoy no está claro si se trata de un grupo de escritores y académicos que 
alguna vez se reunió en alguna tertulia en Lima o si solo se trata de un mote identifica-
torio, con cierto mecenazgo de más de un «virrey poeta» de la época. El Parnaso antártico, 
en tanto, aparece por primera vez en el libro homónimo de Diego Mexía de Fernangil 
(1608), residente en Lima, tal vez como un guiño en parte demarcatorio con respecto 
a la Academia. 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    13

Briviesca y Muñatones, miembro del Consejo de Indias por largos años 
y también del de Castilla, dama culta que habrá sido menina de la reina 
Juana de Austria y dama de Isabel de Valois y, ya en el Perú, acaudalada 
viuda de un conquistador enriquecido, antes de casarse con Dávalos)11 en 
un huerto de las cercanías de La Paz.12 Dávalos —quien, aun siendo un 
petrarquista y humanista confeso, oscila aún entre Ginés de Sepúlveda y 
las Casas (o, más específicamente, en este último caso, Cieza de León y el 
jesuita Acosta)13 en su entendimiento de los indios del Perú— dedica dos 
coloquios a abordar misceláneas referidas a «los Indios». En el coloquio 

11	 Colombí-Monguió 1986: 418.
12	 Según Lohmann Villena (2004: 16), doña Francisca (a sus quince años) pasa al Perú 
en 1562, recién casada con el capitán Juan Remón (corregidor de Cuzco de 1567 a 
1571 y, antes, maese de campo del gobernador de Chile García Hurtado de Mendoza 
y, por ello, viene mencionado en La Araucana); le sigue pleito de divorcio en 1577 «y 
tuvo devaneos con Diego de Portugal, sobrino del virrey» conde de Villar. Viuda en 
1588, se casa al año siguiente con el autor de la Miscelánea austral. Más tarde, vuelve a 
promover juicio de divorcio, esta vez contra Dávalos y Figueroa. Vista la diferencia de 
edad con su primer marido (treinta años), muy probablemente se trató de un matri-
monio por conveniencia con un rico indiano. Pero dado que don Gracián de Briviesca 
y Muñatones habrá sido consejero de Indias y luego de Castilla y, por tanto, tenía un 
buen pasar, el matrimonio por conveniencia resulta algo extraño. La explicación tal vez 
es la siguiente: Diego de Briviesca y Muñatones, hermano de don Gracián, es enviado 
al Perú en 1560 por Felipe II, junto a otros dos altos funcionarios, en una comisión para 
hacer una averiguación sobre la perpetuidad de las encomiendas. Terminada su comi-
sión y vuelto a España (a comienzos de 1562), según unos apuntes de León Pinelo que 
cita M. Jiménez de la Espada, se le ordena «que no llegase á la córte en cinco leguas, y 
encarcelado primero en Olivas y después en Ocaña, siguióle el Consejo su causa, por la 
que resultó condenado en diferentes cantidades por diferentes cargos muy cuantiosos, 
aunque difíciles de liquidar» (1881: LIV). Doña Francisca se casa con Juan Remón en 
tal coyuntura. En cuanto al huerto en las cercanías de La Paz, pudiera ser el de Caracato 
(Paz Rescala 2019: 115) o su «heredad de Mecapaca», como ella la llama en su testamento 
(en Paz Rescala y Eichmann 2024: 591), al sudeste de La Paz. 
13	 Paz Rescala analiza la relación no poco entreverada de Dávalos con «el mundo indí-
gena» (2019: 97-105), y sintetiza: «La relación de Dávalos con el mundo indígena no es 
en absoluto simple, podría definirse como un contrapunto que oscila entre el rechazo y 
la admiración» (ib.: 299). Rose da como sus fuentes para temas peruanos la Crónica del 
Perú, de Cieza, la Historia de las Indias, de López de Gómara, la Historia del Perú, de 
Agustín de Zárate, la Historia natural y moral, de Acosta, y la anónima Historia general 
de la Compañía (2003: 22).



14    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

XXXIV —titulado: «EN QUE SE ESCRIVEN LOS SACRIFICIOS q los 
Indios usavan, y la poca estimación que del tiempo hazen, con probados 
exemplos de su inhabilidad, y de q atinaron con la inmortalidad del anima, 
con algunas falsas opiniones de philosophos, y algunas sentencias sobre la 
inbidia»—, Cilena le plantea a Delio su deseo de saber: «Aora desseo saber si 
estos Indios conocían o tenían por cierta la inmortalidad del alma».14 A lo 
que Delio responde que sí, aunque de modo algo rústico y casi por azar.15 
Para lo cual le da una serie de argumentos, comenzando por mencionar 
el hecho de que al morir un indio sus familiares le dejan comida cerca de 
su cuerpo (momificado, puesto en alguna cueva o enterrado). Es en este 
contexto donde Delio se dispone a narrar una «Relación notable de un 
Indio» (como la titula o resume al margen izquierdo y que desde ya juega 
con la ambigüedad de si se trata de una relación dada por un indio o de 
una acerca de un indio) y que luego, en el cuerpo del texto, llama «un 
cuento digno de ser oydo». Estamos ante un relato que opera argumenta-
tivamente como exempla para acreditar una tesis: sí, los indios, pese a su 
rudeza y barbaridad, tienen alguna noción de la inmortalidad del alma. El 
vocablo cuento parece tener ahí el mismo significado que se le suele atribuir 
actualmente (narración o relato), sin que ello conlleve una connotación de 
ficción o fábula y menos de patraña o embuste. El Tesoro de Covarrubias, 
casi contemporáneo de la Miscelánea austral, aunque no trae una entrada 
específica para Cuento, en Contar da (entre otras acepciones) ofrecer una 
relación de sucesos no necesariamente fantásticos: «Contar [...], referir algún 
caso, o acontecimiento». Para los relatos fantasiosos, Covarrubias reserva el 
término fábula: «Fábula, una narración artificiosa, inventada para deleitar 
y entretener de cosas, que ni son verdad, ni tiene sombra de ella».

El cuento que Delio cuenta, en cuanto argumento probatorio de la 
creencia en la inmortalidad del alma por parte de los indígenas peruanos, 

14	 Dávalos y Figueroa 1602: 151a.
15	 Esta opinión, también de Cieza, Polo de Ondegardo, el III Concilio de Lima, etc., 
está muy difundida en el virreinato; hacia 1630, el jesuita italiano Anello Oliva lo 
confirma: «también tuvieron noticia [los indios] de la inmortalidad del Alma, pero esta 
y aquella tan obscura y llena de tinieblas de errores y blasphemias, quanto el Demonio 
se las enseñava para ser Señor dellos y tener tiranizadas sus Almas» (1998: fl. 37r.).



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    15

se ofrece entonces como relación verídica (verdadera) de sucesos real-
mente acontecidos y no como una narración de sucesos alegóricos, 
fantasiosos, figurales o fantásticos. En tal narración, Dávalos (en boca 
de Delio) opera como testigo que se compromete a decir la verdad. ¿Lo 
hace? ¿Hasta qué punto? Antes de dilucidar, en parte, esto, retengamos la 
estructura y los componentes básicos del relato. Los actores o personajes 
que comparecen en la narración son tres: el corregidor del valle de Xauxa 
(del cual se omite el nombre), el propio narrador (Delio alias Diego 
Dávalos y Figueroa) que puntualmente lo acompaña, y «un Indio viejo», 
aparentemente no del común sino un principal. La estructura del relato 
es clásica: tiene comienzo (ἀρχὴν), medio (μέσον) y fin (τελευτήν), a 
decir de La Poética de Aristóteles. Así, tiene una introducción que, junto 
con situar mínimamente la narración, plantea un problema o enigma a 
resolver: paseando por el pueblo de Atunxauxa (también: Hatunxauxa), 
cabecera del repartimiento y curacazgo homónimo, el corregidor y su 
acompañante ocasional (el narrador), se topan con un «Indio viejo», 
el cual, aparentemente, les esconde o simula algo (lo que opera como 
puntual enigma a encarar y resolver):

[P]assando yo por el valle de Xauxa, que es vno de los mas poblados y ricos de 
este Reyno, y andando en compañía del corregidor por las calles de vn pueblo 
llamado Atunxauxa [Santa Fe de Hatunxauxa, cabecera del repartimiento y 
curacazgo homónimo], vimos vn Indio viejo, con vn grande maço de cuerdas 
de lana bien torcidas y de diversas colores en la mano, q’ellos llaman Quipos, 
pues como este Indio viesse que el corregidor y yo le aviamos visto procuró 
esconderse con su carga, mas no lo pudo hazer como pensaba, porque el 
corregidor lo llamó y preguntó de que eran tan largas quentas 16

Luego viene un desarrollo, breve, donde se busca resolver el enigma:

el corregidor lo llamó y preguntó de que eran tan largas quentas, el Indio 
turbado començo a [dis]variar, con lo qual acreçentó en el corregidor el deseo 
de saber lo que le preguntava, y así lo puso en termino de açotes y de cortarle 
el cabello, q’es la mayor afrenta que se les puede hazer, 17

16	 Dávalos y Figueroa 1602: 151.
17	 Ib.



16    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Y, en fin, tiene un fin tan abrupto como meridiano, alias desenlace:

el Indio vino a confesar diziendo, que aquel quipo con otros muy grandes que 
tenía [se trata pues de un quipukamayuq o encargado de quipos del curacazgo 
de Atunxauxa], era la razón y cuenta que avia de dar al Inga quando bolviese 
del otro mundo de todo lo [que] avia sucedido en aquel valle en su ausencia: 
donde se yncluyan todos los Españoles que por aquel real camino avian 
pasado, lo que avian pedido y comprado, todo lo que avian hecho así en bien 
como en mal. El corregidor tomó y quemó sus quentas, y castigó al Indio.18

En vista de que el relato de Delio se plantea como una relación verídica, 
junto con plantearnos la posibilidad de perfilar la identidad histórica 
tanto del corregidor como del indio viejo entrevistos, cabe subrayar 
al menos un par de preguntas que suscita lo narrado. En primer 
lugar, ¿cómo es que el dicho corregidor, autoridad máxima de los tres 
repartimientos que conforman el corregimiento del valle de Xauxa 
(Hatunxauxa, Ananhuanca y Lurinhuanca), destruye y, más específi-
camente, quema un quipo de un indio aparentemente principal?, ¿qué 
contexto o excepcional coyuntura pudiera estarse dando para dar lugar 
a tal acción extrema, dado que no hay noticia en fuente colonial alguna 
de algo parecido ni con respecto a autoridades civiles ni eclesiásticas?19 
Luego, ¿cómo es que a apenas dos años del degollamiento del último 
Inca (de Vilcabamba) en el Cuzco, en 1572 —dado que sabemos que 

18	 Ib.
19	 Sin descartar la ocurrencia de otros casos de quipos destruidos, Brokaw afirma: «[Q]
ue yo sepa, solo se registra un caso de un quipu destruido por un español, pero es un 
caso aislado en Jauja con motivos políticos en vez de religiosos. En su Miscelánea austral 
(1602), Diego de Ávalos y Figueroa... » (2013: 135). Y añade: «Es importante notar que el 
corregidor preguntó sobre el contenido del quipu antes de reaccionar. Si el quipucamayoc 
le hubiera dicho que el quipu contenía un registro de las obligaciones tributarias, el 
funcionario no habría tenido ningún problema. En otras palabras, el problema no era el 
quipu mismo, sino la índole de la información registrada en él, en este caso, acompañada 
por una declaración tan subversiva como la del regreso del Inca» (ib.). Sobre la hipótesis 
del carácter subversivo de la respuesta del indio, volveremos. De paso, Brokaw aclara que 
las disposiciones del Tercer Concilio Limense (1583) en materia de quipus estuvieron 
dirigidas exclusivamente a «destruir completamente» aquellos quipus asociados con las 
prácticas religiosas andinas tradicionales, porque el mismo Tercer cathecismo, de dicho 
concilio, instruyó que los indios hicieran quipus para facilitar la confesión (ib.: 133-135). 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    17

Dávalos y Figueroa pasa por el Valle de Xauxa c. 1574/1575 de camino a 
La Paz—, un indio principal del valle aparentemente desafía (en actitud 
políticamente «subversiva», al decir de Brokaw) a la máxima autoridad 
española del corregimiento, planteando que dicho quipo está entrelazado 
con la posibilidad de un retorno del Inca? Para responder, al menos 
en parte a estas interrogantes, cabe demorarnos en un sucinto análisis 
histórico de (1) la tradición y usos de quipos similares en el valle de 
Xauxa en la segunda mitad de siglo XVI, y de (2) la eventual excepcional 
coyuntura política que vive el corregimiento en cuestión y, en general, 
el conjunto del virreinato peruano, al momento de ocurrir los sucesos 
relatados en esta breve relación de la Miscelánea austral.

los quipus del valle de xauxa en la segunda mitad del siglo xvi

El término quipo o qquipu (o qipu) viene recogido en los primeros 
diccionarios quechua-castellanos: «Razón, o quenta»,20 «ñudo, o quenta 
por ñudos».21 Así, cuando en su relato Dávalos pone en boca de un 
«Indio viejo» portador del quipo la expresión «dar razón y cuenta», está 
reiterando una fórmula fija, común en esos siglos, tomada del fondo 
castellano: «CVENTA, la razón de cada cosa. [...] Cuenta y razón, es lo 
que se requiere en toda cosa» (Covarrubias). 

Sobre el uso de quipos como mecanismo de contabilidad económico-
administrativa en el Perú colonial, hay bibliografía abundante, sobre la 
cual no cabe volver aquí. Recordemos de manera sinóptica, con todo, 
que su uso para solicitudes y disputas ante diversas instancias legales 
de la burocracia colonial es frecuente hasta fines del siglo XVI (incluso 
solicitados por autoridades españoles para fortalecer sus argumentos);22 
y para la contabilidad y planificación del tributo de ayllus y curacazgos 

20	 Lexicón, de Domingo de Santo Tomás, 1560.
21	 Vocabulario, de Diego González de Holguín, 1608.
22	 Hacia 1560, el cacique de Parinacochas, Juan Chancavilca, ocupa un rol preponderante 
en un juicio que el licenciado Polo de Ondegardo le sigue en el Cuzco a los herederos 
de un excorregidor de tal repartimiento, suministrándole los quipus de los bienes que le 
habían entregado obligadamente entre 1545 y 1549, con su correspondiente traducción 
a lenguaje hablado (Glave 2013).



18    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

siguió siendo habitual en los siglos venideros, aunque de manera decre-
ciente con el avance de la alfabetización de curacas, indios principales y 
primeras y segundas personas de las comunidades.23 

El caso del valle de Xauxa, sin ser una excepción a lo anterior, ocupa 
sí un lugar destacado durante la segunda mitad del siglo XVI. Espe-
cialmente el uso de quipos similares al aludido en el relato de Dávalos, 
quipos en que se consigna «todos los Españoles que por aquel real camino 
[en Xuaxa] avian pasado, lo que avian pedido y comprado, todo lo que 
avian hecho así en bien como en mal», o sea, cuentas de lo que habían 
dado a los españoles y también lo que estos le habían tomado o robado 
(incluyendo hombres de guerra o de carga, mujeres, oro, plata, animales, 
alimentos, etc.) y que pudieran haber sido guardados para cobrar cuentas 
en algún momento, pero también, en sus inicios al menos, para informar 
eventualmente al Inca (el sucesor de Atahualpa o Huáscar, fuera quien 
fuera). El caso más conocido es el que cita Cieza de León en su Crónica 
del Perú (c. 1553). Cieza dice que quedó «espantado» ante la precisión 
de las cuentas por nudos en el valle de Xauxa, y justamente con un quipo 
de las características mencionadas en la Miscelánea austral. Aunque es 
bien conocido, por su alto valor testimonial vale consignar el pasaje in 
extenso. En el capítulo XII de la segunda parte de su crónica (publicada 
en España solo a fines del siglo XIX), Cieza, quien pasa por el valle de 
Xauxa en algún momento entre 1547-1548, cuando llega al Perú, y 
1551, en que vuelve a España,24 cuenta: 

23	 «Los quipus fueron empleados en la planificación, la contabilidad y la fiscalización de 
la vida interna de algunas comunidades indígenas de los Andes hasta fines del siglo XIX 
o comienzos del XX. [...] Los quipus constituyeron un sistema paralelo al de la escritura 
alfabética, utilizado constantemente para la autofiscalización, la coordinación de las 
cuotas de trabajo, la distribución de recursos como el agua y la tierra y la contabilidad 
de los bienes producidos y entregados por las distintas comunidades» (de la Puente 
Luna 2016: 57). Para Xauxa, de la Puente Luna anota que para fines del siglo XVI «el 
alfabeto latino se compenetró con los cordeles anudados hasta desembocar en un sistema 
híbrido bastante funcional que, sin embargo, parecía privilegiar todavía el segundo tipo 
de registro sobre el primero» (ib.: 84).
24	 De la Puente Luna (2022: 63) señala que fue en 1549, aunque no precisa la fuente.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    19

Yo estaba incrédulo en esta cuenta [por quipo] y, aunque lo oía afirmar y tratar, 
tenía lo más dello por fábula [por cuento ficcional o embuste]; y estando en 
la provincia de Jauja, en lo que llaman Marcavillca [cabecera del curacazgo de 
Lurinhuanca], rogué al señor Guacapdra [por Guacrapáucar, don Jerónimo, 
como confirmaremos luego] que me hiciese entender la cuenta dicha [del 
quipo] de tal manera que yo me satisficiese a mí mismo, para estar cierto 
que era fiel y verdadera; y luego mandó a sus criados que fuesen por los quipos, 
y como este señor sea de buen entendimiento y razón para ser indio [sic], 
con mucho reposo satisfizo a mi demanda y me dijo que, para que mejor lo 
entendiese, que notase que todo lo que por su parte había dado a los españoles 
desde que entró el gobernador don Francisco Pizarro en el valle estaba allí sin 
faltar nada: y así vi la cuenta del oro, plata, ropa que habían dado, con todo 
el maíz, ganado y otras cosas, que en verdad yo quedé espantado dello. [...] Y 
en cada valle hay esta cuenta hoy día, y siempre hay en los aposentos tantos 
contadores [es decir, quipucamayos alias qipukamayuq] como en él hay 
señores y de cuatro en cuatro meses fenescen sus cuentas [«fenecer cuentas: 
rematarlas (Covarrubias)] por la manera dicha.25

Nótese que Cieza dice que el curaca de Lurinhuanca manda a sus criados 
(¿sus quipocamayos?) a buscar el quipo (que está, aparentemente, en otro 
lugar); luego, que el curaca Guacrapáucar le da a entender cómo se efectúa 
la contabilidad; y, en fin, distingue a los «señores» nativos (o curacas) 
de los «contadores» o quipocamayos, señalando de paso que hay tantos 
«contadores» como señores o curacas principales hay en cada comarca.

Pero hay más, pues entre los años 50 y 70 del siglo XVI, hay tres 
ocasiones al menos en que quipos de los curacazgos de Xauxa (quipos 
similares a los del relato de Dávalos y, antes, de Cieza) comparecen en 
instancias legales, donde se presentan por escrito «probanzas» de méritos y 
«memoriales» con transcripciones de los datos consignados en los quipos,26 
como complemento de declaraciones prestadas por indios principales, 
así como de testigos españoles ante instancias judiciales del virreinato.

25	 Cieza 2000: 56.
26	 En instancias legales, «los quipus eran leídos en voz alta de las cuerdas anudadas 
por el quipocamayoc para que el intérprete los traduzca al escribano, y este los volvía a 
registrar por escrito en español» (Huamanchumo 2011: 280); por caso, la Visita hecha 
a la provincia de Chucuito (1567) y del Pleito de los indios del repartimiento de Sacaca con 
los herederos de Alonso Montemayor, ante la Audiencia de La Plata (1572); Loza 1998b: 
150-153.



20    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

En 1558, son presentadas ante la Audiencia de Lima unas «Memorias 
de los auxilios proporcionados por las tres parcialidades de Luringuanca, 
Ananguanca y Xauxa, la primera desde la llegada de Pizarro a Caxamarca 
y las dos segundas durante la pacificación de Hernández Girón» (título 
y resumen dado por Espinoza Soriano),27 probablemente con ayuda de 
dominicos y franciscanos que por entonces adoctrinan en Xauxa.28 En 
ellas, don Alonso, en nombre de don Jerónimo Guacorapáucar (el curaca 
de Lurinhuanca mencionado por Cieza), don Pedro, en nombre de don 
Cristóbal de Alaya (curaca de Ananhuanca) y don Gaspar, en nombre 
de don Alvaro (Cusichaca, curaca de Atunxauxa), «piden y suplican» 
a Su Majestad «que se nos pague sobre [lo] que pedimos justicia, y 
costas», es decir, una suerte de cuenta por pagar de lo que ellos le han 
dado a la Corona, por de pronto durante el alzamiento de Hernández 
Girón (1553-1554). Adjunto a la petición, viene listado el número de 
hombres de carga y de guerra, animales, alimentos, etc., sacados de los 
quipos de cada curacazgo. De hecho, los caciques nombrados participan 
en el apresamiento del susodicho insurrecto, poco después de la batalla 
de Pucará, tal como Guaman Poma lo estampa en uno de sus famosos 
dibujos de La nueva corónica (1616) (Fig. 1).

Aunque la solicitud es acogida por la Audiencia de Lima y remitida al 
Consejo de Indias en España, y al parecer en esta instancia también es 
favorablemente recibida, como ya en 1555 una Real Cédula expedida 
por la princesa regente, Juana de Austria, que ante una solicitud previa 
de mercedes de los curacas de Lurinhuanca y Atunxauxa29 a la Audiencia 

27	 Espinoza Soriano 1972: 201-213.
28	 Espinoza Soriano 1972; de la Puente Luna 2007, 2016. Cabe recordar que, por esos 
mismos años, entre 1559 y 1562, un par de cientos de curacas e indios principales de 
distintas regiones del virreinato se reunieron en una serie de juntas promovidas por 
dominicos y franciscanos y le dan poder al arzobispo de Lima, Jerónimo de Loaysa, y 
a Domingo de Santo Tomás, ambos dominicos, y al provincial franciscano, Francisco 
de Morales, para presentar su caso al Rey (en su oposición a la perpetuidad de las enco-
miendas).
29	 Estos linajes por curacazgo en el valle remontan al menos a los tiempos de Guaina 
Capac, sino anteriores a la anexión inca. Cieza de León en El señorío de los incas: 
«Guayna Capac [...] mandó juntar los señores Alaya [Hananhuanca], Cucichuca [Xauxa], 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    21

Figura 1. «APO ALANIA [Alaya], CHVQ[VE] LLANqui, Hanan Uanca, Guacra[paucar] 
Guaman, Lurin Guanca, Cucichac, [Hatun] Xauxa, prendió a Francisco Hernandes con sus 
seys soldados capitanes que halló cin arma y muy pobre» (Guaman Poma c. 1616: 434 [437]). 

de Lima (cuya documentación no ha sido, con todo, encontrada) y 
que esta envía al Consejo de Indias, se había mostrado favorable a 
hacer justicia y dar las mercedes del caso según la Audiencia de Lima 
lo estimara, solicitando de paso más antecedentes para mejor resolver 
en última instancia (lo que acaso pudo haber motivado a los curacas, 
con el respaldo de dominicos y franciscanos, a presentar sus probanzas 

Guacaropa [Lurinhuanca] y entre ellos con equidad repartió los campos de la manera 
que hoy día lo tienen» (ib.: capítulo LXIII).



22    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

y memoriales de 1558).30 Como pasa el tiempo y los curacas no reciben 
respuesta precisa, vuelven a la carga ante la Real Audiencia en 1560 y 
1561. Esta vez, el «Memorial» con datos numéricos de lo entregado a 
los españoles (y los robado por algunos de ellos) es detallado y se añade 
una lista amplia de testigos (la mayor parte españoles, algunos con larga 
trayectoria en el virreinato, e inclusos oidores en funciones), que con 
su testimonio dan cuenta no solo de que en tales y cuales ocasiones les 
consta que los cacicazgos de Xauxa han proporcionado ayuda de diversa 
índole a los representantes de la Corona, sino también testimonian de la 
fiabilidad de la contabilidad de los quipos. A mediados de 1560, presenta 
su probanza y sus memoriales la parcialidad de Luringuanca, encabezada 
por el curaca Jerónimo Guagrapáucar y el indio principal don Felipe 
[Guacra]páucar y trece testigos.31 A fines de 1561, también lo hace el 
curacazgo de Atunxauxa, encabezado por don Francisco Cusichaca 
(es probable que el curacazgo de Ananhuanca haya hecho también su 
probanza a fines de 1561, pero no se ha encontrado tal documento). 
Nos ocupamos brevemente a continuación de la probanza de 1561, en 
vista de que ofrece información sobre el curaca e indios principales de 
Atunxauxa y sus quipos, lo que se entrelaza directamente con el relato 
de Dávalos y Figueroa.

En septiembre y octubre de 1561, don Francisco Cusichaca (también 
don Francisco Xauxa y don Francisco Apu Cusichanca), curaca de 

30	 Espinoza Soriano 1972: 388-389. de la Puente Luna 2007: 144. La Real Cédula, dada 
en Valladolid el 10 de septiembre de 1555, viene firmada por La Princesa, el marqués 
(suponemos: de Cañete, Andrés Hurtado de Mendoza, que al año siguiente llega al 
Perú como virrey) y cuatro altos miembros del Consejo de Indias, entre ellos Gracián 
de Briviesca y Muñatones, padre de doña Francisca de Briviesca.
31	 Nueve hombres, tres mujeres; once españoles, dos indígenas (entre las cuales Inés 
Yupanqui, concubina de Pizarro desde los primeros años y, por entonces, mujer de Martín 
Ampuero, regidor en Lima); once residentes en Lima, dos en Cuzco. Entre los españoles, 
cabe destacar al capitán Juan de Reinaga, residente en Lima (y futuro corregidor de Xauxa 
entre 1565 y 1567), Pedro Puertocarrero, exalcalde de Lima, Damián de la Bandera, 
quien sería corregidor en Guamanga y Potosí, y el cura Pero Sánchez (Espinoza Soriano 
1972: 216 y ss.). Ello muestra (lo mismo veremos en el caso de Atunxauxa) el respaldo 
transversal que habrán concitado tales probanzas en ese momento entre distintos sectores 
de españoles en el virreinato.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    23

Atunxauxa, y dos de sus hermanos, «caciques principales», don Diego 
Eneupari (luego: Eñaupari) y don Cristóbal Canchaya, presentan una 
«Probanza» y una «Memoria» o «Información», con listados de ítems 
sacados de sus quipos, de todo lo que han dado a los españoles o estos 
les han robado desde la llegada de Francisco Pizarro a Caxamarca hasta 
las alteraciones por el alzamiento de Hernández Girón (la Memoria es 
extensa: ocupa cuarenta y dos páginas en la publicación de Espinoza 
Soriano). A la vez presentan catorce testigos: trece españoles, entre los 
cuales Nicolás de Ribera el Viejo, primer alcalde de Lima, y uno de los 
trece de la fama de Pizarro, Pedro de Alconchel, «trompeta del dicho 
marqués» (Pizarro), Francisco de Talavera, escribano de Su Majestad, 
y, en particular, dos oidores en ejercicio en la Real Audiencia de Lima, 
Melchor Bravo de Saravia y Hernando de Santillán y Figueroa. El único 
testigo indígena, Baltasar Canchaya (pariente de los solicitantes),32 declara 
«por lengua» (traductor), don Martín. A notar que el cacique principal 
(Francisco Cusichaca) y los dos indios principales, todos ellos hijos del 
difunto Sullichaque, curaca a la llegada de Francisco Pizarro, están aún 
en funciones en 1574/1575, cuando Dávalos pasa por el pueblo de Santa 
Fe de Atunxauxa.33

De lo más interesante que trae esta probanza, junto con darnos algunas 
pistas sobre el eventual perfil de ese «Indio viejo» aludido en el relato 
de la Miscelánea austral, son las declaraciones de testigos españoles con 
respecto a la veracidad y exactitud de la información consignada en 
los quipos. Veamos un par de ejemplos. El conquistador español de la 

32	 Don Baltasar afirma que «don Francisco Sulichaqui es cacique principal deste tiempo 
e que el dicho don Cristobal es su pariente [del declarante] e lo mismo don Diego 
Ñaupari». También que, al apresar Pizarro a Atahualpa en Caxamalca, el cacique de 
entonces mandó a don Diego Ñaupari (es decir, uno de los solicitantes) con presentes 
y tributos a Pizarro (Espinoza Soriano 1972: 323).
33	 Don Baltasar Canchaya, el único testigo indígena, «indio principal” del repartimiento 
de Atunxauxa, dice que conoció a «Sulichaqui cacique principal que fue de dicho 
repartimiento e así miesmo conoce a los dichos caciques don Francisco Sulichaqui e don 
Cristobal Canchaya e don Diego Ñaupuri caciques principales de dicho repartimiento» y 
que estos dos últimos son parientes suyos. Declara, en fin, que, al tomar preso a Atahualpa 
Pizarro en Caxamalca, el cacique de entonces [Sulichaqui] mandó a «don diego Ñaupari 
con muchos presentes y tributos a Pizarro» (Espinoza Soriano 1972: 345).



24    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

primera hora, Ribera el Viejo, afirma que «los indios deste Reino tiene 
su cuenta y razón de lo que por ellos pasa e de las cosas que dan e se les 
toman por quipos los cuales ha visto algunas veces en cuentas que ha 
tenido con los indios que por la mayor parte son verdaderas».34 Y el 
español Alejo de Medina dice que

save que los indios desta tierra tienen su cuenta y razón de las cosas que dan 
a sus señores e de todas las cosas que pasan entre ellos y han pasado muy 
señaladas por quipos que ellos llaman y todo de lo que han dado de mucho 
tiempo atrás lo tienen así miesmo en sus quipos. E save el dicho testigo que 
los dichos sus quipos son muy ciertos e verdaderos porque este testigo muchas 
y diversas veces [h]a cotejado algunas cuentas que ha tenido con indios de 
las cosas que le han dado e le han debido e les ha dado e ha hallado que los 
quipos que tenían los dichos indios eran muy ciertos. E lo mismo ha oido 
decir a otros muchos españoles que lo han experimentado en cosas e cuentas 
que han tenido con los dichos indios.35

No nos demoraremos ahora en consignar los resultados directos o indi-
rectos de estas probanzas, pero cabe mencionar que poco después, en 
1562 (o 1563, las fuentes vacilan), Felipe Guacrapáucar, hijo del cacique 
principal de Lurinhuanca, y que habrá participado en las presentaciones 
ante la Audiencia, viaja a España, donde es relativamente bien acogido 
en el Consejo de Indias, pues vuelve al Perú en 1564 con una serie de 
cédulas dadas por Felipe II entre enero y marzo de 1564 que lo favorecen 
tanto a él como a los curacazgos de Lurinhuanca y Atunxauxa, inclu-
yendo un escudo de armas (algo parecido hace la Corona en el s. XVI 
con los indios de Tlaxcala, tempranos aliados de Cortés en la conquista 
de México, como, luego, xauxas y huancas con Pizarro) (Fig. 2).36

34	 Ib.: 378.
35	 Ib.: 367.
36	 Dichas reales cédulas las ha publicado Espinoza Soriano (1972: 389-397). Según 
informa de la Puente Luna, al mismo tiempo que don Felipe Guacrapáucar, una 
comitiva tlaxcalteca liderada por cuatro señores principales también estuvo en España, 
respaldada incluso por Bartolomé de las Casas (2022: 149) y, seguramente también, 
por los franciscanos que doctrinaban de manera exclusiva en Tlaxcala; a su vez, entre 
1563 y 1564, don Francisco Inga Atahualpa, hijo del Inca Atahualpa y encomendero 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    25

Figura 2. Los cuatro señoríos tlaxcaltecas, s. XVIII (anónimo) con el Escudo de Tlaxcala. 
Mediateca INAH, Instituto Nacional de Antropología e Historia, licencia de uso CC BY-
NC (Reconocimiento - No Comercial); https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islan-
dora/object/pintura:2400.

Por último, entre el 6 y el 8 de enero de 1566, los tres curacazgos del 
valle de Xauxa escriben sendas cartas (muy parecidas) a Felipe II, esta 
vez con el explícito respaldo de los doctrineros dominicos37. En el caso 

en la región de Quito, también estuvo en la corte, acompañado por un séquito de cuatro 
dependientes (ib.: 120). 
37	 «Nos los ynfraescritos padres que rreçidimos en la dotrina del Ualle de Xauxa de la 
horden de los predicadores damos fee como esta carta e firmas son del cacique prinçipal 
e de los prinçipales supraescrictos. E que delante de nosotros pidieron lo contenido en 

https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/object/pintura
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/object/pintura


26    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

del curacazgo de Atunxauxa, la carta al Rey parte por alabar y agradecer 
la labor del virrey en funciones, Lope García de Castro, especialmente 
por establecer los corregimientos y los cabildos de indios, así como el 
nombramiento del primer corregidor, Joan de Larrinaga (1565-1567), 
con el cual parecen haberse entendido bien, pues declaran que 

con su buen yngenio et yndustria [de Larreinaga] ha estableçido en nra. 
rrepublica cabildo all[cal]des. Rregidores jorados y los demás oficiales y 
magistrados necesarios et [...] con Leyes justas et dándonos orden de bibir 
para que como basallos de b. mg. en todo aya orden y conçierto.38 

Luego suplican al rey tres cosas: que confirme lo obrado por el virrey 
(el establecimiento del corregidor en la figura de Larrinaga —también, 
de la Reinaga—39 y del cabildo de indios por él instituido), que los 
corregidores sean pagados de la Real Hacienda (y no de las cajas de 
indios) y que siempre se vele por la calidad de estos («mande V. mg se 
tenga gran cuenta en el proueymo de la calidad y prudençia de los tales 
corregidores»). Y, entre medio, ofrecen una suerte de «traducción» del 
rol del corregidor en los tiempos del Incario, es decir, con el delegado o 
veedor del Inca alias «tocorrico» (también ttocricuk, tucuyricoc, etc.):40 

e[n] t[iem]po del ynga nro. Antiguo rrey natural [esto suena evidentemente 
tan dominico como franciscano] se acostumbraba en nro. gobierno en el 
qual si os ponian Los tocorricos que quiere dezir en lengua castellana onbres 

esta carta e porque es verdad lo firmamos de nros. nombres / fray Padro Caluo Vo pral /fray 
Balttasar de Vargas vico / fray Lope de la fuente» (en de la Puente Luna 2016: 98-103).
38	 Ib.: 102-103.
39	 De la Reinaga llega al virreinato en 1535, y tiene solar en Lima al momento de su 
fundación. Viaja con Almagro a Chile. En 1546, se alía con el virrey de La Gasca contra 
los hermanos Pizarro. En 1561, vuelve a Chile y es corregidor en Osorno. En 1564, 
regresa a Perú y es corregidor de Jauja (1565-1567). En 1570, es alcalde de Lima y luego 
corregidor en Chachapoyas; en 1576, de nuevo es alcalde de Lima. Véase Real Academia 
de Historia [https://dbe.rah.es/biografias/60274/juan-de-la-reinaga].
40	 González Holguín: «Ttocricuk. La guarda, el que tiene a cargo el pueblo o gente» y el 
verbo correspondiente: «Estar a la mira, y atalayar y prevenir los daños, tener cuydado, 
o algún cargo de otros» (1608: 344). Para una dilucidación etimológica, morfológica 
y gramatical del término (aparentemente de filiación aymara-cuzqueña), véase Cerrón 
Palomino 2006.

https://dbe.rah.es/biografias/60274/juan-de-la-reinaga


ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    27

que miran por todos y estos heran esecutores delo q Agora lo son los corregidores 
et asi este proueym[ient]o no es cosa nueba para nosotros sino es Antigua y 
por el mismo caso deseada de todos los naturales que quieren bibir en rrazon 
et justicia.41 

La carta finaliza con los nombres de los destinadores de la misma, enca-
bezados por don Francisco [Cusichaca], «cacique principal y alcalde» 
de Atunxauxa, un alcalde segundo, los regidores del cabildo de indios 
(en donde destaca el ya mencionado don Diego Naupare, o Ñaupare), 
jurados, un escribano indígena (Miguel Pariatoc, acaso el redactor de 
la misiva con la ayuda de dominicos) y un «contador mayor», don Juan 
Limache. Este contador o quipocamayo mayor de Atunxauxa, a distin-
guir del escribano, o es (muy probablemente) el «Indio viejo» al que 
alude Dávalos en su relato o es su inmediato antecesor.42 De cualquier 
modo, esta carta, así como las probanzas y memoriales de 1558, 1561 y 
1562, como también el viaje a España de don Felipe Guacrapáucar (así 
como otras acciones durante todo el final del siglo XVI), vuelven un 
caso especial a los curacas del valle de Xauxa en el concierto provincial 
del virreinato, solo comparable al de los caciques mexicanos de Tlaxcala, 
como ya mencionamos. Digamos de paso que cuando en 1582 se le 
dan instrucciones al corregidor de turno (Andrés de Vega) de efectuar 

41	 Ib.: 102. En vista de que los curacas de Xauxa se alían tempranamente con los 
españoles, la «traducción» de sus condiciones de vida que se verifica desde mediados 
del siglo XVI —llegando a ser uno de grupos indígenas más ricos del virreinato en el 
siglo siguiente (de la Puente Luna 2007: 131)—, con los buenos tiempos del Incario es 
atestiguada ya por Cieza de León: «Acuérdome que, estando yo en la provincia de Jauja, 
pocos años ha, me dijeron los indios con harto contento y alegría: Este es tiempo alegre, 
bueno, semejable al de Topa Inga Yupangue [el Inca que aparentemente anexó a xauxas 
y huanca al Incario]. Este era un rey que ellos tuvieron antiguamente muy piadoso» 
(Cieza 1553: 20), pasaje que será citado tal cual por Córdova y Salinas (1651: 81).
42	 La lista es la siguiente «Cacique principal y alcalde don Francisco [Cusichaca] / Alcalde 
don Hernando riquilla / rregidor Don geronimo pacuas cosichac / rregidor don diego 
naupare / rregidor don Juan cullq Xullca / rregidor Santiago tapara / rregidor don Felipe 
Llanuo / rregidor gonçalo asto lloclla / don diego colla naupari [no se consigna su cargo] 
/ contador mayor don juan Limache / Jurado don Juan Paucar guanco / jurado Joan 
yalo[...] chicrapoma / jurado don luys chana / jurado don Francisco canchoricra / jurado 
don Juan mango misari / escribano miguel pariatoc» (en de la Puente Luna 2016: 103). 



28    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

una Información (económica, histórica y etnográfica) de la provincia, que 
luego es publicada como «Descripción de la provincia de Xauxa» (por 
Marcos Jiménez de la Espada, a fines del siglo XIX), o sea, a solo ocho 
años del suceso relatado por Dávalos, el cacique principal de Atunxauxa 
sigue siendo Francisco Apo Cusichaca, y, por otro lado, Felipe Guacra-
páucar, el tan perseguido por el virrey Toledo, y hermano del entonces 
cacique de Luringuanca, es ayudante principal y lengua en las pesquisas 
encargadas por la Corona al corregidor de Vega.

Antes de volver a preguntarnos cómo es que el corregidor de Xauxa 
quema hacia 1574/1575 un quipo (similar a uno) que hasta hace poco 
venía siendo reconocido en diversas instancias legales virreinales, consti-
tuyendo una suerte de anomalía no solo en la historia del quipo colonial 
en Xauxa sino en todo el virreinato,43 cabe recordar algunos elementos 
que caracterizan al tiempo de esta quema: a mediados de los años 70 
del siglo XVI, cuando Dávalos pasa por el valle, es coyuntura no poco 
revuelta y fluctuante, reformas toledanas mediante, comenzando à la 
lettre por Xauxa.44 

la «visita» del virrey toledo al valle de xauxa y la mita forzada 
a huancavelica

No cabe demorarnos mayormente en el ambiente crispado que predo-
mina en el conjunto del virreinato peruano en los años 70 del siglo 
XVI, durante los cuales, pese a enormes dificultades (no solo con las 
órdenes religiosas y los curacas e indios del común, sino también con la 
Audiencia de Lima e incluso con la Corona), se terminan por estabilizar 

43	 «Este es el único caso conocido en el cual un español quema un quipu», afirma Brokaw 
(2013: 135). Ni en las Informaciones del Albornoz, el famoso extirpador de idolatrías, 
ni en las del jesuita Arriaga, otro extirpador de nota, hay rastro de ello. Arriaga, como 
el Segundo Concilio de Lima, aconseja que los indios ocupen sus quipos para confe-
sarse: «Cuando se les trata de la confessión se les a de dezir, que hagan sus quipos para 
confessarse, que muchos se confiessan muy bien por ellos» (Arriaga 1621: 129).
44	 «En el valle [de Xauxa], el Virrey ensayó las principales innovaciones que, tras la 
Visita, se generalizarían en un proyecto político y económico para la administración 
del virreinato» (Medelius y de la Puente Luna 2004: 36).



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    29

las instituciones coloniales a través de las llamadas reformas toledanas 
(nueva tasa o tributo de las encomiendas, mita forzada indígena para las 
explotaciones de azogue y de plata, reducción de la población indígena a 
pueblos, y visita general por parte del virrey a buena parte del virreinato). 
Pero sí cabe enumerar algunos acontecimientos que, en este contexto, 
especialmente entre 1570 y 1576, marcan la vida del valle de Xauxa.

Toledo inicia su Visita general del Perú por el valle de Xauxa en 
noviembre de 1570. Hay al menos cuatro sucesos que terminan por 
generar un ambiente de fuerte crispación entre las autoridades españolas 
y los curacas, indios principales y del común de las tres parcialidades 
a lo largo de la década. El primero es que, al llegar al valle, el virrey da 
instrucciones para que se haga una «Información» de todos los gastos en 
los que los curacas y otros indios de Xauxa hubieran incurrido en pleitos 
ante cualquier instancia del virreinato, ya sea por conflictos internos, ya 
sea contra o ante alguna autoridad o instancia legal española. Para ello 
se toma declaración a los tres curacas principales (don Carlos Limaylla, 
de Luringuanca; don Carlos Apoalaya, de Ananguanca, y don Francisco 
Cusichaca, de Atunxauxa) y a otros indios de menor jerarquía, los cuales 
apoyan sus respuestas en los datos consignados en sus quipos, todo ello 
en la ciudad de La Concepción, cabecera del corregimiento.45 Una vez 
los datos reunidos, Toledo da una serie de instrucciones sobre cómo 
se debían seguir juicios de indios y entre indios, abreviándolos (con 
cortapisas para acudir a la Audiencia), y acto seguido manda traer todos 
los escritos legales (de deslindes, de provisiones reales, de pleitos, etc.) 
que estuvieran en las cajas de comunales del valle. Le encomienda al 
doctor Gabriel de Loarte, visitador que lo acompaña (y quien luego, en 
el Cuzco, firma la sentencia de muerte de Túpac Amaru), que resuelva 
rápidamente los pleitos pendientes, y que separe los textos con valor legal 
vigente (deslindes de tierras, por ejemplo) de todo el resto (incluidas 
las provisiones reales ya ejecutoriadas, es decir, probablemente también 

45	 En su declaración, el curaca y otros indios principales de Luringuanca dan cuenta 
también de los gastos incurridos por don Felipe Guacrapáucar en su viaje a España; de 
paso, el curaca cuenta que en España «trató con letrados y aprehendió a escrevir». La 
Información viene en Medelius y de la Puente Luna 2004.



30    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

las cédulas reales traídas por don Felipe Guacrapáucar de España). El 
14 de noviembre de 1570, en un acto en la plaza de La Concepción, 
ante otras autoridades españolas, incluido el dominico Pedro del Toro 
(provincial de la orden en el Perú entre 1566 y 1569), además de curacas 
e indios del común, para quienes se cuenta con traducción al quechua,46 
el virrey hace leer sus nuevas instrucciones en materia de juicios, e inme-
diatamente hace quemar todos los papeles legales considerados como no 
esenciales por Loarte (o sea, la mayoría).47 ¿Anuncio de nuevas quemas? 

Algunos días después, al momento que don Felipe Guacrapáucar se 
acerca a las autoridades visitadoras para ofrecer su testimonio para el 
juicio de residencia del corregidor saliente (Rodrigo de Cantos, 1567-
1570), que ya se había iniciado, el virrey lo manda apresar, acusándolo 
de indio pleitista y, tras una expeditiva sentencia del doctor Loarte, lo 
destierra de Xauxa por diez años, sin autorización para entablar juicio 
de ninguna índole, so pena de cárcel en Lima o, si reincidiera, de 
destierro a Tierra Firme (Panamá).48 De paso, Toledo nombra como 

46	 Según R. Cerrón Palomino (1989), la lengua hablada en el valle de Jauja corresponde 
a variedades del quechua, comprensibles entre sí, lo que concuerda con una descripción 
temprana del cronista Pedro Pizarro (c. 1572): «Poco difería esta lengua de los guancas. 
a la común: como la de [los] portugueses a la de los castellanos, digo la destos xauxas y 
[la de los] guancas» (Pizarro 1987 [c. 1572]: 75 [45]).
47	 No hay señas de que junto a tales papeles legales quemados haya habido también 
quipos incinerados, aunque no pueda descartarse del todo. En cualquier caso, el virrey 
Toledo, en parte tomando en cuenta consejos del licenciado Matienzo, es paradójicamente 
un impulsor del uso de quipos en diversas instancias coloniales, sobre todo relativas al 
pago de las tasas o impuestos por parte de los indígenas. Como señalan Medelius y de la 
Puente y Luna: «En el nacimiento del quipu colonial propiamente dicho, Francisco de 
Toledo ocupa un lugar preponderante, pues el virrey [...] aprobó y fomentó la partici-
pación de quipucamayoc y quipus en las cortes que ventilaban casos indígenas. Durante 
su gobierno, el quipu adquirió en las esferas oficiales un estatus que no volvería a poseer 
en los años siguientes» (2004: 39).
48	 No cabe abordar aquí en detalle los avatares de la vida de don Felipe tras las acusa-
ciones de Toledo. En breve: llega a pasar un tiempo en la cárcel de Lima, pero apela a 
la Audiencia. Toledo lo manda desterrar a Panamá; otra apelación ante la Audiencia. 
Toledo se queja del rol de la Audiencia en este caso en carta al rey. Hacia mediados de 
la década de los 70, don Felipe logra volver a Xauxa y asume como curaca interino de 
Lurinhuanca; en 1582 opera como intérprete en la Descripción de Xauxa (de la Puente 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    31

nuevo corregidor del valle a Juan de Cadalso Salazar (a veces también 
Cadahalso), y le da instrucciones de velar porque el destierro de don 
Felipe se cumpla.49

En tercer lugar, Toledo impone en Xauxa una mita minera para la 
extracción de azogue en Huancavelica de seiscientos mitayos anuales 
de los tres repartimientos de la provincia. Tras la quema pública de los 
documentos legales y el destierro de don Felipe, ningún cacique principal 
o secundario, según la documentación toledana, chista. En realidad, sí 
lo hacen, pues solo vienen a dar su asentimiento de manera forzada tras 
estar presos (de ahí, tal vez, el aparente malestar de los franciscanos del 
valle durante la visita de Toledo): «estuvieron presos todos los dichos 
caçiques [entre veinte y veinticinco] hasta que los yndios que cabían a 
cada uno fuesen a travajar a las minas y entonçes los soltaron y se vinieron 
a sus casas» (declaración de don Carlos de Alanya [Alaya], curaca de 
Ananhuanca, en el juicio de residencia que se le hace al doctor Loarte 
en 1575 en Guamanga).50 En cualquier caso, poco tiempo después, 
probablemente con la ayuda de dominicos y franciscanos, los tres curacas 
de Xauxa presentan una apelación ante la Real Audiencia de Lima, 
impugnando dicha imposición.51 

Luna 2016: 7); hacia 1598, en fin, es nombrado por el virrey Luis de Velasco otra vez 
como cacique interino de Lurinhuanca. 
49	 Provisión del virrey Toledo «a voz Juan de Cadalso Salazar corregidor de la provincia 
de Xauxa» sobre «que don Felipe Guacrapáucar indio natural desa provincia era muy 
perjudicial entre los naturales y les muvía e hacia mover muchos pleitos trayéndoles 
desasosegados e inquietos e haciéndoles gastar sus haciendas», «En el pueblo de La 
Concepción deste Valle de Xauxa”, 23.11.1570 (en Espinoza Soriano 1972: 399).
50	 Cit. en Fossa 2021: 83. Como anota esta autora: «don Carlos Apo Alanya, descrito 
como “yndio ladino” de edad de unos 31 años, además de saber el castellano, lee y escribe, 
puesto que firma su declaración» (ib.). En el mismo juicio de residencia, presenta su 
testimonio crítico a la gestión de Loarte el ya nombrado don Felipe Guacrapácuar, quien 
en la ocasión es descrito como «yndio ladino caçique de Lurin Guanca» y que sabe leer 
y escribir en castellano: «y lo fyrmo de su nonbre y siendole buelto a leer se afyrmo y 
ratifico en ello so cargo del dicho juramento porque dixo ser la verdad» (cit. en ib.).
51	 Zavala 1978: 98; Levillier 1924: 274. «Después parece que persuadidos estos yndios 
[de Xauxa] asi de frayÍes que por este camyno son señores de los rrepartimientos [...] 
acordaron agrauiarse en esta audiencia diziendo que ny podian dar estos yndios ny auian 
de ser compelidos a ello y visto que a estos se oya los demás rrepartimientos que acudían 



32    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

De hecho, antes de llegar al Perú, él habrá recibido instrucciones 
explícitas de Felipe II de no imponer nuevos trabajos forzados a los 
indios (aunque fuesen pagados) o servicio personal obligado.52 A poco 
de llegar al virreinato, empero, Toledo se convence de que sin mita en 
las minas de azogue de Huancavelica (elemento clave para el tratamiento 
de la plata en Potosí, pero a la vez extremadamente letal) no hay Potosí y 
sin Potosí, tampoco España en Flandes ni en la lucha contra la Reforma 
protestante.53 Continuamente, en el ejercicio de sus funciones, Toledo le 
escribe a Felipe II pidiéndole que le confirme tal decisión, pero este evita 
pronunciarse (salvo en una ocasión, que, por su importancia, enseguida 
mencionamos) y solo le da su conformidad un par de años antes de que 
el virrey regrese a España en 1581.54 

Un cuarto suceso que contribuye a crispar los ánimos en Xauxa en este 
periodo es una cédula real, dada en el Pardo el 10 de octubre de 1575, 
en que Felipe II instruye a Toledo a no compeler u obligar a los indios a 
trabajar en las minas: «que los dichos indios en esa tierra pudiesen andar 
en las minas, queriendo ellos de su voluntad andar en ellas, pagándoles su 
trabajo».55 Ante esto, que derrumba todo el proyecto económico de su 
gobierno, Toledo escandalosamente se guarda tal cédula sin entregarla a 
la Audiencia de Lima. Pero pronto la Audiencia y las órdenes religiosas 
tienen noticia de ella. De hecho, la Audiencia le había escrito al rey 
en marzo de 1575 informándole que había suspendido la provisión 
de Toledo con respecto a la mita del azogue («por hacerlos ir [a los 
indios] tan contra su voluntad al servicio de ellas [las minas de azogue] 
y la paga ser tan poca»),56 a la espera de una confirmación de esta por 

al servicio de aquellas mynas hizieron lo mismo». Carta a S. M. del Licenciado Ramírez 
de Cartagena acerca de asuntos y negocios tocantes a la hacienda real y la oposición de 
la Audiencia a los actos del Virrey (en Levillier 1924: 274).
52	 Zavala 1978: 63.
53	 En carta al presidente del Consejo de Indias, desde Lima el 12 de marzo de 1575, 
Toledo escribe: «Y torno a decir a vuestra señoría que el eje donde anda la real hacienda 
de todo este reino es entre las minas de azogue y Potosí» (ib.: 99-100).
54	 Ib.: 109.
55	 Ib.: 99.
56	 Ib.: 97.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    33

Su Majestad. Y en esos mismos días, tanto el arzobispo de Lima, el domi-
nico Gerónimo de Loaiza, como el provincial de los franciscanos, Juan 
del Campo, así como varios sacerdotes dominicos y también el jurista 
Francisco Falcón, le escriben sendas cartas al rey impugnando la validez 
de la mita de azogue establecida por Toledo.57 Es decir, los reclamos de 
los indios de Xauxa (y probablemente de otras zonas involucradas en la 
mita del azogue) habían sido acogidos con simpatía por los oidores en 
Lima (algunos de ellos habían personalmente apoyado con su testimonio 
las probanzas de los curacas de Atunxauxa en 1562). La cédula real de 
fines de 1575 en que se afirma la voluntariedad del trabajo indígena es, 
de facto, una respuesta a la consulta de la Audiencia de Lima, así como 
a los pareceres de altas autoridades eclesiásticas del virreinato en evidente 
puja con el virrey Toledo. 

Con todo lo anterior, se entiende que hacia 1574/1575, cuando 
pasa Dávalos por Xauxa, el corregidor de la provincia, Juan de Cadalso 
Salazar, nombrado por Toledo, estuviera él mismo no poco crispado 
de ánimo. No solo la aplicación de la mita del azogue de Huancavelica 
pendía de un hilo en la Audiencia de Lima, contra toda la intención 
del virrey (quien se queja amargamente en cartas a Felipe II del rol de 
la Audiencia y de las órdenes religiosas, especialmente los franciscanos, 
en todo esto),58 sino que tampoco ha podido hacer encarcelar a firme 
a don Felipe Guacrapáucar, y menos hacerlo desterrar a Tierra Firme, 
como le ha instruido Toledo (y que, como hemos ya consignado, en 
1575, en calidad de curaca interino de Lurinhuanca, declara contra el 
doctor Loarte en su juicio de residencia).

¿Qué sabemos de este corregidor? El Diccionario histórico-biográfico del 
Perú (tomo II), de Mendiburo, señala que el «capitán Juan de Cadalso» 

57	 Ib.: 97-98.
58	 Por ejemplo, en carta de Toledo al Rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571 (Levillier 1924: 
496). Curiosamente, al pasar por Xauxa, el virrey instruye que se otorguen fondos para 
la construcción de un convento franciscano en La Concepción (Ananhuanca), cabecera 
del corregimiento, para enseñar la doctrina cristiana y a leer y escribir a niños indígenas. 
Ahora bien, no está claro si ello operó como una respuesta de Toledo a la aparente 
ausencia (y molestia) de curas franciscanos en la quema pública de papeles en Xauxa.



34    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

(Salazar) era «uno de los más antiguos vecinos de Lima, persona distin-
guida y acaudalada. Alcalde ordinario seis veces en el siglo XVI» (lo es en 
1566, 1570, 1578, 1580, 1583 y 1596). Luego agrega que «había muerto 
en mayo de 1599, después de hacer indemnizaciones a sus indios (pues 
era encomendero [aunque no de Xauxa]) de los daños que sus ganados 
les habían hecho en diferentes sementeras», es decir, el hombre se sentía 
una pizca culpable por el trato dado a los indios al acercarse al trance de 
la muerte. Justo antes de llegar al corregimiento de Jauja, entonces, es 
alcalde ordinario de Lima, junto al ex corregidor de Xauxa, Juan de la 
Reinaga. Hacia 1572, tenemos noticia de que sigue como corregidor.59 
En 1576, en tanto, asume un nuevo corregidor, don Francisco Céspedes 
de Guerra (también: Francisco de Guerra y Céspedes).60 En 1578, siendo 
otra vez alcalde de Lima, Cadalso Salazar aparece codeándose en algún 
acto público con el virrey Toledo.61 Ahora bien, no hemos encontrado 
información alguna sobre su juicio de residencia como corregidor, es 
decir, si hubo quejas de los indios principales o del común de Xauxa y, 
eventualmente, del contador mayor de Atunxauxa, don Juan Limache, 
esto es, muy probablemente el indio viejo de los quipos mencionado en 
la Miscelánea austral. Volvamos ahora al desenlace de la «Relación notable 
de un Indio» alias el «cuento digno de ser oydo», preguntándonos desde 
ya por su veracidad y verosimilitud.

razón y cuenta que avia de dar al inga quando bolviese del 
otro mundo

Luego de que el corregidor del valle (Juan del Cadalso Salazar), junto 
a Dávalos y Figueroa, paseándose por el poblado de Atunxauxa, 

59	 Levillier 1924: 110.
60	 Véase Ynformaciones de Joan Vélez, publicadas en Flores Núñez 2024.
61	 «El domingo 21 de diciembre de 1578, durante el gobierno del virrey Francisco de 
Toledo [...], con saludos de arcabucería, se inauguró la llegada de agua a la pila de la 
Plaza de Armas [de Lima]. Cuentan los documentos que hubo fiesta popular, presidida 
por el virrey, música, baile y corridas de toros en la misma plaza; el alcalde de entonces, 
Juan de Cadalso Salazar, derramó puñados de monedas de plata desde las ventanas del 
Cabildo» (Orrego Penagos 2001). 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    35

se encuentran con un indio viejo que lleva un enorme quipo entre sus 
cosas, en actitud, para ellos, sospechosa, y de instarlo a que diga «de 
qué eran tan largas cuentas», este, aparentemente, comienza a «variar»62 
o desatinar, esto es, a dar respuestas que no son creídas o, en cualquier 
caso, no satisfacen al corregidor. Ante lo cual, este amenaza al indio con 
azotarlo y cortarle el cabello (en afrenta) si no le dice la verdad acerca de 
lo consignado en el quipo. Al cabo —estamos otra vez en el desenlace 
del relato de Dávalos—, el indio viene a confesar: 

el Indio vino a confesar diziendo, que aquel quipo con otros muy grandes 
que tenía [o sea, era uno entre otros de dicha especie], era la razón y cuenta 
que avia de dar al Inga quando bolviese del otro mundo de todo lo [que] 
avia sucedido en aquel valle en su ausencia: donde se yncluyan todos los 
Españoles que por aquel real camino avian pasado, lo que avian pedido y 
comprado, todo lo que avian hecho así en bien como en mal. El corregidor 
tomó y quemó sus quentas [no resulta claro si se trata de un quipo o de 
varios], y castigó al Indio.63

¿En qué lengua se da este intercambio inquisitorial? Aparentemente en 
español, porque en el relato no solo no hay alusión a traductor o lengua 
alguno, sino también porque el corregidor Cadalso Salazar, como muchos 
de los españoles residentes en Lima, y Dávalos y Figueroa, recién llegado 
al Perú, no entienden ni hablan quechua. Entonces, el indio viejo tuvo 
que hablar castellano, una lengua que, verosímilmente, escasamente 
dominaba. Enfatizamos el «verosímilmente», pues todos los caciques e 
indios principales del valle que prestan declaración, ya ante la Audiencia 
de Lima en 1558, 1561 y 1562, ya en los interrogatorios mandados a 
hacer por Toledo en 1570 en Xauxa, lo hacen en su lengua (variedad 

62	 El Tesoro de Covarrubias no consigna el verbo variar. Trae desvariar: «dezir descon-
ciertos, y cosas varias, que no atan ni desatan con el accidente de la calentura»; antes, en la 
entrada para Calentura (fiebre) añade: «Andar un negocio caliente, tratarse con diligencia 
y calor»). Ahora bien, el Diccionario muy copioso de la lengua Española y Françesa de Joan 
Palet (Bruxelles: Rvtger Velpivs Imprimeur, 1606, con edición en París dos años antes) 
incluye la entrada: «Variar. Varier, desguiser», traduciéndose varier por «desatinar» y desguiser 
por «arreboçar», «disfraçar», «emboçar», es decir, ocultar (agradezco desde ya a la mano 
anónima evaluadora de este textil que tuvo a bien contribuir con este filográfico dato).
63	 Dávalos y Figueroa 1602: 151.



36    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

del quechua), y son traducidos al castellano por intérpretes competentes 
en una como en otra lengua. Es decir, salvo que Dávalos haya omitido 
expresamente alguna eventual escena de traducción ocurrida en su 
paseo junto al corregidor, para, por caso, simplificar su relato, todo 
hace pensar que el intercambio entre el corregidor y el indio viejo se 
da en castellano. En otras palabras, cuando Dávalos cita lo que dice el 
quipocamayo de Atunxauxa, está aparentemente citando lo que el viejo 
indio habrá dicho en castellano. Aceptemos por ahora esta hipótesis.64 
Lo que implica que la respuesta del indio viejo (citada, de seguro, de 
manera resumida y aproximada por Dávalos) o constituye un desafío 
abierto a la autoridad española o, lo que es casi lo mismo, una franca 
burla: mencionar la solo posibilidad de una vuelta del Inca, a solo dos 
años de desbaratada la resistencia en Vilcabamba y la degollación del 
último Inca en el Cuzco.65 U otra posibilidad, atribuible —en parte al 
menos— a la eventual incompetencia del indio viejo para expresarse 
bien en castellano. Recordemos: ante las preguntas del corregidor, «el 
Indio turbado començo a variar», es decir, a dar respuestas tal vez contra-
dictorias, tal vez inconexas o poco precisas (lo que es interpretado por 
el corregidor como una forma de ocultamiento y desatino) y solo ante 
las amenazas de la autoridad viene a «confesar». Esta confesión, otra 
vez, ¿abierto desafío o burla a la autoridad (en el contexto ya evocado 
de la crispación de ánimos en el valle de Xauxa) o el indio viejo quiso 
«confesar» otra cosa y su impericia de la lengua castellana lo traiciona? 
Volvamos un momento a esa frase maldita citada en el relato de Dávalos 
que constituye el núcleo de la respuesta (inadmisible) del indio viejo: 

64	 Aunque las autoridades indígenas que escribían en castellano a la sazón fueran contadas 
con los dedos de acaso una mano (don Felipe Guacrapácar, que aprende a escribir durante 
su viaje a España, así como el joven curaca de Ananhuanca, don Carlos Apo Alanya, y 
el escribano del cabildo de naturales, don Miguel Pariatoc), es de suponer que la mayor 
parte de los curacas e indios principales, que a menudo tenían que interactuar con 
autoridades locales españolas, no desconocían completamente el castellano. 
65	 La práctica y la semántica de la burla es altamente extendida en el mundo andino, 
tal como ya el Lexicón de Santo Tomás (saucani, saucaspa), los Vocabularios de quechua y 
aymara de González Holguín (saucapayani, saucacuy pucllacuy) y de Bertonio (sawkasiña, 
sawkakipaña) respectivamente lo atestan.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    37

«aquel quipo con otros muy grandes que tenía, era la razón y cuenta que 
avia de dar al Inga quando bolviese del otro mundo».

Que un indio entrado en años, maestro en quipos, probablemente 
pariente sino cercano al curaca de Atunxauxa, y que habrá tenido más 
de una ocasión de interactuar con doctrineros dominicos y franciscanos 
y con autoridades locales españolas, diga en español que los quipos son 
«la razón y cuenta», es completamente verosímil, en vista de que, como 
hemos consignado de las traducciones consagradas (y de los usos lingüís-
ticos en general entre españoles), esta es justamente la fórmula fija para 
referirse a aquellos. Ahora bien, el final del fraseo, independientemente de 
que se trate de un desafío a la autoridad del valle o de un malentendido 
lingüístico, plantea un menudo problema alias enigma: ¿de cita?, ¿de 
traducción, incluso si esta fuera del propio indio viejo a su castellano? 
Veamos. Cuando el indio (según Dávalos) dice que el quipo es la razón 
y cuenta que ha de dar al Inca «quando bolviese del otro mundo», aparte 
de introducir aparentemente por primera vez uno de los motivos recu-
rrentes de los más tarde llamados mitos del Inkarrí, está a la vez echando 
mano a una fórmula o expresión fija difícilmente traducible al quechua 
o desde quechua: la fórmula «el otro mundo», para aludir al mundo 
de la muerte o de los muertos (ya el Hades, el Paraíso, el Infierno o el 
Purgatorio, en Occidente)66. Ni en quechua ni en aymara, otra de las 
lenguas generales del Perú, hay expresión alguna que se corresponda con 
algún «otro mundo» (hay ‘espacio-tiempo’ y ‘mundo’, Pacha, de arriba, de 
abajo, de acá; hay vuelta o torción de mundo, Pachakuti; hay animador 
de mundo, Pachakamaq, etc., pero no otro mundo como mundo de los 
muertos).67 ¿Es que el indio viejo está ocupando una fórmula española 
que ha oído en alguna doctrina de los dominicos de Atunxauxa? ¿O 
es que Dávalos le atribuye un decir jamás dicho por el quipocamayo? 
Aunque es difícil, si no imposible, zanjar este punto, suena más probable 

66	 Lamana afirma, asimismo: «nociones cristianas como [...] “otro mundo” o “alma”, 
no tenían equivalencias claras» [en el Ande] (2023: 106-107).
67	 Ni el Lexicón de Santo Tomás ni el Vocabulario de González Holguín ni tampoco el 
Vocabulario de Bertonio traen la expresión otro mundo en sus entradas en castellano, en 
quechua o en aymara.



38    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

lo último. Entonces, si aceptamos por ahora la hipótesis de que, por 
razones de desafío a la autoridad o por malentendido lingüístico (pocos 
años después don Felipe Guaman Poma escribe en su Corónica: «¿quién 
es el Inga?, el rey católico como lo tengo declarado en otros escritos; 
que no hay quien defienda sino el rey»),68 el indio viejo afirma que la 
verdad de su quipo tiene relación con la eventualidad de una vuelta del 
Inca, ¿de dónde este volvería? 

En los relatos o mitos del Inkarrí donde el motivo de la vuelta del 
Inca se menciona, estos cuentan que cuando la cabeza del Inca se reúna 
con su cuerpo, el Inca podría volver. Lo cierto es que, como sabemos 
(aunque a menudo olvidamos), el primero en hablar de la vuelta del 
Inca (introduciendo, de paso, el motivo que encontramos en los relatos 
del Inkarrí) es el Inca mismo, es decir, Atahualpa alias Atabalipa, poco 
antes de morir en Cajamarca (1533). Volvamos a citar los párrafos del 
cronista y testigo directo, Pedro Pizarro, al respecto: «Este Atabalipa 

68	 Guaman Poma c. 1916: 904 (918). En vista de que el indio solo viene a confesar tras 
ser amenazado con castigo corporal y social, se podría esperar que, para él, mencionar 
la verdad del quipo lo eximiría de castigo. Ello fragiliza una pizca la hipótesis de que 
su respuesta (o su intención) fuera un desafío o burla a la autoridad. Aunque solo cabe 
especular sobre cuál pudiera haber sido la intención del quipocamayo, diciendo que 
esos quipos eran la cuenta a dar en caso de que el Inca volviera (incluso con problemas 
para expresarlo en castellano), en vista que para los indios del Perú fuera habitual hablar 
del rey de España como nuevo Inca, no cabe descartar del todo que el indio viejo, al 
decir «Inca» (o quién, sabe, incluso, Inkarrí), estuviera queriendo decir rey (español), 
tal como en otras ocasiones tales quipos habían sido utilizados en las probanzas ante la 
Corona. La traducción (a la vez translatio imperii) expresa de Inca por rey (de España) 
de Guaman Poma ya citada no puede sino abonar, en parte, tal barrunte. Lo mismo, la 
expresión «Español Inkan» (Inca de los españoles), para referirse al Pizarro o al rey de 
España, que reporta el informante de Arguedas (39) en Puquio, Andamarcas, a mediados 
del siglo XX. Por otra parte, Polo de Ondegardo, en su Relación de 1571, recuerda que 
cuando de la Gasca pasa por Jauja en 1547, antes de vencer a Gonzalo Pizarro, sus tropas 
fueron alimentadas de los depósitos del Inca y del Sol del valle, pues a la sazón se seguía 
guardando separadamente tales bienes: «Aún después de la llegada de los españoles, 
mucho tiempo lo hicieron así [...] creyendo que había de venir tiempo en que diesen 
cuenta dello al Inca» (Polo de Ondegardo 2012: 244). Agradezco a José Luis Martínez 
esta referencia. ¿Los quipos del indio viejo registraban, aun veinte años después, cuando 
ya no había Inca alguno en Vilcabamba, las cuentas de lo que había en los depósitos del 
Inca y del Sol que menciona Polo, y que daban a veces a los españoles?



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    39

auía hecho entender a sus mugeres e yndios que si no le quemauan el cuerpo, 
[que] aunque le matasen auía de uolver a ellos, que el sol su padre, le 
rreçusçitaría».69 Y otra vez:

Pues muerto Atabalipa, como tengo dicho auía hecho entender a sus hermanas 
y mugeres· que, si no lo quemauan, boluería a este mundo. Pues auiéndose 
ahorcado alguna xente y una hermana suya con algunas yndias, diziendo 
que yuan al otro mundo [otra vez: expresión cristiana] a seruir a Ataba-
lipa, quedaron dos hermanas que andauan haziendo grandes llantos con 
atamhores y cantando, contando las hazañas de su marido.70 

Evidentemente, lo que dice Pedro Pizarro del supuesto discurso sobre la 
resurrección y la vuelta del «otro mundo» del Inca hay que considerarlo de 
su cosecha (cristiana).71 Lo que dice a todas luces Atahualpa, en conso-
nancia con lo habitual en el Incario, es que si su cuerpo se conserva (y 
no se reduce a cenizas, mediante su eventual incineración), este, vuelto 
mallku (momia), puede seguir participando del poder orejón, como 
los otros Incas muertos en el Cuzco, servidos por su panaqa o grupo 
(femenino) de descendencia y, eventualmente, dar nuevas instrucciones 
o dictámenes a través de sus servidores-ventrílocuos.72 Es bien sabido que 

69	 Pizarro 1987 (c. 1572): 63 (38v).
70	 Ib.: 42 (69).
71	 Pese a estimar que los indios «comúnmente creyeron que las Ánimas vivían después 
de esta vida», Polo de Ondegardo precisa: «Mas de que los cuerpos hubiesen de resucitar 
con las ánimas nunca lo entendieron» (2012: 344).
72	 Con lo cual es evidente que al menos el inicio del discurso de la vuelta del Inca, es 
decir, el discurso del propio Atahualpa, no habrá tenido relación con milenarismo o 
mesianismo andino alguno y menos franciscano. De hecho, en la Relación de Pizarro están 
ya in nuce todos los motivos nucleares de los (más tarde) llamados mitos del Inkarrí: el 
conflicto entre el español Francisco Pizarro y el Inca Atahualpa, la muerte del segundo por 
el primero (por garrote y no degollado, es cierto; pero la muerte por garrote implicaba la 
rotura del cuello), las palabras de Inca poco antes de morir de que volvería (si su cadáver 
no era quemado), etc. Lo mismo podría constatarse en la tercera parte de Crónica del 
Perú, de Cieza, quien, sin haber sido testigo de vista, da cuenta tanto del conflicto entre 
el Inca y Pizarro, así como la posibilidad de enviar el Inca a España, y, también, recoge 
versiones de una eventual vuelta del Inca: «dizen algunos de los yndios que Atavalipa 
dixo antes que le matasen que le aguardasen en Quito, que allá le bolverían a ver hecho 
culebra. Dichos de ellos deven de ser» (Cieza, 1987 [c. 1553], t. III: 168).



40    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

incluso una wak’a («objeto» o lugar de veneración o culto), si es reducida 
a cenizas o hecha polvo, no tiene modo de volver por sus fueros. Lo que 
a Atahualpa le interesa, a poco de morir por garrote vil en Cajamarca, es 
que su cuerpo no sea incinerado tras su muerte (y, para ello, consiente 
in extremis en ser bautizado por el dominico Valverde) y poder devenir 
mallku y, de ese modo, volver a participar de la vida sociopolítica en el 
Ande.73 De ahí que, tras su muerte, su cuerpo fuera desenterrado por 
sus cercanos y llevado a Quito, donde, en algún momento, se le pierde 
la pista.74 

Que el primer relato que incluye el motivo de la vuelta del Inca sea 
uno reportado en una Relación española que cita (aproximativamente) lo 
que dice Atahualpa en Cajamarca no deja de ser paradójico. Lo mismo 
que el motivo del viaje a España (de la cabeza) de Atahualpa, que la 
crónica de Pizarro (como la de otros testigos de vista) asegura que fue 
una posibilidad que algunos españoles barajaron a fin de no dar muerte 
infame al joven Inca. 

Todo lo anterior, de paso, también parece invalidar la tesis que defiende 
Delio ante Cilena, acerca de que los indios tenían una noción (aunque 
rústica) de la inmortalidad del alma, de la que el «cuento» de la Misce-
lánea austral viene a ser un ejemplo para acreditar su argumento. La 
noción de alma (del latín anima) habrá sido un quebradero de cabezas 
y de traducciones forzadas entre los vocabularistas coloniales, espe-
cialmente los evangelizadores (al punto que González Holguín, en su 
sección castellano-quechua, la entrada «alma» la traduce por «ánima», 
es decir, no la traduce; lo mismo Bertonio para el aymara: «janchini 
animani»: «que tiene cuerpo y alma o alma con cuerpo», o en la entrada 
castellana ánima racional: «jaqina almapa»).75 Sin entrar en este debate 

73	 Sobre muerte y prácticas mortuorias del Tawantinsuyu, véase Dean 2010; Millones 
y Mayer 2021; Lamana 2023.
74	 Para los avatares de los restos de Atahualpa en las cercanías de Quito, véase Estupiñán 
2018.
75	 En los catecismos y sermonarios traducidos al quechua y aymara según las directivas 
del III Concilio de Lima (1583), las palabras ánima (alma), Dios, Espíritu Santo, cristiano, 
gracia, etc., permanecen en castellano. El Inca Garcilaso, a su modo, lo refrenda: «para 
declarar muchas cosas de la religión cristiana no hay vocablos ni manera de decir en aquel 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    41

a fondo (la eventual creencia en la inmortalidad del alma en el Ande), 
recordemos, sinópticamente, lo que habrá adelantado Gerald Taylor, 
quien, siguiendo en parte al Inca Garcilaso, en sus estudios y traduc-
ciones del Manuscrito de Huarochirí (c. 1600), uno de los pocos textos 
tempranos escritos en quechua: la noción o término camac o kamaq (o 
aun kamaqin), que en algunos escritos de evangelizadores tempranos 
(Domingo de Santo Tomás et al.) se usa como traducción del vocablo 
alma, apunta más bien a la mayor o menor fuerza vital que anima o da 
vitalidad a un ser, ya humano o no-humano.76 Así, Pachakamaq no cabe 
traducirlo por alma del mundo sino por fuerza animadora del mundo, o 
«Animador de la Tierra», según sugiere Taylor. Ahora bien, tal kamaq en 
Pachakamaq, como el de cualquier wak’a o mallku, y, por lo tanto, como 
el de cualquier Inca a embalsamar o ya embalsamado, es por definición 
no necesariamente inmortal. Si llega a ser reducido a cenizas, como el 
discurso reportado de Atahualpa en Cajamarca lo confirma, la cosa se 
acaba (p’uchukakuy) sin vuelta.77

lenguaje del Perú, como decir Trinidad, Trino y Uno, Persona, Espíritu Santo, Fe, Gracia, 
Iglesia, Sacramentos, y otras palabras semejantes, porque totalmente las ignoran aquellos 
gentiles, como palabras que no tuvieron en su lenguaje, ni hoy las tienen» (Garcilaso 
de la Vega 2011: 75). 
76	 Taylor 2000: 7-8. Así, Polo de Ondegardo entiende que los sacrificios humanos 
que se le hacían a los Incas momificados eran para darles fuerza, vitalidad: «Entre estos 
Ingas [...] avn son mayores los daños e ynumerables sacrificios que hazen, especialmente 
después que se dieron a embalsamar los cuerpos, que para darles fuerza y para que no 
[se] pudriesen les mataban niños y doncellas muy hordinarios» (en Lamana 2023: 124).
77	 Como ya señalamos, no pretendemos zanjar aquí el punto sobre la eventual creencia 
en la inmortalidad del alma en el Ande y, por tanto, de la eventual creencia en un «alma» 
desligada o trascendente de todo cuerpo o traza «material» o corporal y tampoco si la 
pregunta está bien planteada (en términos de «creencia»). Tanto en los avatares del Taki 
Onqoy como en otros casos de la sierra central a fines del siglo XVI y posteriores, junto 
con casos en que explícitamente no se distingue entre el camaquen y, por ejemplo, la 
momia misma (mallqui o mallku), hay también testimonios de camaquen que trasmi-
grarían entre cuerpos, incluso si el primero ha sido quemado y reducido a nada (por 
caso, véase Duviols 2016: 149 y 151). ¿Es por la «influencia» o, mejor, por el incipiente 
pareo andino con el cristianismo? Tal vez. Pero, reiteramos, dejamos por ahora la cuestión 
abierta.



42    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

conclusiones entreabiertas: articulación doble y double bind 
(doble vínculo)

Hemos consignado la ocurrencia temprana de uno de los motivos 
recurrentes en los llamados mitos del Inkarrí en un relato de la Misce-
lánea austral de Diego Dávalos y Figueroa: la eventual vuelta del Inca. 
Analizamos la organización literaria de dicho relato en sus componentes 
básicos: introducción, desarrollo y desenlace. A fin de evaluar tanto la 
veracidad como la verosimilitud del relato (que concluye con la quema 
del quipo que porta el «indio viejo» y su castigo, luego de que este alude a 
la eventual vuelta del Inca), hemos, en primer lugar, aquilatado el amplio 
uso de tales tipos de quipos por parte de curacas e indios principales de 
Xauxa en presentaciones de informaciones y memoriales ante la Corona, 
vía la Real Audiencia de Lima, y, en un segundo momento, hemos seña-
lado al menos cuatro sucesos o situaciones que pudieran haber vuelto 
particularmente crispada las relaciones entre el corregidor a la sazón del 
valle, Juan de Cadalso Salazar, y los curacas e indios principales de la 
provincia. Finalmente, a partir de consideraciones filológicas y lingüís-
ticas, nos hemos detenido en el discurso del indio viejo reportado por 
Dávalos y Figueroa. Tal análisis deja indecidido si la evocación de la 
vuelta del Inca por el informante nativo (probablemente a la sazón el 
contador mayor del curacazgo de Atunxauxa, don Juan Limache) se da 
como una señal de desafío a la autoridad española (en el contexto de las 
fricciones generadas por las reformas toledanas) o que pudiera estar dando 
cuenta de un malentendido de orden lingüístico por parte del indio en 
cuestión (en vista de su escasa pericia con la lengua española). De paso, 
recordamos que la primera fuente que hace mención a la eventual vuelta 
del Inca tras su muerte es el propio Atahualpa, quien, en Cajamarca, tal 
como atestigua en su Relación un testigo de vista de los sucesos (Pedro 
Pizarro), solicita ser bautizado para ahorrase la destrucción de su cuerpo 
por el fuego y así poder volver a ocupar un lugar en la vida social incaica, 
a través de su mallku y su panaqa.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    43

Cabe demorarnos ahora, a modo de conclusión abierta, en la articu-
lación doble (Abercrombie)78 que es posible detectar en el relato literario 
de Dávalos entre el discurso español (dominante) y el discurso indígena 
(subalterno) y, luego, en el double bind (Derrida)79 entre relato literario 
y relato etnohistórico o etnográfico. 

78	 La formulación más explícita de esta noción es elaborada por el antropólogo esta-
dounidense Thomas Abercrombie en «Articulación doble y etnogénesis» (1991; también 
1986 y 1998). Se trata de una categoría que a la vez permite describir y comprender las 
peculiaridades de la gramática (lato sensu) en el Ande, no solo al interior de los ayllus o 
comunidades, sino al mismo tiempo de estas con su afuera virreinal o republicano. Tal 
doble articulación estructurante de prácticas socioculturales fuera, al cabo, tan genuina-
mente andina como occidental en el Perú colonial (y luego republicano), lo que vuelve 
caduca la tendencia a tener que optar por un tiempo u otro (como expresión de una 
sola agencia, ya indígena, ya hispanocristiana), así como a hablar de un sincretismo indi-
ferenciado. Abercrombie subraya que tales dobles articulaciones «resisten la hegemonía 
a la vez que la reproducen», por decir, estamos ante un «sistema de articulación» que 
sirve «tanto a sus propios fines [para el caso, indígenas, pero antes ya intraindígenas: 
entre incas y collas, entre collas y urus, etc.] como a los de sus dominadores [españoles 
y luego criollos republicanos]» (1991: 203-203). En otras palabras, se toma muy en 
serio el llamado dualismo andino o conjunción de opuestos complementarios (Duviols 
1973; Platt 1978; Salomon 1991; Cerrón Palomino 2002, etc.), unidad dual no exenta 
de jerarquías de por medio, rasgo estructural-estructurante de la gramática (lato sensu) 
en el Ande, lo que impide disociar sin más dominación y resistencia, es decir, donde el 
conflicto (ya creciente o decreciente) entre partes no se supera, sino que se negocia, de 
un modo u otro, permanentemente.
79	 La noción de double bind, o doble vínculo, que inicialmente viene a designar 
situaciones paradójicas o anómalas en el uso del lenguaje (Watzlawick et al. 1967), es 
retomada por Derrida (1972a, 1991) para aludir a una co-implicación común a toda 
práctica de escritura y de traza en general: su divisibilidad o iteración de origen (idem 
1972b), en cuanto una traza marca lo otro de sí, lo que sustituye o a lo que alude, y a la 
vez se (re)marca a sí misma. Si en los casos asociados a lo anómalo, una frase del tipo «¡sé 
espontáneo!» envuelve al sujeto receptor en una situación de doble vínculo incompatible 
(si la orden es ser espontáneo, la espontaneidad es incompatible con seguir una orden), 
la situación de doble vínculo, al decir de Derrida, es generalizada, como queda explícito 
en sus análisis del don, de la responsabilidad, de la hospitalidad, etc. (idem 1991: 29; 
Potestá 2016). Si esta situación se da de manera habitual en la práctica socioescritural, 
puede, de una parte, inducir a una experiencia paralizante, aunque, de otro lado, da 
lugar a alguna posibilidad de negociar singularmente alguna respuesta, que nunca será 
por entero lógica ni racionalmente fundable, y por ello mismo, tal vez mínimamente 
responsable.



44    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

En el primer caso, al interior de un relato grosso modo verídico incluido 
en un texto literario (Miscelánea austral), es evidente que en este se 
cita, con más o menos exactitud, la intervención oral de un indio viejo 
(como en muchas crónicas y relaciones más o menos histórico-literarias 
del periodo, pero escasamente en obras abiertamente literarias). Esta 
doble articulación discursiva que se da en el relato de Dávalos es, por 
cierto, tributaria de la articulación doble que se da en aquel tiempo en 
el Ande, tal como lo documenta Abercrombie más adelante para el caso 
de la vida socio-comunitaria en K’ulta (al este de Oruro, Bolivia), pero 
que habrá ya operado en el Ande desde antes de la conquista europea, 
como las mismas traducciones (que citamos más arriba) entre el tiempo 
del Inca y el tiempo del rey de los propios curacas de Xauxa lo viene a 
confirmar. Más allá o más acá del discurso evangelizador de la extirpación 
de idolatrías (un modo de la pretensión de aculturación sin vuelta), lo 
cierto es que esto casi nunca funciona, pues la fuerza de la unidualidad 
o articulación doble prehispánica continúa vigente en las comunidades 
del Ande hasta nuestros días. Es claro que los indios del valle del Xauxa 
se confederan o alían (al decir de Espinoza Soriano) tempranamente 
a los conquistadores españoles, ya para sacarse de encima la opresión 
de los ejércitos de Atahualpa, ya para desprenderse de toda sujeción a 
los cuzqueños, es decir, cambiando su posición Urin con respecto a los 
Incas por una posición Urin con respecto a los españoles, pero antes que 
otros, y es justamente esto lo que hacen valer, con éxito relativo, en sus 
probanzas presentadas ante la Corona, con la ayuda de quipos y testigos 
varios, durante todo el siglo XVI. Ahora bien, en esta doble articulación 
de discursos que se da en la «Relación notable de un Indio» de Dávalos  
(pero también en otras obras histórico-literarias del período), al citarse 
bien que mal el discurso subalterno, queda abierto, insistimos, inzanjable 
por ahora, si la respuesta del indio viejo (la evocación de un eventual 
retorno del Inca) habrá constituido un desafío a la posición dominante 
del corregidor español o, al contrario, como una forma de confirmarla 
pero expresada errónea o equívocamente en castellano, la lengua predo-
minante. Y, por lo tanto, si el discurso reportado del quipocamayo de 
Xauxa puede o no considerarse uno de los registros más tempranos 



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    45

(aparte del discurso del propio Atahualpa en Cajamarca, consignado 
por Pedro Pizarro) de los llamados mitos del Inkarrí. En síntesis: el 
concepto de articulación doble (casi concepto, al decir de Derrida, pues 
jamás puro concepto, en vista que conlleva cada vez su inscripción, ya 
oral, ya escrita, etc.), en consonancia con el dualismo (complementario) 
andino,80 tanto para describir dinámicas sociales e históricas en el Ande 
como para su análisis, tiene la ventaja de evitar recaer en apelaciones a 
fenómenos de sincretismo indiferenciado (e incluso de interculturalidad, 
habitualmente, equivalencial) y a la vez desguaza la centralidad que se 
habrá podido asignar a la noción de aculturación, pues, sin eliminarla 
del todo, la resitúa, la desplaza.

El otro aspecto que este relato de Dávalos suscita, que también cabría 
dejar abierto, es la distinción habitualmente tajante entre relato literario 
y relato etnohistórico o etnográfico. Este último normalmente habrá sido 
descrito como un relato oral transcrito (a la escritura en sentido estricto 
o predominante) por un agente (de saber) externo a la cultura o etnia 
de quien cuenta y performa el relato (oral). Es lo que hacen Arguedas 
en Puquio y Núñez del Prado, Josafat Roel Pineda y otros en Q’ero, por 
caso, y aún nos (con la poeta cruceña Emma Villazón) alguna vez en el sur 
mapuche (2017). Pero, aparte de que la oposición (a menudo jerárquica) 
entre escritura y oralidad habrá venido siendo desmontada (como uno 
de los rasgos marcantes de la llamada metafísica occidental),81 tanto para 
el caso de Dávalos y Figueroa (texto literario), como de Guaman Poma 
y otros cronistas tempranos del virreinato (textos histórico-literarios), 
las citas como los reportes de discursos indígenas no son estructuralmente 
diferentes de los relatos orales etnográficamente reportados. Es cierto 
que cada cultura o cada tradición sociocultural suele efectuar distinciones 
entre tipos de relatos (por ejemplo, entre relatos de verdad y de ficción, 
entre cuento y fábula, aunque estas mismas nociones no dejen de ser 

80	 Resume Salomon: «Like most Andean dual structures, halves are seen as symmetrical 
in form, complementary in function, and unequal in rank» (2018: 32).
81	 Derrida 1967.



46    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

problemáticas en traducción a otros contextos etnohistóricos),82 pero para 
el (doble) caso que nos ocupa, la asignación de los mitos del Inkarrí a una 
u otra tipología se vuelven a ratos inzanjables. Los informantes nativos de 
Arguedas y de Núñez del Prado et al. en ninguna parte señalan que su 
relato (testimonial) es ficción ni tampoco, evidentemente, historiografía 
científica. Todo lo cual no impide, hasta cierto punto al menos, contras-
tarlos con otras fuentes para no solo establecer hipótesis de verosimilitud 
como de veracidad histórico-fenomenal. Si mythos, en la Grecia antigua, 
no se distingue inicialmente de logos, pues ambos términos aluden a 
la palabra articulada y solo con el tiempo mito pasa a aludir al relato 
oral, su inscripción en alguna etnografía o literatura no transforma su 
índole, justamente, de relación o relato (lo que interviene ahí pareciera 
ser más los marcos institucionales o instituyentes de inscripción).83 Ello 
valida, de paso, la eventual búsqueda de trazas de mitos del Inkarrí en 
fuentes escritas coloniales: no solo en La nueva corónica, sino también en 
Murúa, el Inca Garcilaso, Sarmiento de Gamboa, Anello Oliva, Monte-
sinos y un largo etcétera. Es decir, el problema de la índole verídica o 
veraz (e incluso verosímil, si queremos aún apelar a estos criterios) se 
da tanto en los relatos reportados por los cronistas de fuentes indígenas 
como en los relatos asumidos directamente por estos y transcritos por 
etnógrafos. No pretendemos declarar sin más nula la distinción entre 
relato historiográfico y relato literario, o entre relato literario y relato 

82	 En el caso del quechua y, específicamente, de las variedades habladas en el valle de 
Jauja, los relatos, antes que separarse entre verdaderos y falsos, o de verdad y ficción, 
vienen marcados por partículas reportativas (sufijos que se agregan al final del verbo), 
para indicar si el hablante ha sido testigo directo de lo que cuenta (asumiendo plena 
responsabilidad sobre lo narrado), o solo de oídas (sin asumir toda la responsabilidad) o 
solo lo narra de manera conjetural (sin asumir responsabilidad alguna) (Cerrón Palomino 
1976: 237-241).
83	 Para la evolución y bifurcaciones de la noción de mito, de Grecia hasta nuestros días, 
puede consultarse, entre otros, a Jamme (1999: 13-21). De paso cabe tomar distancia 
del carácter supuestamente anónimo de todo mito, pues, como en el caso también de 
un historiador con respecto a la historia, siempre hay alguien que lo recrea y actualiza, 
como en el caso de los informantes con nombre y apellido de Arguedas en Puquio, de 
Núñez del Prado et al. en Q’ero, y los relatos del quipocamayo Catari (en Charcas) 
confiados a Anello Oliva, etc.



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    47

etno(historio)gráfico, pero sí llamar la atención sobre sus relaciones a 
menudo porosas y, también a menudo, sobre su estatus de asignación 
indecidible. Y es que, parafraseando a Derrida, cada relato de sucesos 
conlleva una suerte de double bind, alias doble vínculo, entre suceso 
archivado y suceso archivante,84 de manera oral o, en sentido restringido, 
escrita, e incluso figural, etc. 

Lo que a fin de cuentas vuelve tan singularmente paradójica esta «Rela-
ción notable de un Indio» de la Miscelánea austral es que, siendo parte 
de un texto literario, una suerte de poema en verso y prosa (y Cilena no 
dejará de advertirnos a todo lo largo de los coloquios, como de Platón a 
Pessoa: el poeta es un fingidor), es que este deja inscribirse en sí un relato 
de sucesos como testimonio veraz o verídico de unos acontecimientos 
realmente acontecidos. Y es que hacia fines del siglo XVI, la miscelánea, en 
tanto género o subgénero literario, permite (como su nombre lo sugiere)85 
la mescolanza de todo tipo de discursos (pensamientos, demostraciones, 
versos, relatos de verdad o de ficción, especulaciones etimológicas, 
traducciones, etc.), por decir, una suerte de chimuchina en que no solo 
cabe también el discurso de verdad (testimonial, histórico, etnográfico, 
etc.), sino que también de yapa suspende temporalmente la asignación 
meramente ficcional, fabulosa o sin más fingidora de cualquier literatura.

Para acabar, démosle la penúltima palabra a Cilena. Luego que Delio 
concluye su «Relación notable de un Indio», Cilena, quien comparte con 
él la percepción y experiencia oscilante acerca de la barbarie y/o el ingenio 
de la indiada, aceptando aparentemente la demostración lógico-narrativa 

84	 Derrida 2003: 75.
85	 Del latín miscere (mezclar); se habrá postulado que viene directamente del latín 
miscellanea, «que, como recuerda Juvenal, era una comida grosera que se daba a los 
gladiadores, una mezcla de muchas cosas» (https://etimologias.dechile.net/?miscela.nea). 
Pero en latín «ya se encuentra miscellanea como femenino singular, con el valor de escrito 
que incluye una mezcla de cosas, y así lo usa, por caso, Tertuliano» (ib.). Para miscelánea 
como género literario, DRAE da: «f. Obra o escrito en que se tratan muchas materias 
inconexas y mezcladas». Para fines del siglo XVI, tenemos ya en el Perú la Miscelánea 
antártica (1586), de Miguel Cabello de Balboa (donde, entre sus principales informantes 
indígenas, menciona a don Mateo Yupanqui y don Martín Farro Chumbi), con la que la 
Miscelánea austral no deja, en parte, de medirse, y, en España, entre otras, La Miscelánea. 
Silva de casos curiosos o Varia historia (1592), de Luis Zapata.

https://etimologias.dechile.net/?miscela.nea


48    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

sobre su (supuesta) creencia en la inmortalidad del alma, remata: «Bié[n] 
manifiesta este caso [relato, relatado] que atinan [los Indios] aunque a 
tiento o a caso [al azar imprevisible] en cierta manera conque los cuerpos 
han de bolver a vivir».86

bibliografía

Abercrombie, Thomas. 1986. The politics of sacrifice: an Aymara cosmology in 
action. Tesis de doctorado en Filosofía, departamento de Antropología. Illinois: 
University of Chicago Press.

Abercrombie, Thomas. 1991. «Articulación doble y etnogénesis». En Segundo 
Moreno y Frank Salomon (eds.), Reproducción y transformación de las sociedades 
andinas, siglos XVI-XX, tomo I. Quito: Abya-Yala, 197-212.

Abercrombie, Thomas. 2006 [1998]. Caminos de la memoria y del poder. Etnografía 
e historia en una comunidad andina. La Paz: Sierpe.

Ajens, Andrés. 2017. «Conexiones huilliche-altoperuanas en el ciclo de Atahualpa». 
Meridional, Revista Chilena de Estudios Latinoamericanos 8: 153-188.

Anello Oliva, Giovanni. 1998 [c. 1630]. Historia del reino y provincias del Perú y 
vidas de los varones insignes de la Compañía de Jesús, ed. por Carlos M. Gálvez. 
Lima: Fondo Editorial PUCP.

Aranda, Gilberto, Miguel López y Sergio Salinas. 2009. Del regreso del Inca a Sendero 
Luminoso. Violencia y política mesiánica en Perú. Santiago: RIL editores. 

Arguedas, José María. 1975a [1957]. «Puquio, una cultura en proceso de cambio. 
La religión local». En Ángel Rama (ed.), Formación de una cultura nacional 
indoamericana. Ciudad de México: Siglo XXI, 34-79.

Arguedas, José María. 1975b [1967]. «Mitos prehispánicos». En Ángel Rama (ed.), 
Formación de una cultura nacional indoamericana. Ciudad de México: Siglo 
XXI, 173-182.

Arriaga, Pablo Joseph de, 1621. La extirpación de la idolatría en el Perú. Lima: Imp. 
Geronymo Contreras.

Bertonio, Ludovico, 1993 [1612]. Vocabulario de la lengua aymara. La Paz: IRPA/
Radio San Gabriel. 

86	 Dávalos y Figueroa 1602: 151. A lo que Delio responde: «Assi se ha de presumir 
que es a caso [Covarrubias: «CASO, [...] todo lo que sucede sin preuencion de temor ni 
esperança dello, y adueribialmente dezimos a caso, fortuna, forte fortuna»] según lo que 
dicho tengo, y que en ellos [h]aya en esso ignorancia no nos devemos espantar, siendo gente 
bárbara, pues en los Philosophos antiguos (cuyas sentencias tanto celebran) uvo mayores 
faltas acerca desta materia» (ib.).



ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    49

Beyersdorff, Margot, 1997. Historia y drama ritual en los Andes bolivianos (siglos 
XVI-XX). La Paz: Plural.

Brokaw, Galen. 2013. «La recepción del quipu en el siglo XVI». En Marco Curatola 
y José Carlos de la Puente Luna (eds.), El quipu colonial. Estudios y materiales. 
Lima: Fondo Editorial de la PUCP, 119-144.

Cerrón Palomino, Rodolfo. 1976. Gramática quechua: Junín-Huanca. Lima: Minis-
terio de Educación.

Cerrón-Palomino, Rodolfo. 1989. Lengua y sociedad en el valle del Mantaro. Lima: 
Instituto de Estudios Peruanos.

Cerrón Palomino, Rodolfo. 2002. «Hurin: un espejismo léxico opuesto a Hanan». 
En Javier Flores Espinoza y Rafael Varón Gabai (eds.), El hombre y los Andes: 
Homenaje a Franklin Pease, tomo I. Lima: Fondo Editorial PUCP, 219-235.

Cerrón-Palomino, Rodolfo. 2006. «Tucuyricoc». Boletín de la Academia Peruana 
de la Lengua 42 (42): 219-226.

Cieza de León, Pedro de. 1553. Crónica del Perú, parte primera. Sevilla: Casa de 
Martín de Mendoça.

Cieza de León, Pedro de. 1987 [c. 1553]. Crónica del Perú, tercera parte, ed. por 
Francesca Cantu. Lima: Fondo Editorial de la PUCP.

Cieza de León, Pedro de. 2000 [c. 1553]. El señorío de los Incas, ed. por Manuel 
Ballesteros. Madrid: Datin.

Colombi-Monguió, Alicia de. 1986. «Doña Francisca de Briviesca y Arellano: la 
primera mujer poeta en el Perú». Anuario de Letras 24: 413-425.

Córdova y Salinas, Diego de. 1957 [1651]. Crónica Franciscana. Washington: 
Academy of American Franciscan.

Covarrubias, Sebastián de. 1611. Tesoro de la lengua castellana, o española. Madrid: 
Imp. Luis Sánchez.

Curatola Petrocchi, Marco y José Carlos de la Puente Luna. 2013. «Contar concer-
tando: quipus, piedritas y escritura en los Andes coloniales». En Marco Curatola 
Petrocchi y José Carlos de la Puente Luna (eds.), El quipo colonial. Estudios y 
materiales. Lima: Fondo Editorial de la PUCP, 193-232.

Dávalos y Figueroa, Diego.1602. Miscelánea austral. Lima: Imp. Antonio Ricardo.
De la Puente Luna, José Carlos. 2007. Los curacas hechiceros de Jauja. Batallas mágicas 

y legales en el Perú colonial. Lima: Fondo Editorial de la PUCP.
De la Puente Luna, José Carlos. 2016. «En la lengua de indios y en lengua española: 

cabildos de naturales y escritura alfabética en el Perú colonial». En Ana Luisa 
Izquierdo de la Cueva (ed.), Visiones del pasado. Reflexiones para escribir la historia 
de los pueblos indígenas de América. Ciudad de México: UNAM-Instituto de 
Investigaciones Filológicas, 51‑113.



50    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

De la Puente Luna, José Carlos. 2022. En los reinos de España. Viajeros andinos, 
justicia y favor en la corte de los Austria. Lima: Instituto Francés de Estudios 
Andinos.

Dean, Carolyn. 2010. «Death and afterlife in the Early Modern Hispanic world». 
Hispanic Issues 7: 27-54.

Derrida, Jacques. 1967. De la grammatologie. París: Les Éditions de Minuit.
Derrida, Jacques. 1972a. Positions. París: Les Éditions de Minuit.
Derrida, Jacques. 1972b. «Signature événement contexte». En Jacques Derrida, 

Marges de la philosophie. París: Les Éditions de Minuit, 365-393.
Derrida, Jacques. 1991. Donner le temps. 1. La fausse monnaie. París: Galilée.
Derrida, Jacques. 2003 [2001]. «La cinta de máquina de escribir». En Jacques 

Derrida, Papel máquina. Madrid: Trotta, 31-130. 
Duviols, Pierre, 1973, «Huari y llacuaz: agricultores y pastores. Un dualismo 

prehispánico de oposición y complementariedad». Revista del Museo Nacional 
39: 153-191.

Duviols, Pierre. 2016 [1978]. «Camaquen upani: un concepto animista de los 
antiguos peruanos». En Pierre Duviols, Escritos de historia andina, tomo I. Lima: 
Biblioteca Nacional del Perú e Instituto Francés de Estudios Andinos, 147-166.

Espinoza Soriano, Waldemar. 1972. «Los huancas, aliados de la Conquista. Tres 
informaciones inéditas sobre la participación indígena en la conquista del Perú. 
1558, 1560, 1561». Anales Científicos de la Universidad del Centro 1: 201-407.

Estupiñán, Tamara. 2018. «El Puxilí de los Yngas, el ayllu de la nobleza incaica que 
cuidó de los restos de Atahuallpa Ticci Cápac». Revista de Historia de América 
154: 37-80.

Flores Núñez, Darío. 2024. Las dinámicas de poder en el valle de Xauxa a fines del 
siglo XVI: Joan Vélez y el arte de la mediación. e-Spania Books, <https://doi.
org/10.4000/12q3k>.

Fossa, Lydia. 2021. «De kuraka a cacique: Perversión del sistema de la mit’a». Telar 
27: 69-90.

Garcilaso de la Vega, Inca. 2009 [1617]. Historia general del Perú, edición digital. 
Lima: SCG, <https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-
HistoriaGeneraldelPeru.pdf>.

Glave, Luis Miguel. 2013. «El quipu que los indios de Parinacocha presentaron 
al licenciado Polo». En Marco Curatola Petrocchi y José Carlos de la Puente 
Luna (eds.), El quipu colonial. Estudios y materiales. Lima: Fondo Editorial de 
la PUCP, 283-306. 

González Holguín, Diego. 1989 [1608]. Vocabulario de la lengva general de todo el 
Perv llamada lengva Qquichua o del Inca, edición facsimilar. Lima: Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos. 

https://doi.org/10.4000/12q3k
https://doi.org/10.4000/12q3k
https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-HistoriaGeneraldelPeru.pdf
https://museogarcilaso.culturacusco.gob.pe/mediaelement/pdf/2-HistoriaGeneraldelPeru.pdf


ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    51

Guaman Poma de Ayala, Felipe. 1616. Primer nueva corónica y buen gobierno, 
edición electrónica. <https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/
frontpage.htm>.

Huamanchumo de la Cuba, Ofelia. 2011. «De un tipo textual memoria: ¿primer 
documento judicial mestizo en el Perú del siglo XVI?». Lexis 35 (2): 261-288.

Husson, Jean-Philippe. 2017a. Génesis de los dramas del fin del Inca Atahualpa y los 
mitos del Incarrí. (Incluye dos capítulos a cura de Aurélie Omer). Lima: Argos.

Husson, Jean-Philippe. 2017b. La mort d’Ataw Wallpa ou la fin de l’Empire des Incas, 
traducción y edición crítica. Genève: Patiño.

Jamme, Christoph. 1999 [1991]. Introducción a la filosofía del mito en la época 
moderna y contemporánea, traducción de W. J. Wegscheider. Barcelona y Buenos 
Aires: Paidós.

Jiménez de la Espada, Marcos. 1881. Relaciones geográficas de Indias, tomo I. Madrid: 
Tip. de Manuel Hernández.

Lamana, Gonzalo. 2023. «La materialidad de los muertos vivos. La carta-relación 
del licenciado Polo Ondegardo al arzobispo Jerónimo de Loaysa de 1566 y su 
contexto» Histórica. 47 (1): 77-172.

Latasa Vasallo, Pilar. 2005. «Transformaciones de una élite: el nuevo modelo de 
nobleza de letras en el Perú (1590-1621)». En Pilar Latasa Vasallo (ed.), Élites 
urbanas en Hispanoamérica (De la Conquista a la Independencia). Sevilla: Univer-
sidad de Sevilla, 413-433.

Levillier, Roberto (ed.). 1924. Gobernantes del Perú: Cartas y papeles, siglo XVI 
(documentos del Archivo de Indias), tomo VII. Madrid: Imprenta de Juan Pueyo.

Lohmann Villena, Guillermo. 2004. «Un florilegio de mérito relevante. Comento 
y complementos». Boletín de la Academia Peruana de la Lengua 38: 9-27.

López Baralt, Mercedes. 1993. Guaman Poma, autor y artista. Lima: Fondo Editorial 
de la PUCP.

López-Baralt, Mercedes. 2004. «El retorno del Inca rey en la memoria colectiva 
andina: del ciclo de Inkarri a la poesía quechua urbana de hoy». Cahiers 
CRICCAL 31 (2): 19-26.

Loza, Carmen Beatriz. 1998a. «Du bon usage des quipus face à l’administration 
coloniale espagnole». Population 53 (1-2): 139-159.

Loza, Carmen Beatriz. 1998b. «Juger les chiffres [Statut des nombres et pratiques 
de comptage dans les dénombrements andins, 1542-1560]». Histoire & Mesure 
13 (1-2): 13-37. 

MacCormack, Sabine. 1985. «“The heart has its reasons”: Predicaments of 
missionary Christianity in Early Colonial Peru». Hispanic American Historical 
Review 65 (3): 443-466.

https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/frontpage.htm
https://poma.kb.dk/permalink/2006/poma/info/es/frontpage.htm


52    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

MacCormack, Sabine. 1995. «En los tiempos muy antiguos [...], cómo se recordaba 
el pasado en el Perú de la Colonia temprana». Procesos, Revista Ecuatoriana de 
Historia 7: 3-33.

Medelius, Mónica y José Carlos de la Puente Luna. 2004. «Curacas, bienes y quipus 
en un documento toledano (Jauja, 1570)». Histórica 28 (2): 35-82.

Meneses, Teodoro. 1987. La muerte de Atahualpa. Drama quechua de autor anónimo. 
Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Millones, Luis y Renata Mayer. 2021. Funerales, muerte y el más allá en la historia 
del Perú. Santiago: Ediciones de la Biblioteca Nacional de Chile.

Omer, Aurélie. 2009. «Ordonner le chaos: unité et diversité des versions du mythe 
d’Inkarrí». Escritural 2. Poitiers: Centre de Recherches Latino-Américaines.

Orrego Penagos, Juan Luis. 27 de marzo de 2011. «Historia del agua potable 
en Lima». Blog de Juan Luis Orrego Penagos. <http://blog.pucp.edu.pe/blog/
juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/>.

Paz Rescala, Laura. 2019. Dolce mio foco. Una edición de la poesía de la Miscelánea 
austral de Diego Dávalos y Figueroa, con un recorrido por sus coloquios. La Paz: 
SBEC, Plural.

Paz Rescala, Laura y Andrés Eichmann. 2024. «Restos de un ocaso: el testamento 
de doña Francisca de Briviesca y Arellano». Hipogrifo 12 (2): 577-598.

Pizarro, Pedro. 1987 [c. 1572]. Relación del descubrimiento y conquista de los reinos 
del Perú, ed. por Guillermo Lohmann Villena y nota de Pierre Duviols, segunda 
edición. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Platt, Tristan. 1978. «Symétries en miroir: le concept de yanantin chez les Macha 
de Bolivie». Annales 33 (5-6): 1081-1107.

Polo de Ondegardo, Juan. 2012 [1571]. «Las razones que movieron a sacar esta 
relación y notable daño que resulta de no guardar a estos indios sus fueros». 
En Gonzalo Lamana (ed.), Pensamiento colonial crítico: Textos y actos de Polo de 
Ondegardo. Cusco y Lima: Centro Bartolomé de las Casas-Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 217-330.

Potestá, Andrea. 2016. «Democracia sin condiciones: Derrida y la política a golpes 
de aporía». Cuadernos de Filosofía 67-68: 169-180.

Rose, Sonia. 2003. «Saber universal y memoria local: la Miscelánea Austral de Diego 
Dávalos y Figueroa (Lima, 1602)». En Dominique de Courcelles (ed.), Ouvrages 
miscellanées et théories de la connaissance à la Renaissance. París: École Nationale 
des Chartes. <https://doi.org/10.4000/books.enc.1181>.

Salomon, Frank. 1991. «Introductory essay». En The Huarochirí Manuscript. Texas: 
University of Texas Press, 1-38.

Salomon, Frank. 2018. At the Mountains’ Altar: Anthropology of Religion in an Andean 
Community. Londres: Routledge.

http://blog.pucp.edu.pe/blog/juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/
http://blog.pucp.edu.pe/blog/juanluisorrego/2011/03/27/historia-del-agua-potable-en-lima/
https://doi.org/10.4000/books.enc.1181


ajens   «Razón y cuenta que avia de dar al Inga»    53

Santo Tomás, Domingo de. 1560. Lexicón, o Vocabulario de la lengua general de 
los Indios del Perú, llamada Quichua. Valladolid: Imp. Fernández de Córdova.

Taylor, Gerald. 2000. «Camac, cama y camasca en el manuscrito quechua de 
Huarochirí». En Gerald Taylor, Camac, camay y camasca y otros ensayos sobre 
Huarochirí y Yauyos. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas-Instituto Francés 
de Estudios Andinos, 1-8. 

Watchel, Nathan. 1971. La vision des vaincus. Les indiens du Pérou devant la conquête 
espagnole, 1530-1570. París: Gallimard.

Watzlawick, Paul. 1967. Pragmatics of Human Communication. A study of Interac-
tional Patterns, Pathologies and Paradoxes. Nueva York: Norton & Company.

Zavala, Silvio. 1978. El servicio personal de los indios en el Perú. Ciudad de México: 
Colegio de México.

Fecha de recepción: 07/02/2025
Fecha de aprobación: 16/06/2025


