
HIsTORICA XLIX.2 (2025): 105-150 / e-ISSN 2223-375X

https://doi.org/10.18800/historica.202502.003

Curas y feligreses: Una historia de larga duración 
anudada en las interconexiones de la vida espiritual 
y las relaciones socioeconómicas en el sur andino

Priests and parishioners: A long history intwined with the interconnections 
of spiritual life and socioeconomic relations in the southern Andes 

jorge hidalgo l.
Universidad de Chile 
hidalgol@uchile.cl 
https://orcid.
org/0000-0002-0804-6391

matilde nieto castro
Universidad de Santiago de Chile 
matilde.nieto@ug.uchile.cl 
https://orcid.
org/0009-0009-3051-5666

jearim yael andrade
Pontificia Universidad Católica de 
Chile 
jearim.yael@outlook.com 
https://orcid.
org/0009-0001-5405-8609

maría marsilli
John Carroll University 
mmarsilli@jcu.edu 
https://orcid.
org/0000-0003-3807-2862

8

Resumen

Este artículo analiza un proceso judicial eclesiástico llevado a cabo en contra 
de un cura en la Doctrina de Codpa (Altos de Arica) en 1804, con el fin de 
dilucidar interrogantes sobre las complejidades de las dinámicas socioeconómicas 
que estructuraron la vida religiosa tardo-colonial en el sur andino. En la esfera 
social, sostenemos que el caso ilumina los factores de la interacción entre el párroco 
y los feligreses nativos, mestizos y españoles, incluyendo como variables de análisis 
el rango político y el género. En la esfera económica, concluimos que las redes 
comerciales articuladas por el cura Joseph Andrés Delgado, que usan y abusan de 
los recursos nativos, iluminan la longevidad de la interconexión entre economía 

https://doi.org/10.18800/historica.202502.003
mailto:hidalgol@uchile.cl
https://orcid.org/0000-0002-0804-6391
https://orcid.org/0000-0002-0804-6391
mailto:matilde.nieto@ug.uchile.cl
https://orcid.org/0009-0009-3051-5666
https://orcid.org/0009-0009-3051-5666
mailto:jearim.yael@outlook.com
https://orcid.org/0009-0001-5405-86
https://orcid.org/0009-0001-5405-86
https://orcid.org/0009-0001-5405-8609
mailto:mmarsilli@jcu.edu
https://orcid.org/0000-0003-3807-2862
https://orcid.org/0000-0003-3807-2862


106    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

y vida espiritual en los Andes coloniales. Tal conjunto de variables ofrece un 
interesante ángulo de análisis sobre la importancia de la vida parroquial nativa 
en la zona durante el período tardo-colonial. Finalmente, este estudio invita 
a reflexionar sobre el rol de los curas doctrineros como agentes de poder social y 
político desde una perspectiva de larga duración en los Andes.
Palabras clave: párroco; monetización; identidades; prestigio; interseccionali-
dades; espiritualidad nativa.

Abstract

This article examines an ecclesiastical court case against a priest in the Doctrine 
of Codpa (Altos de Arica) in 1804 to elucidate the complexities of the socio-
economic dynamics that structured late-colonial religious life in the southern 
Andes. In the social sphere, the case in question highlights the variables underlying 
interactions between the parish priest and native, mestizo, and Spanish paris-
hioners, including factors such as political rank and gender. In the economic 
sphere, the economic networks that Father Joseph Andrés Delgado managed to 
organize, utilizing and exploiting native resources, shed light on the longevity of 
the intertwinement between the economy and spirituality in the colonial Andes. 
Finally, this study calls for reflection on the role that parish priests played in the 
Andes as agents of social and political power through a long-term perspective. 
Keywords: Parish priests; monetization; identities; prestige; intersectionality; 
native spirituality.

Basado en la voluminosa investigación llevada a cabo contra un cura 
en la Doctrina de Codpa (Altos de Arica) en 1804, el presente artí-

culo1 busca dilucidar una serie de interrogantes sobre las complejidades 
asociadas a las dinámicas socioeconómicas que estructuraron la vida 
religiosa en el sur andino. La Santa Visita de Codpa, realizada en 1804, 
ilumina enreveses asociados a la esfera social, como las interacciones 
entre el párroco, don Joseph Andrés Delgado, y sus feligreses indios, 

1	  Elaborado en el marco del Proyecto Fondecyt (Chile) Nº 1220296, «Parroquias y 
comunidades indígenas: espacios de negociación y de construcción político-religiosa en 
el orden colonial sur andino», dirigido por Jorge Hidalgo L.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    107

mestizos y españoles, e incluso las pugnas entre los propios religiosos 
empleados en la doctrina. El análisis de dicho entramado social, al que 
se añaden interseccionalidades como los rangos políticos y el género, 
aporta a la construcción de una visión más nutrida de la vida cotidiana 
en Codpa a principios del siglo XIX. En la esfera económica, las redes 
comerciales que el cura investigado logró articular (usando y abusando los 
recursos nativos y a los propios feligreses), así como los cobros excesivos 
por las obvenciones eclesiásticas, son prácticas que, enmarcadas en un 
tiempo histórico de larga duración2 —por sobre el episodio coyuntural 
del que versan los cargos y delaciones—, nos dan una idea sobre la 
longeva interconexión entre economía y vida espiritual que ha existido 
en los Andes coloniales. Por otro lado, cabe considerar el celo indígena 
por el cumplimiento correcto de los deberes sagrados que efectuaba el 
cura doctrinero para la reproducción social. Tal conjunto de variables 
ofrece un interesante ángulo de análisis sobre la importancia de la vida 
parroquial nativa para la comprensión de las complejidades sociales en 
la zona durante el período tardo-colonial. 

El proyecto en el que se enmarca el presente artículo forma parte de 
un programa de investigación que lleva varias décadas en desarrollo.3 
El objetivo del programa ha sido entender las diversas formas en que la 
población andina de los corregimientos de Arica, Tarapacá y Atacama 
ha respondido ante los desafíos históricos presentes desde la conquista 
europea, así como sus transformaciones y adaptaciones para conservar 
sus recursos y sostener su identidad; creando incluso una agenda propia 
dentro del opresivo marco colonial que los facultó, en mayor o menor 
medida, en la preservación de sus intereses. En síntesis, en esta etapa y a 
propósito del estudio de caso que nos convoca, esperamos comprender la 
conformación de relaciones de diverso tipo entre los feligreses andinos y 
sus curas párrocos, en las que ambos actores tuvieron marcos de acción 
definidos por la orientación episcopal y por los concilios limenses (1551-
1583), los cuales les otorgaron la posibilidad de negociar o acudir a 

2	  Véase Lohmann Villena 2001; Acosta 2014; Castro Flores 2024.
3	  Hidalgo, Castro y Aguilar 2013.



108    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

las acusaciones capitulares ante el obispo, como ocurre en el caso que 
analizamos.

Nuestra investigación se enmarca en una parroquia de los Altos de 
Arica, en un periodo posterior a la rebelión de Túpac Amaru II (1780-
1783) y a la instauración del sistema de intendencias (1782) —y, con 
ello, el reemplazo de los corregidores, con su jurisdicción sobre corre-
gimientos, por subdelegados, con jurisdicción sobre partidos—. En tal 
sentido, en la zona trabajada, al tratarse de una doctrina de indios, los 
caciques o no están o han perdido su antiguo poder, siendo reemplazados 
por los representantes de los cabildos indígenas. Por otra parte, al ser una 
parroquia relativamente aislada, esta quedaba parcialmente apartada del 
escrutinio obispal —lo que se traducía en pocas visitas del obispo y de 
sus representantes—, y de la supervisión del correcto funcionamiento 
de las funciones eclesiásticas. 

Una de las perspectivas de análisis sobre la forma en que se entablaron 
las relaciones entre párrocos y feligreses en dicho periodo pone el foco en 
las llamadas «carreras eclesiásticas». Gabriela Ramos, al estudiar el tema, 
redirigió la atención de los investigadores hacia las razones que impul-
saron el contenido de las rendiciones de cuentas que algunos clérigos 
daban a la Corona española.4 Esto debido a que los historiadores no 
habían advertido que en las relaciones de servicios de los curas que dieron 
cuenta del Taki Onkoy (como por ejemplo, la Instrucción adjudicada al 
clérigo Cristóbal de Albornóz),5 estos fueron agregando, a medida que 
pasaba el tiempo, antecedentes aportados por testigos que conferían a 
ese movimiento nativista un cariz profundamente idolátrico, con ritos 
cada vez más demoníacos. Según Ramos, la razón era otorgar mayor valor 
a sus servicios para obtener recompensas de la Iglesia y de la Corona. 
El camino de ascenso, la carrera eclesiástica, consistía en pasar de una 
modesta iglesia rural a otra con mayor número de feligreses e ingresos 

4	  Ramos 1992.
5	  Véase Millones 1964. El Memorial de Bartolomé Álvarez (1998 [1588]) ha permitido 
ampliar el radio de influencia de este culto, así como las características que los hispanos 
asociaban al demonio. Véase Millones 2007 y la interpretación de Castro Flores para el 
caso de Charcas (2024: 27-32).



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    109

y, luego, a la catedral del episcopado.6 De este modo, se podían vincular 
los fines personales de ascenso eclesiástico con las labores de búsqueda 
de extirpación de idolatrías.

Pero ¿cómo se expresaba la carrera eclesiástica de los párrocos cuando 
no se dieron esos procesos contra las religiones autóctonas? Marsilli dio 
respuesta para el caso de Arequipa.7 Si bien allí existe documentación 
de casos aislados de acusaciones de curas contra sus feligreses, la gran 
mayoría prefirió formar alianzas y evitar los pleitos eclesiásticos o civiles. 
La explicación que ofrece Marsilli apunta a que la economía agraria 
costera, especialmente la producción vinícola de Arequipa, exigía una 
gran cantidad de mano de obra indígena, así como de arrieros para su 
transporte, provenientes de las tierras altas. En la cabeza de las parroquias 
estaban los curas criollos, dispuestos a prestar su colaboración a parientes 
hacendados costeños, poniendo a disposición de los indios por medio de 
sus curacas, lo que implicaba evitar los conflictos por ambos lados. Los 
indígenas podían mantener sus cultos y ceremonias andinas, pasados por 
alto por los párrocos, a la vez que no denunciaban las conductas poco 
clericales de sus curas ni los otros negocios que estos mantenían. Los 
negocios de los curas y sus parientes les daban a los andinos la oportu-
nidad de acceder a un mercado de trabajo que les generaba ingresos para 
complementar su economía campesina y pagar los impuestos civiles, así 
como los cobros eclesiásticos. 

Marsilli también sostiene que tal nivel de vinculación económica de los 
curas con sus feligreses indígenas provocó una estrecha relación entre la 
actividad eclesiástica que los primeros efectuaban y la monetización que 
alcanzaban sectores del campesinado andino.8 Hay que tener en cuenta 
que recibían un sínodo proveniente del tributo que pagaban los indios. 

6	  Lo descrito también es cierto para el sistema parroquial novohispano del siglo XVIII 
e inicios del XIX, en el cual se atestigua el desarrollo de la carrera eclesiástica como un 
medio para la movilidad social, evidenciándose una interrelación entre el desplazamiento 
de párrocos y los ingresos de cada doctrina, percibiéndose una mayor permanencia en 
el empleo de curatos de mayores ingresos (Taylor 1999: 156-167).
7	  Marsilli 2004; 2014.
8	  Id. 2023.



110    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Investigaciones recientes muestran que, en algunos casos, como en las 
parroquias de la provincia de Carangas, el sínodo representaba dos tercios 
del tributo.9 Si a ello agregamos los otros ingresos eclesiásticos, como 
las obvenciones —que consideraba el pago por ceremonias religiosas 
como matrimonios, entierros y las misas, por una parte, y por otra, las 
limosnas, las cuales incluían el financiamiento de las fiestas religiosas 
por parte de los alféreces (dependiendo de la fiesta estas podían oscilar 
entre 10 y más de 40 pesos por cada una, pagados al cura)—, se puede 
colegir la estrecha relación entre religión y economía que se expresaba 
en la vida diaria.

En tal sentido, el análisis que proponemos en el presente artículo de 
las denuncias presentadas por los feligreses indios y españoles de Codpa 
contra su cura Joseph Andrés Delgado, recogidas durante la Visita de 
1804, nos puede proveer una aproximación a los procesos que se expre-
saron en el eje relacional de religión y economía, así como a entender el 
funcionamiento de esta sociedad de prestigio. Hablamos de «sociedad de 
prestigio» porque el sistema de fiestas y cargos otorgaba mayor prestigio 
a quien más veces servía en esos cargos.10 El tomar la responsabilidad 
de un cargo en fiestas religiosas se traducía en la ruina económica de la 
persona, pero, asimismo, le permitía enriquecerse en términos de mayor 
respeto y consideración por parte de la comunidad a la que pertenecía. 
Ejemplo de ello es la defensa del párroco de Belén, Mariano Pacheco 
Peñaloza, en los capítulos de 1792 por cobros excesivos por fiestas, quien 
asegura que es la costumbre de los indígenas:

Pregunta porque se ha continuado con el abuso de los ricochicos. Dixo 
que no lo ha exigido el Ricochico que los Yndios lo dan voluntariamente 
por que entre ellos es cosa afrentosa no darlo y se acreditan de sicateros y 
ridículos y por lo mismo se aflijen mucho si el Cura no lo recibe como le ha 
sucedido al declarante que no queriéndoles recibir el Ricochico o por que 
venían Borrachos o por pobres se han consternado mucho.11 

9	  Mardones 2023.
10	 Díez Hurtado 2005.
11	 «Autos librados por el Obispo de Arequipa, por el que serán examinados los testigos 
en la sumaria de capítulos que el común de indios de la doctrina de Belén a promovido 



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    111

el problema del poder político y económico al interior de 
los curatos

A la luz de los nuevos planteamientos sobre el involucramiento de curas 
y comunidades en las actividades económicas locales y regionales, es 
necesario ampliar el esquema propuesto por Jürgen Golte12 y por otros 
autores sobre el reparto forzoso de mercancías que efectuaban e imponían 
los corregidores. En esa perspectiva, el reparto, más que un abuso, debía 
entenderse como un sistema para sustraer al campesino de su autosufi-
ciencia y comprometer su participación en el mercado de mano de obra, 
servicios y mercancías. Desde esta perspectiva, el reparto posibilitaba la 
creación de un mercado interno, forzando a los campesinos indígenas 
a comprar distintas mercancías y, con ello, incentivando la oferta. El 
sistema implicaba «préstamos» de comerciantes de Lima a los nuevos 
corregidores, lo que constituía un capital que debía recuperarse con las 
ganancias que este obtuviera durante los cinco años de gobierno que le 
facultaba su cargo. Los corregidores, por ser magistrados que concen-
traban funciones políticas, económicas, militares, judiciales y policiales, 
podían endeudar a los campesinos y a otros sectores de su corregimiento, 
obligándolos a pagar no solo para recuperar la deuda contraída, sino 
también para obtener lucrativas ganancias. 

Según el mismo autor, dicho sistema creó una dinámica que les 
permitió a los corregidores repartir hasta tres veces las cantidades fijadas 
por la «tarifa», es decir, el monto de productos, cantidades y precios que 
podían vender durante su periodo de acuerdo con la potencialidad econó-
mica de sus provincias. Aunque las prácticas del reparto, que pueden 
ser catalogadas como perniciosas, se han explicado como consecuencia 
de la corrupción de funcionarios que contaban con bajos sueldos para 
su rango y el poder desmesurado de los corregidores —prácticamente, 
sin una contrapartida que les pusiera límites—, resulta difícil señalar 
que el sistema se mantuviera durante tanto tiempo sin que sus prácticas 

contra su Cura», 1792, Archivo Histórico de Límites (en adelante, AHL), ATE-22, 
Caja 423, f. 32r.
12	 Golte 1980.



112    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

brindaran algún tipo de beneficio a quienes conformaban la otra parte 
de este: los que eran sometidos y presionados a conformar la parte 
demandante de la relación de compra-venta. Por ello, algunos autores 
presumen que el sistema, sin llegar a tener las características que alcanzó 
entre 1753-1756 durante su legalización y hasta su prohibición con la 
rebelión de Túpac Amaru II (1781), tendería posteriormente a reprodu-
cirse por medio de los subdelegados, cambiando el concepto de «reparto» 
por el de «socorro»,13 brindando continuidad a un sistema afianzado en 
la práctica cotidiana y del que era difícil desligarse.

Bajo el alero de la documentación trabajada, podemos suponer que 
el sistema parroquial contribuyó en esta economía de mercantilización 
de diversas maneras, de forma paralela a la práctica de reparto de los 
corregidores, e incluso desde mucho antes que el reparto fuera lega-
lizado, ocasionando que este último entrara a competir fuertemente 
con los negocios eclesiásticos una vez que ingresara al marco legal.14 Ya 
desde el siglo XVI, los párrocos se quejaban de las disposiciones que 
los concilios limenses estipulaban y que les prohibían emprender todo 
tipo de negocios en sus jurisdicciones eclesiásticas.15 Una de esas voces 
fue la de Bartolomé de Álvarez en 1588, mediante su Memorial, en el 
cual arguyó que, sin esos recursos, no podrían enfrentar los capítulos 
que los indios les levantaban a sus curas ante la Real Audiencia o sus 
obispos. Sin esos recursos, no tendrían cómo financiar a sus abogados 
ni los costos asociados a sus defensas.16 Bajo la aceptación general de la 
perspectiva de que los indios eran idólatras y que perseguían a quienes 
eran más rigurosos en la evangelización, era imperiosa la necesidad de 
contar con recursos propios para llevar a cabo la defensa de sus honras. 

13	 Moreno Cebrian 1977.
14	 Acosta 2007.
15	 Asimismo, en Nueva España, desde el siglo XVI, los curas párrocos se emplearon en 
actividades comerciales, como «el comercio al menudeo y mayoreo, las iniciativas de 
minería, el préstamo de dinero y la posesión de tierras», para incrementar sus ingresos 
(Taylor 1999: 205). Cabe señalar que, en nuestro caso de estudio, encontramos acusa-
ciones dirigidas a un mismo cura, enmarcadas en todas las categorías de comercio 
referidas.
16	 Figueroa 2021.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    113

Si bien Álvarez defiende su posición a finales del siglo XVI, a principios 
del siglo XIX, el cura de Codpa don Joseph Andrés Delgado esgrime 
como defensa la misma aseveración:

Los doctrineros esperimentamos con mas ardor estos efectos de bengansa: 
La jurisdiccion espiritual es mas perseguida por la misma inclinacion de los 
subditos a dar pasto a sus paciones. Si el Cura reprende, si zela los pecados, y 
propende a desterrar los bicios, adquiere tantos enemigos quantos culpados 
tiene su feligresia, y en la primera oportunidad se be estrechado a responder 
a capitulos. Por lo regular y casi siempre, y en todos tiempos ponen a los 
curas los mismos identicos con los que ahora se me sindica.17

Por lo tanto, la competencia por los recursos que se podían obtener de los 
curatos era un tema serio, inserta en una larga tradición de usos y prácticas 
de la carrera eclesiástica americana. En el período de nuestro estudio, 
diversos corregidores que defendían la práctica del reparto culpaban a 
los curas como causantes de las miserias de los indios, señalando que esta 
se debía a la imposición y el exceso de fiestas religiosas.18 Sin embargo, 
como podemos constatar en la documentación, también se acusaba a 
los curas de efectuar la misma práctica de los repartos, lo que pone sobre 
aviso que estos últimos no solo competían por el poder económico en el 
mercado interno, sino que también disputaban el poder político. 

17	 «Cuaderno de la Santa Visita de la Doctrina de San Martín de Codpa, realizada por 
don Jacinto de Araníbar, Cura propio de San Pedro de Tacna, por orden del obispo de 
Arequipa, don Pedro José Chávez de la Rosa», 1804, AHL, Ministerio de Relaciones 
Exteriores, Lima, ARV-007, Leg. 415, f. 87r (en adelante, se citará como: AHL, Visita, 
f.). En la transcripción de los documentos inéditos, hemos optado los siguientes criterios: 
1) respetar la ortografía y gramática de la fuente, con la excepción de nombres propios, 
a los que hemos sistematizado iniciarlos con mayúsculas; la acentuación, removiéndose 
las tildes innecesarias y agregándolas en casos de que la comprensión del texto depen-
diera de ello; y la puntuación, removiéndose o cambiándola en casos de dificultad en 
la comprensión; 2) las abreviaciones y contracciones fueron desarrolladas; todas las 
añadiduras al texto original son indicadas mediante subrayados y siguen las normas 
ortográficas modernas; y 3) las palabras ilegibles han sido reemplazadas por tres puntos 
suspensivos entre corchetes.
18	 «Copia del dictamen sobre repartos que dio el coronel Dn. Demetrio Egan al Exmo 
Señor Dn. Manuel Guirior Virrey del Perú, en el año de 1778», 1778, Archivo General 
de Indias (en adelante, AGI), Lima, 1002.



114    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Las acusaciones contra el cura Delgado guardan similitud con el 
reparto de los corregidores. Resulta ilustrativa la caracterización de su 
cura que hace parte de la feligresía bajo la denominación de «el vecin-
dario de españoles, y comunidad de yndios de la doctrina de Codpa» 
en la delación que dirigen al obispo Pedro Josef Chaves de la Rosa.19 
En ellas, describen las actividades de Delgado —su talante negociante 
y usurero— como semejantes a las de un «tirano corregidor».20 De esta 
manera, entre las acusaciones que encontramos contra Delgado, están 
las del reparto de mulas, adquiridas en el Tucumán en 10 o 12 pesos 
cada una y luego revendidas a sus feligreses a 35 pesos; la venta de coca, 
comprada en La Paz a 5 o 6 pesos, para venderla a 8 reales la libra, obte-
niendo como ganancia 20 pesos de cada cesto; de bayetas, obtenidas a 
2 reales y repartidas en 4 o 5 pesos; de trigo, comprado a 3 pesos para 
vender la harina a 8 pesos; de maíz, adquirido a 2 pesos en los anexos 
de Pachica y Esquiña para repartirlo a 6 y medio, entre otras especias de 
uso cotidiano, aprovechando la gran necesidad de los feligreses indios.21 
Se agrega que, además, había ayudado a financiar la construcción de 
un barco para sus repartos de guano y otras mercancías, así como a sus 
vinculaciones con la mina de plata de Choquelimpe.22

Los circuitos de las mercancías que movilizaba el cura de Codpa eran 
complejos. Algunos productos provenían del Tucumán, otros de La Paz y 

19	 «Mons. Chaves fue elegido en 1786, asumió en 1788 y dejó la sede en 1804. Era 
Español de Cádiz. Eliminó de los templos a los danzantes y a los penitentes en semana 
santa, las procesiones nocturnas y los petitorios durante la misa […] Preocupación 
especial de él fue la compostura del clero y de la liturgia en general. En un edicto del 
27 de septiembre de 1788 exhortaba a sus clérigos a que se abstuviesen de granjerías, 
negociaciones y tratos ilícitos […] recomendaba tener relaciones cordiales con las 
autoridades públicas» (Hasche 1997: 29-30). Siguiendo la información aportada por 
los documentos trabajados, hasta agosto de 1804 estos irían dirigidos a Chaves; a partir 
de septiembre del mismo año, Juan José Manrique asumiría el cargo de obispo (AHL, 
Visita, f. 72r; AAA, Arica Codpa, ff. 20v, 73v, 78v y 83v).
20	 «Arica Codpa 1650-1891. Cargos contra Andrés Delgado Cura de Codpa 1804», 
1804, Archivo Arzobispal de Arequipa, ff. 2r y 14r (en adelante, se citará como: AAA, 
Arica Codpa, f.).
21	 AAA, Arica Codpa, ff. 2r-2v; AHL, Visita, ff. 8v y 12r.
22	 AAA, Arica Codpa, ff. 4r y 15v; AHL, Visita, ff. 13r, 16r y 17v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    115

también de la costa. Delgado especulaba con el maíz —de gran demanda 
entre los campesinos de Codpa— producido en los pueblos de Pachica y 
Esquiña, trocándolo por las bayetas de la tierra o por coca traídas desde 
La Paz, exigiendo que se lo entregaran en grano y, en ningún caso, en 
dinero. El maíz iba a parar al mineral de Choquelimpe,23 al minero don 
Mariano Herrera y Galleguillos, a un mejor precio o bien como acuerdo 
entre ambos.24 Matías García declaró «que por noticias saben acá, que 
las Minas son más de dicho Cura Delgado que de Don Mariano».25

El abastecimiento de aguas para su hacienda ubicada en el seco valle 
costero de Chaca demuestra la capacidad de manipulación de Delgado.26 
Según los declarantes, el cura disponía de una mita de agua los domingos 
que era para regar los alfalfares de fábrica, la cual extendía a su voluntad, 
cerrando las tomas de los sectores altos cercanos a Codpa, para que el agua 
escurriera hasta su propiedad.27 Cuando tenía una mayor necesidad de 
ella, los testimonios apuntan a que quitaba el agua,28 o —y esto es más 
creíble— que negociaba con los pequeños agricultores fruticultores del 
valle que daba nombre a la doctrina. Un modo fue comprarles o arren-
darles los derechos de sus mitas;29 el otro, rebajarles los montos de las 
primicias de los diversos frutos comprendidos a cambio de que le dejaran 
más agua.30 La hacienda, por cierto, también tenía fines comerciales en la 
venta de vinos y otros productos. Otros antecedentes hacen pensar que 
allí había lagar y molino. Entre las declaraciones más favorables al cura, 
como la del alguacil procurador de la doctrina Francisco Yante quien 

23	 AHL, Visita, ff. 16r, 18v-19r, 21v y 32r.
24	 AHL, Visita, f. 8v.
25	 AHL, Visita, f. 12r.
26	 «A donde solo llegan las aguas en tiempo de grandes avenidas que ai años que no 
llegan si son escasas las aguas [escrito entre líneas] y se quedan las viñas sin riego uno 
dos y tres años que solo subsisten por probidencia» (AAA, Arica Codpa, f. 3r).
27	 AAA, Arica Codpa, ff. 3v y 15r. Diversos testigos mencionan que el cura tenía una 
mita asociada a su hacienda en Chaca, pero que esta era en el mes de agosto, «y despues 
quando repunta la primera agua y algun chorrito de abenida se la lleba y quita a los 
indios» (AHL, Visita, f. 13r).
28	 AHL, Visita, ff. 8r, 9r, 17v, 21v, 23r, 35r, 41v y 42v.
29	 AAA, Arica Codpa, ff. 3v y 15v; AHL, Visita, f. 11v.
30	 AHL, Visita, ff. 10v y 68r; AAA, Arica Codpa, f. 3v



116    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

sostiene «les hace fabor a todos los feligreses fiandoles, y dando lo que 
le piden»,31 confirma la propuesta de que las economías campesinas, al 
no tener recursos en años malos o por otras circunstancias, requerían de 
créditos que lindaban con la usura.

el corpus documental

Atendiendo al estudio de caso, hemos trabajado principalmente con el 
«Cuaderno de la Santa Visita de la Doctrina de San Martín de Codpa, 
realizada por don Jacinto de Araníbar, Cura propio de San Pedro de 
Tacna, por orden del obispo de Arequipa, don Pedro José Chávez de la 
Rosa», documento que fue ubicado en el Archivo Histórico de Límites 
del Ministerio de Relaciones Exteriores del Perú, por el primer autor 
de este texto. 

Se trata de un documento extenso, con 111 fojas útiles que refiere a 
una visita realizada en la Doctrina de Codpa llevada a cabo entre el 26 
de agosto de 1803 (con antecedentes del 5 de febrero de 1793) y el 25 
de septiembre de 1806, conteniendo delaciones levantadas por distintos 
feligreses de la doctrina en contra de su cura. Se trata de acusaciones 
variadas que versaban desde la actividad usurera y comercial del párroco, 
sus «escandalosas» relaciones sexuales con feligresas, sus abusos de poder 
y el ejercicio de violencia física, hasta el abandono de sus tareas ecle-
siásticas, además de la defensa que esgrime el cura Delgado a los cargos 
efectuados en su contra, y otros documentos varios que complementan 
el relato que se esboza en aquellas páginas. El documento finaliza con la 
defensa del Cura y su sentencia por la autoridad episcopal competente.

El análisis del Cuaderno de Visita se complementó con un conjunto de 
documentos que se encuentran en un legajo caratulado «Arica Codpa 
1650-1891» en el Archivo Arzobispal de Arequipa.32 Al interior de este, 
encontramos documentos dispersos entre otras fuentes, en su mayoría 
no foliados o con foliaciones no congruentes con el hilo conductor del 
volumen. Al parecer, algunos legajos forman parte de las diligencias 

31	 AHL, Visita, f. 11r.
32	 Documentos que fueron previamente trabajados por Leal Landeros, J. 2019.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    117

eclesiásticas vinculadas a las acusaciones y a la defensa del cura de 
Codpa en tres expedientes eclesiásticos diferenciados, como da cuenta 
el promotor fiscal del obispado de Arequipa, Agustín Calatayud, en 
una orden al Abogado de la Real Audiencia de Lima, el doctor Manuel 
Menaut, en el año de 1806:

Parece muy conforme a razón que para que se proceda con el orden que es 
debido mande Vuestra señoría hacer separazion de los expedientes reser-
vandose el primero de las capitulaciones para que con la reserva y sigilo que 
corresponde, y bajo de cuenta separada se le de el curso debido hasta su 
conclusion. Y del expediente de cargo por la fabrica y demandas que hacen 
los feligreses de Codpa a su Cura don Andres Jose Delgado, se le deberá 
dar a este traslado para que conteste derechamente y haga las satisfacciones 
que debe si en ella se ve gravado.33

La disposición de cuadernos separados, junto al volumen de informa-
ción disgregada con la que contamos a propósito de los documentos 
que complementan al cuaderno principal —el Cuaderno de Visita—, 
ha conllevado un esfuerzo exhaustivo para rellenar vacíos y omisiones, 
propios de una investigación eclesiástica, pero también de una narración 
que palidece en contraste con la experiencia vital de aquellos personajes 
que han cobrado vida con el correr de la tinta. Esperamos que nuestras 
siguientes palabras hagan justicia y representen las complejidades diarias 
de un Codpa tardo-colonial.

la doctrina de san martín de codpa

En la visita estudiada, es posible apreciar qué cambios importantes se 
habían producido y se estaban produciendo en San Martín de Codpa 
hacia inicios del siglo XIX. Esta subdivisión eclesiástica había sido el 
centro de un cacicazgo que reunía a los diecisiete pueblos de los Altos de 
Arica. En sus orígenes, dependiente del obispado del Cuzco y desde 1613 
del obispado de Arequipa, en ese territorio se instituyó la Intendencia de 
Arequipa en 1784 (Figs. 1 y 2); más tarde, en 1777, la vicaría de Arica

33	 AAA, Arica Codpa, f. 20v.



118    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Figura 1. «Plano general del Reyno del Perú en la America Meridional […] por Dn. Andres 
Baleato» (1796). Recurso en línea: https://bibliotecavirtual.defensa.gob.es/BVMDefensa/es/
consulta/registro.do?id=36713

Figura 2. Sección relativa a la intendencia de Arequipa (aumentada). En «Plano general del 
Reyno del Perú en la America Meridional […] por Dn. Andres Baleato» (1796) [recortado].

https://bibliotecavirtual.defensa.gob.es/BVMDefensa/es/consulta/registro.do?id=36713
https://bibliotecavirtual.defensa.gob.es/BVMDefensa/es/consulta/registro.do?id=36713


	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    119

fue dividida en dos curatos o doctrinas: al norte, con cabeza en Belén, 
los pueblos de Socoroma, Putre, Pachama, Parinacota, Choquelimpie y 
dos pueblos del valle costero de Lluta;34 al sur, quedaba la antigua sede 
del cacicazgo y cabeza de la doctrina de San Martín de Codpa, el pueblo 
epónimo Codpa, el cual contaba con ocho pueblos anexos (Fig. 3). Cada 
uno de ellos tenía un santo patrono. De acuerdo con el visitador doctor 
don Jacinto de Araníbar, cura párroco de San Pedro de Tacna:

El patron principal de la Doctrina es San Martin Obispo de Turs; y titular de 
esta yglesia parroquial Nuestra Señora de la Purificacion: Tiene ocho pueblos 
fuera del valle de Chaca, que hoy esta seco, y el de Camarones que se separó 
de la de Camiña, y se unió á esta por su señoría ylustrisima el Obispo mi 
señor. Los pueblos son por la parte de Camiña, San José de Pachica y Santa 
Ana de Equiña: por la de Belen San Juan Evangelista de Timar: Nuestra 
Señora de la Purificacion de Tignamar: Santa Rosa de Sagsamar: San Barto-
lome de Libilcar: Santiago de Humagata. Por la parte de la Cierra Linda 
con la doctrina de Camiña, y la nueba de Belen que se desmembró de esta: 
Por la costa con la ciudad de Arica: es doctrina de yndios.35

El cacicazgo que, en un momento, agrupó a estos pueblos práctica-
mente se diluyó a principios del siglo XIX, y en el vacío que este dejó, 
surgió con fuerza el actuar del cabildo indígena. Dato a tener en cuenta 
al momento de analizar a los testigos que acusan, defienden y dan su 
testimonio dentro de la causa; así como los personajes que interfieren y 
tienen parte en los acontecimientos narrados. 

Sabemos, gracias a la visita del intendente de Arequipa, que en 1790 los 
Altos de Arica estaba constituido por una población predominantemente 
indígena. Las doctrinas del área contaban con la presencia de indígenas 
forasteros, así como de personas itinerantes de diversos estamentos de 
casta. Los que se autodenominaban «españoles» eran una notoria minoría, 
como lo ha demostrado Inostroza a partir de fuentes parroquiales de la 
doctrina de Belén.36 Sin embargo, en el caso de Codpa se aprecia la parti-
cipación de grupos no indígenas, conformados por familias completas 

34	 Inostroza 2019: 48.
35	 AHL, Visita, f. 2r.
36	 Id. 2019.



120    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Figura 3. Pueblos que conformaron el cacicazgo de Codpa. Fuente: Google Earth. Elabo-
rado por Xochitl Inostroza, a quien agradecemos la gentileza de facilitarnos la imagen.37

que se autodenominan en sus testimonios como «vecindarios de espa-
ñoles» y que dicen actuar en conjunto al «comun de yndios de la doctrina 
de Codpa», constituyéndose una comunidad heterogénea, en apariencia 
cohesionada y que al parecer tendría un antagonista en común: su cura 
párroco, el cura Delgado. De esta manera, encontramos a indios, mestizos 
y españoles actuando en oposición al cura, además de declaraciones de 
autoridades de los cabildos indígenas que testifican o acusan a Delgado; 
a su vez, otras personas de la comunidad, entre ellas indios, mestizos y 
españoles, toman parte en su defensa. Hasta este momento, no habíamos 

37	 Inostroza 2017: 75.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    121

encontrado este tipo de alianza interétnica en esta área de estudio. Aun 
cuando muy minoritarios, los sectores no indígenas lograron aunar 
respaldo para oponerse al cura y, de ese modo, levantar sus acusaciones, 
reuniendo testigos de su propio grupo, pero también declarantes origi-
narios, con o sin cargos que los respaldaran políticamente.

poder, identidades y alianzas: entramados sociales en una 
parroquia de los altos de arica

El sistema parroquial instalado en pueblos de indios propició un espacio 
sobre el cual se articularon entramados sociales que giraron en torno a 
una diversidad de sujetos o grupos que acapararon, en mayor o menor 
grado, una porción del poder local, forjando complejas redes de alianzas 
o enemistades en pos de agendas personales o comunitarias. Esta nueva 
dinámica social y cultural, expresada en San Martín de Codpa, tuvo 
repercusiones a nivel comunitario, tanto en el relacionamiento entre 
castas que conviven en un espacio común como en las expectativas de ser 
tratadas de manera diferenciada en función de la «calidad» de sus personas 
e incluso en la manipulación de las categorías identitarias. Ilustrativos 
son dos casos que marcan de manera coyuntural las relaciones entre 
el párroco de Codpa y sus feligreses, e incluso, en palabras del mismo 
Delgado, propician el levantamiento de cargos en su contra; ambas son 
con «españoles» que tuvieron un desencuentro con el Cura doctrinero:

Y para proceder con metodo y combencimiento es oportuno haser un brebe 
y exacto analicis de los echos, que motivaron la operacion de los expedientes, y 
desender luego al rebatimiento de las delaciones, y a la ebidente manifes-
tacion de mi inociencia[sic]. […] Vn forastero de mi Doctrina, de calidad 
español, nombrado José Manuel Guemes, hombre sin religion, atrevido, 
insolente, y discolo y que gosava la proteccion y amistad de Matias Garsia, 
y Matias Madueño (de quienes hablaré luego) me faltó tan notablemente 
al respeto, prorrumpiendo despechado en publico con palabras denigratibas, 
ofencibas e insultantes, sin la menor causa de mi parte.38

38	 AHL, Visita, f. 85r, énfasis propio.



122    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Las tensiones al interior de la doctrina, y en particular entre los feligreses 
y su cura, son explícitas y evidentes. Como mostraremos a continuación, 
los «españoles» enemistados con Delgado no actuaron en solitario, sino 
que se cuadraron con feligreses de diversas «calidades» para acusar a su 
cura durante la visita de 1804. Nos interesa analizar dichas articulaciones.

Para recapitular y situarnos en el contexto de la doctrina, Joseph 
Andrés Delgado se recibió como cura entre 1789 y 1792.39 Doce años 
después de su entrada al curato de Codpa, entre agosto y septiembre 
de 1804, se llevó a cabo la visita de la doctrina por el Cura examinador 
Jacinto de Araníbar, en la cual se levantaron múltiples acusaciones, colec-
tivas e individuales, en contra del párroco por su reiterada negligencia a su 
labor eclesiástica y sus excesivos abusos hacia sus feligreses, en particular 
en el ámbito económico. De acuerdo con los denunciantes, esta situación 
se venía desarrollando desde que Delgado se había adjudicado el curato. 
Pero si las circunstancias alcanzaban niveles tan dramáticos y el común de 
la feligresía se oponía a su cura, ¿por qué se tardaron doce años en levantar 
las acusaciones? Aquella es una pregunta que el mismo Delgado utiliza a 
su favor como parte de su defensa.40 Por su parte, Marsilli indica que los 
acuerdos económicos entre curas y parroquianos nativos, originalmente 
considerados justos, podían dejar de serlo debido a factores variables, 
como los vaivenes demográficos o los años de escasas cosechas.41

En el caso que nos ocupa, es posible que los cargos fueran levantados 
por feligreses enemistados con el párroco por las correcciones morales 
que debía hacer este, con el objetivo final de desacreditarlo y removerlo 
de la doctrina. Esta fue precisamente la argumentación esgrimida por 
Delgado para componer, en parte, su defensa: las acusaciones fueron 

39	 Un testigo afirma que «[Delgado] se recibio de cura ahora como doce años» (AHL, 
Visita, f. 17r). Tanto Delgado como los testigos concuerdan en que este lleva alrededor 
de doce años en el empleo de la Doctrina de Codpa (AHL, Visita, f. 87v; AAA, Arica 
Codpa, f. 1v), lo que implicaría que esta habría sido su primer curato. No obstante, 
Delgado declara haber servido durante tres años en la Doctrina de Puquina (AHL, 
Visita, f. 87v), lo que supondría una fecha más temprana para el inicio de sus labores 
ministeriales.
40	 AHL, Visita, ff. 87v-88r.
41	 Marsilli 2004.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    123

creadas por sus «capitales enemigos», quienes «sedujeron» a los indios para 
que declarasen, formando capítulos simultáneamente con la finalidad de 
«aglomerar causas».42 Poco después de obtener el empleo de la doctrina, 
el 5 de febrero de 1793, surgió el primer conflicto registrado entre 
Delgado y el grupo de feligreses que denominaría como sus «capitales 
enemigos»: de acuerdo con el párroco y los testigos que procuró, este 
tuvo la intención de reprender y corregir a Matías García, vecino de 
Codpa, por un amancebamiento, reprensión que fue respondida con un 
intento de asesinato por parte de García en compañía de otro vecino del 
pueblo, Matías Madueño.43 Durante la visita de Codpa, tanto García 
como Madueño testificaron en contra del Cura;44 dos años después, en 
1806, Delgado elaboró su defensa sobre la base de las irregularidades del 
proceso de visitación, esgrimiendo entre sus argumentos la acusación a 
un importante número de declarantes de estar emparentados o bien de 
mantener relaciones de compadrazgo y amistad con Matías García.45

Al revisar detenidamente las acusaciones colectivas levantadas en contra 
de Delgado, tres de ellas en nombre del «vecindario de españoles y comun 
de yndios de Codpa»46 y otras dos de los anexos de Tignamar y Livilcar 
respectivamente,47 notamos claras similitudes en determinados cargos, 
pero también encontramos notorias diferencias en la profundidad y 
fuerza de las denuncias. La generalidad de las faltas denunciadas por los 
feligreses se concentra en las acusaciones supuestamente formuladas por 
españoles e indios, con un marcado énfasis en las actividades comerciales 
del cura, sus amancebamientos, su negligencia eclesiástica y sus relaciones 
de corrupción con las autoridades coloniales locales. Por su parte, los 
indios de los anexos acusan principalmente la conducta usurera y la nula 
caridad de Delgado a la hora de cobrar los derechos parroquiales, así 
como su negligencia eclesiástica; además, tienden a comparar a Delgado 

42	 AAA, Arica Codpa, ff. 86r-86v.
43	 AHL, Visita, f. 73r.
44	 AHL, Visita, ff. 12r-14r y 15v-17r.
45	 AHL, Visita, ff. 73r-78r.
46	 AAA, Arica Codpa, ff. 1r-9v y 13r-20v; AHL, Visita, ff. 38r-39r.
47	 AAA, Arica Codpa, ff. 61r-61v; AHL, Visita, ff. 40r-40v.



124    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

con curas doctrineros antecesores, situándolo muy por debajo del desem-
peño de estos. Las acusaciones colectivas de los indios son levantadas 
por miembros de los cabildos indígenas de los respectivos anexos. Por 
último, las denuncias formuladas individualmente se refieren a diversos 
temas y responden a los intereses particulares de quienes las presentan 
y se vieron afectados por los abusos económicos, la violencia física y las 
relaciones ilícitas del cura.

Lo anterior nos conduce a pensar que la situación en Codpa era 
mucho más compleja que un simple antagonismo entre «un Parroco que 
cumple exactamente con sus obligaciones» y «los feligreses cuya vida les 
reprehende»,48 como sugirió el promotor fiscal Calatayud al ofrecer su 
valoración de los cargos. Como hacen notar algunas de las acusaciones, 
el cura Delgado tejió una red de alianzas políticas y económicas con 
diferentes sujetos del mundo colonial, entre los que figuran autoridades 
locales, como los subdelegados de Carangas49 y Arica,50 algunos alcaldes de 
la doctrina,51 particulares de variados oficios con los que entabló negocios 
en amplios circuitos mercantiles,52 las mujeres con las que se vinculaba 

48	 AHL, Visita, f. 110v.
49	 AAA, Arica Codpa, ff. 16v y 18r.
50	 AAA, Arica Codpa, ff. 13r y 19v.
51	 Tal parecen ser los casos del alcalde ordinario de Codpa Santiago Sosa, el alcalde de 
los naturales de Esquiña Ygnacio Calle, el alcalde ordinario y real de Codpa Antonio 
Diez y el alcalde ordinario y alguacil de Codpa Francisco Yante (AHL, Visita, ff. 38v, 
71r y 79r).
52	 Con el minero Mariano Herrera y Galleguillos se le inculpó de emprender un negocio 
en el mineral de Choquelimpie (AHL, Visita, ff. 9r, 10v y 21v; imagen 3), empresa en la 
que estaría involucrado su ayudante Josef Echeverría (AAA, Arica Codpa, f. 78r), mien-
tras que con el subteniente Justo Portocarrero se le acusó de entablar compañía para la 
construcción de un bergantín (AHL, Visita, ff. 13v y 16r). A este último, supuestamente 
lo intentó promover como intendente para españoles en Arica (AAA, Arica Codpa, ff. 3r, 
8r y 14v); pero, tras ser reprendido por las autoridades eclesiásticas, Delgado emprendió 
un proceso en la justicia ordinaria para obligar a Portocarrero a pagar el dinero invertido 
como un préstamo para la construcción de la embarcación. Si bien en dicho documento 
judicial se estipula una deuda de 16.203 pesos y 3 reales a favor de Delgado (AHL, Visita, 
f. 113r), los delatores del cura en la visita de 1804 declaran saber que gastó alrededor 
de 25.000 pesos en su construcción (AAA, Arica Codpa, ff. 3r y 14v). De acuerdo con 



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    125

sexualmente y sus familiares,53 y otros sujetos de diversas calidades y 
posiciones sociales.54 Todo parece indicar que se trataba de una compleja 
trama de alianzas que vinculaba una variedad de intereses diferenciados 
y que empleaba la intimidación y la violencia física55 para imponerse a 
los feligreses, tanto indígenas como mestizos y españoles, y para burlar 
los mecanismos de examinación eclesiásticos. En este sentido, debió de 
existir un catalizador distinto de la simple enemistad que motivara las 
acusaciones masivas contra el cura: creemos que se habría tratado de un 
quiebre en las relaciones que sostenían el monopolio de poder controlado 
por Delgado, probablemente alrededor de la fecha de la visita.

Al parecer, como se habrá podido notar de nuestro breve análisis compa-
rativo de las diversas acusaciones, ciertos cargos tenían mayor gravedad a 
ojos de los españoles que de los indios, y viceversa. Esta misma tendencia 
la notó William B. Taylor al analizar la realidad parroquial novohispana 
del siglo XVIII e inicios del XIX, donde «los indios no objetaron los 
azotes de los clérigos, según parece. [...] En cambio lo que sí objetaron 
fue la excesiva crueldad, el castigo injustificado o la humillación».56 En 
Codpa, los españoles se quejaban de los castigos humillantes y degra-
dantes de su «calidad» empleados por el cura: en 1803, Manuel Guemes 
levantó un proceso en contra de Delgado por azotarlo públicamente en 
el trasero desnudo, señalando que «ha castigado ha barios, y con lo que 
noz amenasa es con desir que tiene plata por lo cual quiero saber si por 
qué tiene plata ha de castigar ha ningun hombre español»;57 por su parte, 
durante la visita, la vecindad y común de indios de Codpa acusaron que 

dicho testimonio, el párroco emprendía prestitos que contaban con «vsurario interes 
del ocho por ciento» (ib.).
53	 Es destacable el caso de Bernardina Gomes y su hermano, Balentin Alcarrus, que 
trataremos más adelante.
54	 Véase por ejemplo el caso del indio Fausto Yante, ya difunto al momento de la visita, 
a quien los testigos vincularon al cura por este haberlo enviado al Tucumán para comprar 
mulas y repartirlas en Codpa a dos años de su entrada en la doctrina (AHL, Visita, ff. 
10r-10v, 13r, 16v, entre otros; AAA, Arica Codpa, ff. 2v y 14v).
55	 Son múltiples las acusaciones de este tipo, tanto por parte de autoridades de la doctrina 
como de personas del común. Algunos de estos casos se abordan en el presente apartado.
56	 Taylor 1999: 323.
57	 AHL, Visita, f. 41r, énfasis propio.



126    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

al alcalde del pueblo de Esquiña, don Damián Soto, «sin reparar en su 
empleo ni respeto, [Delgado] toma el palo, le rompe la cara, lo llena de 
sangre y dice que si no ase pasar fiestas, biene las ase y el alcalde se las 
paga».58 Misma situación por la que había sido acusado el párroco de 
Codpa Pedro Joaquín de Cáceres por los indios de Socoroma en 1748,59 
lo que refleja el interés y la ansiedad de algunos curas por que los andinos 
asumieran los alferazgos para financiar las fiestas religiosas, aun a costa 
de la violencia.

Creemos que el detonante de las acusaciones lo habría dado el quiebre 
de las relaciones de alianza entre el «vecindario de españoles» con su 
cura, lo que habría permitido la conformación de una nueva alianza 
entre los primeros con el «comun de yndios» en contra de su párroco. 
Resulta, eso sí, engañoso el uso de categorías homogeneizadoras como 
las de «español» e «indio», tanto en el período tardo-colonial como en 
nuestro caso de estudio. Al parecer, hacia inicios del siglo XIX, en Codpa, 
las identidades habrían funcionado con cierto grado de flexibilidad. Si 
bien Matías García se declaró español y fue reconocido por autoridades 
coloniales como tal,60 en su defensa de 1806, el cura Delgado y uno de 
sus testigos le adjudicaron la categoría de mestizo, pese a identificarlo 
como vecino de Codpa.61 Por su parte, Matías Madueño se identificó 
como «español aunque tributa»62 —condición propia de los indígenas— 
y Damián Soto fue referido como «español, constituido trivutario».63 
A su vez, Manuel Guemes siempre fue reconocido como español, pero, 
mientras él se autodenominó «vecino de Codpa», en su defensa el cura 
lo calificó de «forastero».64

Como se podrá notar, el conglomerado «vecindario de españoles» definía 
una diversidad de sujetos de distintas «calidades» y de orígenes étnicos 

58	 AAA, Arica Codpa, f. 17v, énfasis propio.
59	 Hidalgo y Mardones 2022: 654-655.
60	 AHL, Visita, ff. 2v y 12v.
61	 AHL, Visita, ff. 73r y 77r.
62	 AHL, Visita, f. 15v.
63	 Ib.
64	 AHL, Visita, ff. 41r y 85r.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    127

difusos dentro de la doctrina, que se percibían y definían a sí mismos 
como vecinos y españoles. Lejos de ser simples etiquetas, estas categorías 
cargaban con connotaciones sociales, políticas y económicas importantes, 
implicando una serie de «derechos» y «deberes» tanto dentro del orden 
colonial como en sus propias comunidades. Más aún, los casos referidos 
nos señalan que las identidades no eran articuladas únicamente por los 
sujetos que las cargaban; también eran impuestas por actores externos, 
como Delgado, quien habría desacreditado a sus denunciantes mediante 
la manipulación de categorías identitarias. Nos encontramos ante un 
escenario en el cual sujetos de etnicidad difusa se adjudicaban la categoría 
de «español», siendo reconocidos por tales por su comunidad e, inclusive, 
autoridades coloniales; pero que, tras caer en conflicto con su cura, son 
«revocados» de esta identidad, en tanto pierden el reconocimiento de la 
autoridad eclesiástica del pueblo y de otros españoles aliados a este.

El actuar desmedido del cura Delgado contra la honra de sus feligreses 
«españoles» provocó entonces una primera fractura en las alianzas étnicas, 
dando paso a nuevas articulaciones. Una segunda ruptura la ocasionó 
el alejamiento de su subordinado en la doctrina, el franciscano Josef 
Oma de Echeverría. En un primer momento, este se habría cuadrado 
con Delgado, involucrándose en sus negocios y aprovechando su cargo 
para usufructuar de los feligreses indios y abusar de ellos.65 En el juicio 
seguido por la acusación de Guemes, en febrero de 1804, la totalidad 
de los testigos, todos indios procurados por Delgado, testificaron en 
favor de este; no obstante, durante la visita, en septiembre del mismo 
año, Matías Romero admitió ante el examinador que, en dicho proceso, 
los testigos habrían sido «solicitados fuertemente por el aiudante fray 
José Echebarria para que declarasen en favor del Cura [y que] hizo su 
declaracion por concejos del padre Echebarria».66

Al parecer, una fracción de indígenas, al menos al momento de la 
acusación de Guemes, era partidaria del párroco, entre los que encon-
tramos a figuras con cargos de autoridad locales, que ejercían algún tipo 

65	 AHL, Visita, f. 69v.
66	 AHL, Visita, f. 71v.



128    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

de comercio o que trabajaban para el cura, como Francisco Espinosa, 
indio principal y comerciante con yeso en Arica,67 Pablo Torres, indio 
principal, criado del cura y comerciante con algodón en Tacna,68 y 
Fernando Flores, comerciante con algodón en Arica, quien se encontraba 
en Choquelimpe al momento de la visita.69 En el proceso levantado por 
Guemes, los testimonios a favor de Delgado aseguran que el cura no 
había castigado ni mandado a castigar al delator, sino que un indio (o, 
alternativamente, un grupo de ellos) furioso por los insultos del delator 
contra Delgado habría llamado al alguacil (o alguaciles, o alcaldes), quien 
habría propinado la humillante golpiza.70 Por otro lado, Rafael Choque, 
alcalde ordinario de indios de Codpa, testificó dos veces en contra del 
cura, llegando a cuestionar la credibilidad de los testigos indígenas 
proporcionados por Delgado para el interrogatorio referido.71

Mas, no únicamente los feligreses cambiarían sus lealtades durante 
la visita. Echeverría vería una oportunidad de ascender en su carrera 
eclesiástica, aprovechando la destitución del párroco, para ser puesto 
a cargo como interino en la doctrina luego de la visita realizada por el 
examinador.72 Meses más tarde, en octubre de 1804, el padre ayudante 
testificó en contra de su cura, forjando una rivalidad en el interior del 
sistema parroquial. Posteriormente, en su defensa de 1806, Delgado 
calificó a Echeverría como uno de sus «capitales enemigos», afirmando 
que este se asoció a García y Madueño para levantar las acusaciones.73 
Del mismo modo, y como señaló el examinador Araníbar, la opinión 
de los feligreses respecto al Ayudante, en particular de los indios, varió 
a lo largo de la visita:

el aiudante fray José Echebarria, a quien no acusaron los feligreses al principio 
de la sumaria, y antes que le tomaren su delacion contra el Cura con deceo 

67	 AHL, Visita, f. 49v.
68	 AHL, Visita, ff. 45v y 58v; AAA, Arica Codpa, ff. 8r y 19r.
69	 AHL, Visita, ff. 49v y 58v.
70	 AHL, Visita, ff. 44r, 46r, 48r-48v y 50r.
71	 AHL, Visita, ff. 8v-9v y 58v-59r.
72	 AHL, Visita, f. 4r.
73	 AHL, Visita, f. 92v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    129

de indagar mas la verdad; pero despues los feligreses de Vmagata, y Libilcar, 
cuios pueblos por su honorario se los tenia cedidos Delgado, han depuesto 
que dicho fray José se excedia en el obvencional en las primicias, y en dejarse 
mantener por las mitanis [...] pero este Aiudante dá por disculpa que solo 
ha seguido las ordenes de su compañero.74

Siguiendo las acusaciones de los feligreses, el visitador reparó en la 
«malignidad y vicios»75 de Echeverría, equiparándolo a Delgado.

Aparentemente, la visita de 1804 —poco después de la acusación de 
Guemes— propició las condiciones para que el monopolio del poder 
local ejercido por Delgado se derrumbara, lo que ocasionó la conforma-
ción de nuevas y frágiles alianzas que obedecían a agendas personales o 
comunitarias. Si en primera instancia el ayudante Echeverría se alineó 
con Delgado, al surgir la posibilidad de ascender en su propia carrera, 
este apoyo se desdibujó. El padre ayudante respaldó a la feligresía en sus 
demandas, quienes, a su vez, omitieron juicios en contra de Echeverría; 
sin embargo, después de un momento dado, los feligreses más afectados 
por los abusos del ayudante, de los anexos de Umagata y de Libilcar, 
igualmente rompieron el silencio al respecto.

vinculaciones del cura delgado con mujeres de la doctrina

Continuando con las relaciones interpersonales en las que participa el 
cura Delgado y las consecuencias que estas tienen para la vida en Codpa 
a principios del siglo XIX, nos interesa observar las dinámicas de género. 
Estas no solo ilustran la participación de los actores sociales dentro del 
entramado de alianzas y luchas por el poderío político y económico, 
sino que también nos permiten complejizar las dinámicas sociales en las 
que las mujeres de la Doctrina de Codpa, en el período tardo-colonial, 
sortearon dificultades de la vida cotidiana, participando en la construc-
ción de sus propios devenires.76 

74	 AHL, Visita, f. 69v, énfasis propio.
75	 AAA, Arica Codpa, f. 83r.
76	 Incluir ese ángulo de análisis da cuenta de la validez metodológica que la intersec-
cionalidad añade a la comprensión de las dinámicas de poder entre curas y nativos en 
las parroquias coloniales (Marsilli 2004).  



130    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Entre los vínculos desarrollados por el cura, por ejemplo, encontramos 
el de forzar a las mujeres de la doctrina a servirle como mitanis.77 Ellas 
eran de esta manera obligadas a participar en una prohibida y «damnable 
costumbre [por parte del cura y de su ayudante]78 de dejarse mantener 
en los anexos»,79 siendo compelidas por las autoridades parroquiales a 
darle alimentos de consumo doméstico como «pollos: huebos: manteca: 
aji: papas, etc.»80 para su sustento, constituyéndose en una manifesta-
ción tardía de servicios personales no remunerados. Asimismo, en otros 
pueblos —durante los tiempos de fiesta—, mitanis, junto con otras 
mujeres indígenas, trabajaban para él y lo alimentaban, en una clara 
situación de abuso, condenado por las disposiciones reales y episcopales 
de la época. Vale mencionar como contraparte, que estas demandas de 
trabajo gratuito encontraban un respaldo en algunas comunidades que 
veían en ellas, de acuerdo con lo presentado por Albert Quispe, un paso 
en la carrera de cargos que entregaban servicios a la Iglesia, la mitani y 
su esposo, en pago por los bienes recibidos del cura —básicamente, sus 
servicios religiosos— para asegurar la fertilidad de sus productos y la 
reproducción social.81 Tal perspectiva, si bien posible, no es explícita en 
la documentación del Cuaderno de Visita ni en sus documentos anexos, 
donde, más bien, los testigos apuntan a que los servicios que habrían 
prestado las mitanis son expresión de los abusos del cura hacia la comu-
nidad, además de dar cuenta de su poca cristiandad y de su negligente 
labor pastoral.

Por otra parte, entre las acusaciones esgrimidas contra Delgado, 
destacan varias que apuntan a relaciones públicas de carácter heterosexual 
con mujeres de distintas localidades de su curato en Codpa. Los denun-
ciantes imputaban a Delgado del «mal exemplo que dà a sus obejas con 

77	 Mitani viene de mit’a: «la mitani era el servicio personal para las mujeres casadas, 
requerido como servicio obligatorio en las casas de los corregidores y religiosos» (Choque 
Canqui 1994: 485).
78	 AHL, Visita, f. 69v.
79	 AHL, Visita, f. 4r.
80	 Ib.
81	 Quispe 2017.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    131

sus continuos concubinatos con varias mugeres sus feligresas».82 Estas 
serían, en apariencia, en su mayoría monógamas, sin que ello restara el 
surgimiento de escándalos y disputas públicas entre las mismas amantes, 
a veces emparentadas, y de las que, según las acusaciones, tenían como 
resultado directo el nacimiento de una diversidad de hijos ilegítimos.

Si bien, de modo general, la construcción narrativa de los testimonios 
sobre las relaciones sexuales acontecidas entre el cura y sus mancebas 
da a entender que estas se desarrollaban en una línea sucesoria clara y 
definida, sin que hubiese dos relaciones simultáneas, el visitador Jacinto 
de Araníbar, dando cuenta de las pesquisas que hizo durante la visita 
a la doctrina —documento fechado en 22 de septiembre de 1804—, 
menciona la existencia de un testimonio disonante con la práctica antes 
expuesta. El testimonio es del sacristán Manuel Asango, indio ladino 
del pueblo de Codpa, del cual Araníbar recuerda: «el testigo Manuel 
Asango sacristan […] acegura haber visto a ambas mugeres ya nombradas 
Bernardina [Gomes], y Hermenegilda [Sosa] en la misma cama de su 
Cura entrando en la sala donde vivia dicho Cura».83 Sin embargo, en 
otro documento que contiene el testimonio directo que dio Asango 
ante el visitador el día 27 de agosto de 1804, casi un mes antes de lo 
expuesto por Araníbar, en donde comenta acerca de la situación sobre 
aquellas amancebadas:

esto le consta al declarante no solo porque lo ha oido a la gente y es publico, 
sino porque como Sacristan entrando en esta sala donde vibe dicho Cura, 
vió a dicha Hermenegilda primeramente sentada en la cama y el Cura 
hechado, quando mantenia está amistad, y después a la Bernardina en la 
misma y en la misma accion.84

Solo podemos especular sobre posibles razones por las que se debería la 
tergiversación del testimonio de Asango por parte de Araníbar. Es factible 
la posibilidad de que existiera un testimonio distinto —a lo largo de la 
visita, hay testigos que testifican a favor o en contra y luego cambian 

82	 AHL, Visita, f. 67v, énfasis propio.
83	 AHL, Visita, f. 68v.
84	 AHL, Visita, f. 22r.



132    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

su testimonio por motivos no siempre explícitos— o que, en busca de 
transmitir la gravedad del comportamiento público y escandaloso de 
Delgado, el cura visitador haya intervenido con su apreciación personal 
sobre la situación en los cargos mencionados.

A propósito de los hijos «sacrílegos» de Delgado con sus amancebadas, 
encontramos entre los documentos anexos a la visita varias solicitudes 
impulsadas por mujeres que pedían desde ayuda en la manutención de 
estos hijos, hasta la devolución de especies que fueron sustraídas por el 
mismo cura y que servirían para mantener a las criaturas,85 o la devolu-
ción de cobros excesivos por parte de este y del que eran víctimas. Entre 
ellas, llama la atención la solicitud de Martina Buitron, la cual pide que 
el cura Delgado, al menos, la ayude en la mantención de sus dos hijos 
no reconocidos por este.86 Ciertamente, es formidable la presentación 
de su caso, la contextualización de la situación, la acusación contra su 
cura y amante, y su lúcida petición al visitador Araníbar. Sus palabras 
son las siguientes:

Martina Vitron hija legitima de Pedro Vitron y Lucia Montes ante la venig-
nidad de vuestra Señoría paresco y digo: Que la fuersa de la sobrada razon 
que me asiste me obliga a poner la justa demanda ante el jusgado de vuestra 
Señoría querellandome contra el señor Cura de esta doctrina de Codpa 
doctor don Andres José Delgado quien usando de sus lisonjas y promesas 
falsas y sujerida de la mala carne de que estoi bestida, presedio que tubiese 
amistad ilisita con el de cuias resultan le tengo dos hijos un varon de siete 
años y una mujer de seis [… con los cuales el Cura ha tenido un] total odio 
conmigo y sus hijos pues no se á acordado de ellos en todo este tiempo ni 
con un maravedi para el sustento de estos miserables, dejandome el peso 
a mi de su educacion y mantencion, [… por lo que, Martina solicita] y 
que al respectibe de su pecado, vea tambien dicho Cura apensionado en 
mantenerlos por tanto.87

85	 Como el caso de Rosa García, del pueblo de Codpa, abuela de una criatura que el 
cura tuvo con la hija de esta, Josefa Espinoza, y que, al morir esta, el cura le quitó una 
mula criolla que Rosa García usaba para hacer fletes, bajo el concepto de pago por el 
entierro de su hija. Esto la dejó en la miseria y sin ayuda para la mantención de la criatura 
huérfana (AAA, Arica Codpa, f. 63r; AHL, Visita, ff. 68v y 69r).
86	 AHL, Visita, f. 69r.
87	 AHL, Visita, ff. 24r-24v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    133

De todos los hijos e hijas adjudicados al cura Delgado, destaca la única 
de cuyo nombre se conserva el registro: Felipa. Su caso específico puede 
ayudar a reconstruir una imagen del temple y carácter del párroco de 
San Martín de Codpa, así como de las complejas relaciones que este 
entablaba en su feligresía y que tenían como impulso el interés econó-
mico del cura. Felipa, relacionada con la familia de los Medina y con 
la hacienda que estos tenían en uno de los valles aledaños al pueblo de 
Codpa, fue criada por Joseph Delgado88 luego de la muerte de la madre 
de esta, María Medina. El «vecindario de españoles, y comunidad de 
yndios de la doctrina de Codpa» comentó al respeto de la hacienda de 
los Medina y de la situación de la familia que:

ultimamente […] que [Delgado] la disfrutó ocho o nuebe años [la hacienda] 
con perjuicio de sus menores dueños, por decirse albacea de sus padres y tutor 
de ellos porque criaba en su casa una niña hija suia [Felipa] habida en una de 
las menores [María Medina, ya fallecida al momento de la Visita89], quien 
queria fuese heredera de toda, por ser hija suia mientras dos varones menores 
andaban mendigando para mantenerse, y asi se han criado unos olgasanes.90

Tal situación, de acuerdo con lo que sintetiza el visitador Araníbar, habría 
comenzado a producirse al poco tiempo de que el cura Delgado llegara a 
la Doctrina de Codpa. El visitador afirma que «los testigos asientan que 
desde su ingreso a la Doctrina ha sido el escandalo de ella caci todos lo 
acusan de que primeramente vivió amancebado con Maria Medina en la 
que tubo una hija nombrada Felipa».91 De modo que, al quedar huérfanos 
los hijos menores de edad de la familia Medina, el cura habría entablado 
relaciones sexuales con una de las menores, de la que tuvo fruto una hija, 
a la cual criaba bajo el pretexto de que esta sería heredera de la hacienda 

88	 Sobre la crianza que ejerció el cura a su hija Felipa, conviene mencionar que Delgado, 
primeramente, la dejó a cargo de Manuela Ximenes en el valle de Chaca, y que tiempo 
más tarde el cura habría tenido una participación más directa en su cuidado (AHL, 
Visita, f. 11r).
89	 AAA, Arica Codpa, f. 55r.
90	 AAA, Arica Codpa, f. 3r, énfasis propio. 
91	 AHL, Visita, f. 68v.



134    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

familiar de su madre fallecida.92 No contamos con información sobre el 
motivo ni la forma del fallecimiento de María Medina; de acuerdo con 
la información entregada por los documentos, al momento de quedar 
esperando una hija del Cura, María fue considerada una «menor de 
edad», lo que nos da a entender que era una niña que ya había tenido 
su menarquía y que su edad podría haber fluctuado entre los nueve y los 
dieciséis años, dato a tener en consideración junto a su deceso. 

Un caso menos escabroso, pero igual de escandaloso, tiene relación 
con la última de las mancebas del cura al momento de la visita realizada 
por Araníbar: el de la mestiza93 Bernardina Gomes, con la que el cura de 
manera pública se retiró a su hacienda de Chaca una vez fue dictaminada 
la sentencia provisoria de Araníbar a los pocos días del comienzo de la 
visita.94 Gomes habría sido beneficiaria de un emprendimiento del cura: 
el negocio de una pulpería en Arica,95 lo que había conllevado el desalojo 
del anterior propietario por la fuerza.96 Las redes de alianzas comerciales 
no se limitaron a la relación directa que la pareja tenía. Familiares de 
Bernardina, como el hermano de esta, Balentin Alcarrus, también se 
vieron involucrados en los negocios de Delgado, no solo intimidando al 
anterior dueño de la pulpería,97 sino también actuando como mensajero 

92	 Tal interés por parte del cura Delgado es reflejo de un comportamiento reiterado a lo 
largo de su ejercicio ministerial en la doctrina, que se manifiesta en diversos testimonios 
de su feligresía: un interés permanente de este por convertirse en un hacendado y poseer 
tierras para el cultivo agrícola. Motivo que impulsó variados intentos de compra de 
haciendas en los valles, con el resultado de agravar a personas individuales y a grupos 
familiares. Tales son los casos de la familia Palsas, de Fernando Salazar y de la familia 
Medina (AAA, Arica Codpa, ff. 2v y 14v). Al momento de la visita, en 1804, el cura 
Delgado ya había logrado su cometido, teniendo en su propiedad una hacienda y una 
chacra: la hacienda en el valle de Chaca (AHL, Visita, ff. 9r, 10r-10v, 11v, 33r, 44r, 46v, 
65r y 68r; y AAA, Arica Codpa, ff. 2v-3r, 14r-14v, 54r y 82v), la cual compró a 18.000 
pesos, y la chacra en el pueblo de Esquiña (AHL, Visita, f. 13r).
93	 El ayudante del cura, Josef Echeverria, en su testimonio de septiembre de 1804, 
describe a Hermenegilda Sosa y a Bernardina Gomes como «cholas» (AAA, Arica Codpa, 
f. 55r). 
94	 AHL, Visita, f. 69r.
95	 AAA, Arica Codpa, f. 14r.
96	 AHL, Visita, f. 34v.
97	 Ib.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    135

entre los socios de la empresa minera98 que el cura intentó emprender 
en reiteradas ocasiones. Lo anterior, junto con el testimonio de peleas 
públicas entre las mancebas, parece sugerir que dichas relaciones no 
fueron únicamente expresión de los abusos del cura, sino que el «puesto» 
de la amante del sacerdote era uno disputado por ciertas mujeres de 
la doctrina, quienes podrían verlo como una estrategia para acceder a 
beneficios económicos.

Un último caso que conviene mencionar es el de la delación esgrimida 
por el ya mencionado Matías García, quien acusa que Joseph Delgado 
tuvo un hijo con Rosa Yante.99 A primera vista, no es una acusación muy 
distinta de la práctica del concubinato; sin embargo, adquiere el cariz 
distintivo del adulterio: Rosa Yante estaba casada.100 Si bien Delgado 
echa por tierra el testimonio interpuesto por Matías García —hay que 
recordar que es con él con quien tuvo el episodio del intento de asesinato 
con un sable— y no se digna a responder las acusaciones por conside-
rarlas fuera del proceso regular de capitulaciones debido a la calidad del 
denunciante101 y las supuestas relaciones de parentesco o compadrazgo 
que mantenía con quienes secundaron sus afirmaciones —Delgado 
apunta a que todos los declarantes están emparentados o tienen algún 
nivel de vinculación estrecha—,102 no deja de llamar la atención este caso 
particular. En los alegatos, resulta claro que Rosa Yante participa en el 
entramado de poder que Delgado había montado no solo a través de su 
relación ilícita, sino también mediante una asociación familiar, lo cual 
reafirma nuestra suposición de que, para los feligreses, los negocios del 
sacerdote eran también una fuente de poder económico y de ascenso o 
consolidación social. 

A lo largo de la información provista por las delaciones, nos encon-
tramos con varios personajes apellidados «Yante»; nos preguntamos si la 
familiaridad del apellido puede deberse a una vinculación consanguínea 

98	 AAA, Arica Codpa, ff. 76r y 78r.
99	 AAA, Arica Codpa, f. 55r; AHL, Visita, f. 13v.
100	 AHL, Visita, f. 69r.
101	 AHL, Visita, f. 62r.
102	 AHL, Visita, ff. 73r-78r.



136    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

entre todos ellos. Destaca Francisco Yante, considerado uno de los 
«amados favorecidos, confidentes y alcahuetas»103 del párroco, y a quien 
Delgado buscaba posicionar en un cargo de alcalde en uno de los anexos. 
Al momento de la visita, Francisco Yante testifica a favor del cura en su 
calidad de «alguacil procurador de la Doctrina de Codpa»; sin embargo, 
Araníbar considera que este miente en su testimonio, pues falta a la 
verdad incluso respecto de las cosas que el cura admite como ciertas.104 
También, Fausto Yante —ya fallecido al momento de la Visita—, de 
quien varios testigos declararon que fue en nombre del cura Delgado a 
Tucumán para comprar mulas y que el cura pudiera revenderlas en la 
doctrina a un mayor precio que el pagado.

De modo que no todas las mujeres que fueron amancebadas por el cura 
Delgado renegaron del vínculo. Tampoco sus familiares directos acusaron 
ni reprocharon tales relaciones. Si existen delaciones que apuntan a los 
concubinatos, estas son de terceros que destacan el mal actuar del cura, 
o de mancebas anteriores que solicitan ayuda o reparación por el mal 
trato. En este contexto, cabe preguntarnos: ¿pudo haber significado un 
beneficio para las familias de Codpa y sus anexos que sus hijas y hermanas 
entablaran este tipo de relaciones con el cura de su doctrina? ¿Qué tipo 
de beneficios podrían haber obtenido? Sin duda, son preguntas para 
continuar investigando. Lo que sí podemos deducir de los documentos 
es que, en apariencia, y pese al «mal exemplo» que acusan los feligreses 
con respecto a los concubinatos, nos encontramos ante una sociedad 
tolerante a conductas sexuales extramaritales públicas y prolongadas.

empresas comerciales y negligencias eclesiásticas: intereses 
contrapuestos en el ejercicio ministerial

Es evidente que los delicados y extensos empeños económicos no dejaban 
tiempo a Delgado para ocuparse de asuntos espirituales —si es que 
alguna vez había tenido la intención de llevar a cabo estas tareas entre sus 
parroquianos—. Así, un área fundamental de las acusaciones en su contra 

103	 AAA, Arica Codpa, f. 8r.
104	 AHL, Visita, ff. 11v-12r; 67v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    137

se refiere a «su poca religion, y ninguna dedicacion al culto divino, a 
la enseñansa de los fieles, y [al] cumplimiento de su obligacion».105 
Negligencia que se traducía no solo en las materias religiosas propias de 
su ministerio —como son la realización de sacramentos, la efectuación 
de sermones y misas para su congregación, la enseñanza de la doctrina 
cristiana y el resguardo religioso de su propia virtud como representante 
de la Iglesia e «intercesor» de la divinidad cristiana—,106 sino también 
en el cuidado material de la parroquia que lideraba, así como las iglesias 
de los anexos que estaban bajo la tutela de ella. 

Luego del Concilio de Trento, la religiosidad católica implementó la 
incorporación de un despliegue de sacralidades materiales que debían 
complementar las labores de evangelización.107 Desde reliquias de 
santos hasta diversos implementos de culto, como muebles y adornos, 
estos acompañaron (y aún acompañan) los rituales en las puertas de las 
parroquias. En tal sentido,

Hallarse dentro de una iglesia o capilla bien provista equivalía a acercarse 
a los dominios celestes, a ser transportado hacia lo divino en una atmósfera 
de adoración en que participaban todos los sentidos: el olor a incienso, la cera 
de las velas, la tierra húmeda; la sensación del agua bendita, el atuendo del 
santo, el persignarse la frente, los hombros y el pecho, y el duro suelo de 
baldosas bajo las rodillas; el sonido de música de órgano, las voces de los 
cantores, la misteriosa habla del clérigo y el eco de sus pasos en el altar, la 
campana que anunciaba la presencia de Cristo y el murmullo de las plegarias 
y confesiones; la vista de preciosos objetos, colores, movimiento y los rayos 
de luz que atraían la vista.108

El correcto mantenimiento de los ornamentos que adornaban la parro-
quia, así como de los utensilios y materiales que formaban parte de los 
rituales cristianos, era esencial para la ejecución ministerial al interior de 
sus doctrinas. Esto, dado que la evangelización era una tarea que requería 
una continua enseñanza dentro de las doctrinas de indios: las  tareas 

105	 AAA, Arica Codpa, f. 1v.
106	 Taylor 1999: 401.
107	 Ib.: 396.
108	 Ib.: 396, énfasis propio.



138    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

asociadas a la instrucción teórica, la guía de prácticas religiosas para 
tener una correcta vida cristiana y el ejemplo que entregaban los doctri-
neros y sus asistentes tenían incidencia en el acertado funcionamiento 
de la conversión nativa. El logro de su cometido espiritual y material 
dependía de que todas estas variables se alinearan en la búsqueda del 
mismo objetivo: la salvación cristiana de las almas.

En el caso del cura Delgado, las delaciones que apuntaron al mal 
manejo de sus responsabilidades y la negligencia en sus deberes sacer-
dotales incluyeron una desatención generalizada de la parroquia y de 
sus anexos, ocasionando que varios testigos acusen que el cura no había 
visitado sus anexos en años;109 lo que se complementa con denuncias 
relativas a su falta en responder a los llamados de los enfermos y los mori-
bundos feligreses, dejando que estos mueran sin haberse confesado;110 
a su inasistencia en el ejercicio de funerales,111 dejando que estos sean 
realizados por los mismos feligreses. En temas de evangelización, su 
desprolijidad en enseñar y explicar la doctrina cristiana a niños, jóvenes 
y adultos;112 así también, su falta en realizar el rito de confesión;113 el no 
haber designado maestros que complementaran y reforzaran la enseñanza 
cristiana que él debía hacer;114 el no celebrar misas en los días de fiestas115 
ni en los ritos sacramentales116 o, en caso contrario, si es que las realizaba, 
los delatores apuntan a que estas obedecían a la voluntad de quien se 
las pagaba,117 y no a lo que correspondía en las rúbricas, o a los propios 
afanes comerciales del cura.118 En términos materiales, el nulo cuidado 
que este ostentaba en la mantención y resguardo de los ornamentos 

109	 AHL, Visita, ff. 3v, 4r, 6r, 40r y 71v.
110	 AHL, Visita, ff. 18r, 40v, 41v y 53r.
111	 AHL, Visita, f. 41v.
112	 AHL, Visita, ff. 3r-3v, 41v y 67v.
113	 AHL, Visita, ff. 10v, 14v, 17v y 41v; AAA, Arica Codpa, ff. 7v y 18v.
114	 AHL, Visita, f. 67v.
115	 AHL, Visita, ff. 67v, 68r y 70r; AAA, Arica Codpa, f. 7v.
116	 AHL, Visita, f. 68r.
117	 AHL, Visita, ff. 68r-68v.
118	 AAA, Arica Codpa, f. 7v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    139

de la iglesia,119 desobedeciendo, incluso, órdenes directas emitidas por 
el obispo sobre el cuidado de algunos objetos religiosos;120 el aprovecha-
miento de ornamentos (de plata, tejidos, y otros materiales) costeados por 
los indios de los anexos de la doctrina, los cuales hace pasar como gastos 
suyos en el cuaderno de la Iglesia.121 También, la desprolijidad en efectuar 
los ritos cristianos de manera apropiada: se le acusa de haber celebrado 
la eucaristía con vino vinagre,122 no comprar los necesarios santos óleos 
y administrar los sacramentos con aceite amarillo de lámpara123 —grave 
acusación efectuada por el sacristán, ya mencionado con anterioridad, 
Manuel Asango,124 quien expone el testimonio de su hijo Bacilio Asango, 
quien efectuaba en ese momentos labores de sacristán125 debido a que su 
padre estaba de viaje—, por nombrar algunos ejemplos.

Las delaciones referían también a labores que eran básicas de su labor 
ministerial y de su conformación como ministro de lo sagrado: no rezar 
el oficio divino,126 no tener un cuadernillo de rezos,127 no ejercer una 
disposición caritativa hacia los pobres128 ni a sus feligreses,129 y no tener 

119	 AHL, Visita, ff. 2r-2v y 68r; AAA, Arica Codpa, f. 8r.
120	 Como es el caso de una «capa pluvial», la cual al momento de la visita de reconoci-
miento que realizó el obispo de la diócesis (1794) estaba dañada e inservible para su uso, 
por lo que el obispo mandó al cura que supervisara la confección de una nueva para la 
parroquia, tarea que Delgado no cumplió (AHL, Visita, f. 2v), si bien entre el mandato 
y la fiscalización transcurrieron diez años.
121	 AHL, Visita, f. 3r.
122	 AAA, Arica Codpa, ff. 7v y 18v.
123	 AHL, Visita, f. 68v; AAA, Arica Codpa, ff. 7v, 18v y 54v.
124	 Asango menciona que el cura Delgado, en el año de 1803, mandó a su hijo que utili-
zara el aceite de las lámparas para bendecir los sacramentos, porque no habían comprado 
los santo óleos que se utilizan para tales ritos. El sacristán señala que el testimonio de su 
hijo fue corroborado por el ayudante del cura, Josef Echeverría (AHL, Visita, f. 20v).
125	 Sobre la importancia del testimonio de Manuel Asango, conviene recordar que: «el 
sacristán era quien se ocupaba de la fábrica de la iglesia y se hacía responsable de la seguridad 
y buen orden así de los edificios como de lo en ellos contenido. El principal requisito para 
elegirlo a fines del periodo colonial consistía en su capacidad de otorgar una fianza que 
garantizara los bienes bajo su cuidado al final de su gestión» (Taylor 1999: 491).
126	 AAA, Arica Codpa, ff. 7v y 52v; AHL, Visita, ff. 17r, 67r y 68r.
127	 AAA, Arica Codpa, f. 52v.
128	 AAA, Arica Codpa, ff. 16r, 53r y 61r; AHL, Visita, ff. 15v, 32v, 40v, 42v y 103r.
129	 Variadas son las referencias a sus tiránicas prácticas en los cobros de obvenciones 



140    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

un temperamento acorde a su cargo, no controlando su genio,130 así como 
el no guardar las disposiciones propias de la religión que profesaba.131 

Los testigos acusaron una despreocupación generalizada por parte del 
cura en todas las áreas de sus labores ministeriales. La mayoría, si no 
todos, de los utensilios dedicados al culto divino estaban sucios, rotos 
o ausentes, ya fuera en la parroquia de San Martín de Codpa o en sus 
anexos. A su vez, el comportamiento tirano, negligente y poco caritativo 
de Delgado era contrastado, en los testimonios, con los de sacerdotes 
anteriores que tuvieron a cargo la doctrina.132 Esto no deja de ser llama-
tivo, pues en su defensa, Delgado apunta a que los anteriores curas 
doctrineros también sufrieron el levantamiento de capítulos similares.133 

En su conjunto, los alegatos contra el cura apuntan a una negligencia 
reiterada respecto de la doctrina y de los feligreses a su cargo. La expli-
cación consensuada es que el cura desatendía sus deberes espirituales al 
pasar gran parte de su tiempo en su hacienda de Chaca,134 en sus empresas 
mineras, navieras, etc., en definitiva, en los afanes comerciales135 que no 
son propios de su actividad ministerial.

el juicio del visitador araníbar, la defensa del cura delgado, la 
sentencia del fiscal eclesiástico calatayud y la corroboración 
del abogado canónigo menaut

Las palabras que don Jacinto de Araníbar, sacerdote de Tacna, designado 
como visitador de la Doctrina de Codpa por el obispo de Arequipa, 

eclesiásticas: AHL, Visita ff. 12v-13r, 33v y 40r-40v; AAA, Arica Codpa, ff. 3r-7r, 21r-
21v, 45r-46v, 61r-61v y 63r.
130	 Que, en el caso del cura, se caracteriza como «su incontinencia, y volunt[ar]ioso 
mujo» (AAA, Arica Codpa, ff. 1v y 7v), lo cual se expresaba de diversas formas y se 
dirigía a distintas personas, como hemos desarrollado.
131	 Como lo fue el no guardar el ayuno ni las abstinencias que determina la Iglesia 
católica en la vida cotidiana, ni aun en periodo de fiestas (AAA, Arica Codpa, f. 7v).
132	 AAA, Arica Codpa, ff. 5r; 61r; AHL, Visita, f. 67v.
133	 AHL, Visita, f. 88v.
134	 AHL, Visita, f. 42v; AAA, Arica Codpa, f. 7v.
135	 AHL, Visita, f. 67v.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    141

destinadas al gobernador eclesiástico, exponen la baja opinión que este 
mantenía del cura Andrés Delgado:

este expediente consta de veinte y tres testigos entre españoles e yndios fuera 
de varias precentaciones que estan agregadas en las quales acusan al Cura 
de varios delitos, y que parecen comprobados en los diferentes espedientes 
que se han formado en la vicita de dicha Doctrina. Todos los testigos que se 
examinaron deponen contra el Cura su ninguna contraccion al ministerio, 
su abandono, no solo en lo que toca a la salvacion de las almas que le estan 
encargadas; sino tambien de las obligaciones mas faciles del sacerdocio.136 

En su informe, el examinador eclesiástico enumeró los variados cargos 
que ya hemos mencionado. La ponderación de dichas acusaciones, junto 
a lo presenciado por Araníbar durante su visita eclesiástica, lo llevaron a 
esgrimir una provisoria sentencia contra el párroco de Codpa:

han padecido sus infelices feligreses en doce años que no han tenido otra 
Doctrina, que el abandono y la prostitucion de su Cura. […] el cumulo 
de delitos de que consta y se le acusa en la sumaria mobieron mi animo 
en obedecimiento de la synodal del obispado, a suspender a dicho Cura 
provicionalmente del empleo [...] hasta que vuestra Señoría determine lo que 
tubiere por conveniente, mandando quedase con el encargo de la Doctrina 
el aiudante fray José Echebarria.137

A fin de ilustrar los resultados de la visita, Araníbar elaboró un listado 
de las acusaciones denunciadas por los testigos, con la finalidad de 
proporcionar a la autoridad eclesiástica los datos necesarios para tomar 
una decisión justa. La última exposición relativa a lo obrado durante la 
visita fue del 7 de septiembre de 1804. En agosto de 1806, encontrándose 
en Arequipa,138 Delgado presentó una petición para que se procurara 
un interrogatorio a testigos presentados por él, a fin de defenderse de 

136	 AHL, Visita, f. 67r.
137	 AHL, Visita, ff. 69r-69v, énfasis propio.
138	 En su última acusación en contra de Delgado dirigida al obispo, el vecindario de 
españoles y común de indios de Codpa denunciaron que su párroco «se retira no se si 
de orden de Vuestra señoría [el Obispo] para esa ciudad de Arequipa lo cierto es que ha 
salido de la Arica diciendo lleva este designio y el de vindicarse de los capitulos y cargos 
que le han resultado en la dicha Santa Visita» (AAA, Arica Codpa, f. 1r).



142    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

las acusaciones recibidas en la Santa Visita de Araníbar. Un rasgo esencial 
de su defensa fue establecer el parentesco o la amistad entre los delatores 
que lo acusaban, información que sus propios deponentes confirman.

Pero su estrategia fue más allá. Delgado también desacredita lo obrado 
por Araníbar, señalando que ambos tenían desavenencias desde el tiempo 
en que eran escolares, las que habrían continuado hasta sus tiempos de 
sacerdocio.139 El cura acusó una serie de irregularidades procedimentales 
que volverían inválido el proceso: que las declaraciones de los indígenas se 
tomaron con solo un intérprete en circunstancia que la legislación exigía 
dos;140 que en algunos casos, acusadores y testigos eran los mismos;141 
que los testigos no coincidían en sus declaraciones;142 de la poca fe que 
había que tener sobre la fiabilidad de las declaraciones de los indígenas;143 
que los principales delatores, Manuel Guemes y Matías García, eran 
amigos,144 que lo odiaban y que habían influido en la debilidad de 
los indígenas; y que no había verdad en las acusaciones de comercio, 
calificando sus actividades económicas de «negociación» por «razón de 
necesidad», lo que era una práctica validada por las leyes eclesiásticas.145

Con tales antecedentes, y tras analizar tanto la investigación del visi-
tador como la información levantada por Delgado, el promotor fiscal 
general defensor de legados y obras pías, don Agustín Calatayud, llegó 
a la conclusión, bastante bien argumentada, de que Araníbar había 
cometido errores procedimentales que invalidaban sus conclusiones. 
Calatayud parte de la siguiente premisa:

139	 En su defensa, Delgado se cuestiona si acaso Araníbar procedió de mala fe en su 
visita «por satisfacer sus anteriores quejas, y notorios resentimientos conmigo, en orden 
a los derechos funerales que con ardor me disputo, del finado Cura vicario de Arica don 
Juan José Rendon, con la apetecida vengansa» (AHL, Visita, f. 84r).
140	 Se trató de Antonio Ynojosa, quien actuó como intérprete de la lengua aymara 
durante la visita al anexo de Pachica (AHL, Visita, ff. 29r); asimismo, testificó en contra 
del cura (AHL, Visita, ff. 17r-18r). En su defensa de 1806, Delgado acusó a Ynojosa de 
ser «compadre» de Matías García (AHL, Visita, f. 73v).
141	 AHL, Visita, f. 94v.
142	 AHL, Visita, ff. 96v-97r.
143	 AHL, Visita, ff. 88v-89v.
144	 AHL, Visita, f. 85r.
145	 AHL, Visita, ff. 99r-100r.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    143

Siendo el Cura parroco la persona mas distinguida en su pueblo, la mas 
visible de todos, y la mas digna de respeto en su feligrecia por su carácter, 
por su dignidad y ministerio sagrado; se hace mas reparable y de grave nota 
el pequeño desliz, o corto defecto que se le advierta, porque es el blanco a 
donde todos fixan la vista: Por esto debe ser el Parroco el crisol del rebaño 
que se le ha encargado; debe ser el modelo para el arreglo de vida; y debe ser 
exemplar en una irreprensible conducta: debe ser puntual en el desempeño de 
sus obligaciones, y zeloso con exactitud en hacer cumplir las de sus feligreses, 
como son la observancia de la divina ley, y del santo evangelio. Este desvelo 
que en los curas parrocos hace toda la adimplecion de su cargo, quando 
no es conducido por las reglas de la prudencia, dá margen a la voceria del 
pueblo, y a que lebanten el grito los mal contentos con extraordinarias quexas 
contra su mismo Pastor, imputandole delitos graves los que no son sino ligeras 
faltas, qué tal vez fomentó la indiscrecion. Por este motivo los defectos de 
gravedad que se suponen en las personas superiores en dignidad y caracter 
deben ser comprobados con tanta certeza, y del modo mas claro y evidente 
que no admita duda alguna.146

De acuerdo con la interpretación de Calatayud, secundando a Delgado, 
el visitador Araníbar había escuchado las acusaciones siniestras que 
levantaron hombres reprensibles contra el sacerdote, sin descubrir las 
intenciones que las habían fraguado, siendo incauto al creerles. El fiscal 
concluye que «este vicio tan grave en asunto tan circunstanciado como el 
presente invalida la Ynformacion en el todo».147 A lo anterior, agrega un 
juicio a los errores procedimentales señalados por el cura en su defensa, 
acusando que «en todo se ha procedido con desorden y desgreño: La 
confusion que aparece es notable; y ninguna formalidad de derecho se 
advierte».148 Sin embargo, Calatayud no aceptó del todo la inocencia 
de Delgado, reconociendo las «faltas» cometidas por este, pese a que las 
irregularidades del proceso anulasen la validez de las acusaciones:

No por esto se debe suponer de el cura Delgado una inocencia inculpable que 
del todo lo justifique, y lo indemnise enteramente de algunas faltas en que 
haya incurrido; […] pero como en lo legal se debe atender a la constancia de 
lo obrado, y se debe proceder segun lo legitimamente alegado y probado; de 

146	 AHL, Visita, ff. 108r-108v, énfasis propio.
147	 AHL, Visita, f 109r.
148	 AHL, Visita, f. 109v.



144    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

aquí es, que conteniendo en si el expediente un excesivo cumulo de vicios, 
no se debe estar a el para jusgar de la conducta y manejo del cura Delgado.149

En consecuencia, el fiscal aconseja a su superior jerárquico, el obispo, 
la anulación de la suspensión del párroco de Codpa interpuesta por 
Araníbar, con una clara preocupación por la mitigación del caso:

debe serrar la puerta para apasiguar los ánimos conmovidos asi del cura 
Delgado, como de sus feligreses de Codpa: de este modo se evitaran los daños 
irreparables que se seguirian en la demora; porque una Doctrina de yndios 
que está sin su propio Parroco padece sus alteraciones, y suelen tener algunas 
innovaciones los establecimientos de piedad que tienen entablados. Debe ser 
repuesto prontamente el cura don Andres Jose Delgado a doctrina de Codpa, 
para que la sirva con zelo, vigilancia, y desinteres, encargandosele, el que 
no cause novedad con los delatores, y deponentes que han subscripto en su 
contra; sino antes remitiendoles la injuria (como lo protesta en su escrito, y 
debe hacerlo como Parroco) vista en paz y tranquilidad con su feligrecia.150

Así, Calatayud,, priorizó la permanencia del cura, en tanto representante 
de la Iglesia y del orden social que esta imponía a las comunidades indí-
genas. Reconocer como verdaderos los abusos del párroco levantados 
por su feligresía habría supuesto un desorden social inaceptable. Dicha 
pretensión fue corroborada por el abogado canónigo Manuel Menaut 
bajo el amparo del obispo, quien ratificó la sugerencia del fiscal de 
suspender la causa y restituir a Delgado al empleo de la Doctrina de 
Codpa bajo el pretexto de que «el seguimiento de esta causa, resultarían 
mayores disturbios en la feligresia, se commoverian mas los animos 
de aque[l] los naturales, y se fomentarían partidos y rensillas».151 No 
obstante, Menaut también reconoció las falencias del párroco, amones-
tándole por los abusos delatados por los testigos con mayor énfasis que 
el fiscal:

se le aperciva al expresado cura don Andrés Joséf Delgado, varie de conducta, 
cumpla con las obligaciones de su ministerio parroquial, no exija mas 

149	 AHL, Visita, ff. 110r-110v, énfasis propio.
150	 AHL, Visita, f. 111v.
151	 AHL, Visita, f. 112r.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    145

derechos que los que por aranzel le corresponden: Se abstenga de toda 
negociasion que baxo qualesquiera pretexto haya practicado: Enseñe la 
doctrina en los días que está obligado; y en todo dé muestras de su arreglada 
conducta: con calidad que prosediendo de contrario modo, se ajitará de 
nuevo esta causa por todo rigor de derecho.152

Si bien Menaut liberó a Delgado de toda culpa, su declaración deja 
entrever que resulta poco probable que el cura haya sido completamente 
inocente, ordenándole expresamente que «varie de conducta». Lo ante-
rior nos permite observar una tradición eclesiástica frente a este tipo de 
acusaciones contra sus ministros parroquiales.

nuestra interpretación

La sentencia del fiscal Calatayud, su defensa sobre el comportamiento 
intachable de los párrocos y su análisis legal del proceso eclesiástico 
llevado a cabo por el padre Araníbar constituyen una bien desarrollada 
argumentación jurídica que pone el foco en lo procedimental de la causa 
y no en el fondo de las denuncias. Con esto, el fiscal no consideró las 
numerosas voces de testigos independientes que confirmaron los cargos 
en toda su extensión.

Lo anterior nos muestra que estamos ante un caso en el que el párroco 
de la doctrina construyó y mantuvo un aparato económico y de poder 
sociopolítico, utilizando la autoridad de su ministerio eclesiástico. Este 
lo facultaba para otorgar los sacramentos propios de una vida cristiana 
y, con ello, mantener el control social dentro del curato, aun cuando 
su vida personal y ministerial no daba un ejemplo adecuado. Las pistas 
proporcionadas por los documentos nos indican que el cura Delgado 
logró construir un entramado de vínculos y relaciones políticas y 
comerciales con distintos agentes locales y regionales, que sirvieron a 
sus propósitos personales. De este modo, Delgado logró dar respuesta 
a sus afanes socioeconómicos, convirtiéndose en hacendado, en «resca-
tiri», en un financista y, en palabras de su feligresía, en «un monstruo, 
un tirano, un lobo, en clase de pastor en una pequeña grey, en un corto, 

152	 Ib.



146    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

en un miserable, e indefenso rebaño».153 Tal comportamiento por parte de 
curas doctrineros, bajo la lupa de estudios etnohistóricos sobre el área 
andina y de la historiografía de las religiones en el periodo colonial, se 
presenta como reiterativo; por lo que el caso analizado en este artículo 
no constituye una actitud aislada. Exhaustivos estudios sobre el sistema 
parroquial de Nueva España evidencian que:

los tribunales episcopales no dieron por hecho que los sacerdotes acusados por 
crímenes [por sus feligreses] fuesen culpables, como tampoco los obispos 
necesariamente impidieron las promociones menores a aquellos que hubiesen 
sido declarados culpables por comportamiento inmoral, por falta de una 
adecuada administración parroquial, o por errores doctrinales. [...] A pesar de 
las duras sentencias contra los transgresores reincidentes, la actitud indulgente 
de la Iglesia para con los sacerdotes descarrilados es ilustrativa de que en siglo 
XVIII sólo eventualmente se les degradó, salvo en casos de asesinato, y en 
pocas ocasiones fueron despojados de sus beneficios de manera definitiva.154

Lo señalado por Taylor, junto a los casos estudiados en la región andina, 
dirigen nuestra atención a la similitud en los criterios empleados por 
la Iglesia católica a la hora de juzgar el comportamiento de sus repre-
sentantes en ambos espacios virreinales, así como la falta de sanciones 
contra los imputados, aun cuando fueran considerados culpables de 
las acusaciones imputadas. A la vez, no podemos evitar reconocer una 
persistente continuidad del accionar eclesiástico institucional entre el 
período tardo-colonial y nuestra contemporaneidad. 

La marcada tendencia de las autoridades eclesiásticas, como cons-
tatamos en el caso de Delgado, de mantener el secreto de sus archivos 
capitulares, así como la irrestricta presunción de inocencia que los jueces 
eclesiásticos —dependientes de los obispados— tenían respecto de los 
párrocos acusados, nos lleva a destacar las recientes investigaciones de 
Silvia Mostaccio y Ana María Celis. En el prólogo de Clero católico, abuso 
de poder y abusos sexuales, Carlos Álvarez S. J. señala que dicho libro:

153	 AAA, Arica Codpa, f. 1v, énfasis propio.
154	 Taylor 1999: 154-156, énfasis propio.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    147

trata sobre la historia del abuso sexual y del poder de la Iglesia católica. 
Al centro de estos relatos históricos están las víctimas. Las del presente, las 
del pasado y las del futuro. Las del pasado llegan a nosotros – en su gran 
mayoría- como voces censuradas que emergen en medio de archivos que reflejan 
las mismas políticas de silencio de la institución eclesial.155 

En la misma consonancia, la investigación coordinada por Celis, en el 
libro El abuso sexual en los contextos eclesiales, propone:

un estudio de las dinámicas relacionales del abuso sexual [… El] conocer 
elementos tales como la edad de las víctimas, los tipos de abusos cometidos, las 
relaciones que establecían los clérigos con la comunidad y con las víctimas, las 
estrategias utilizadas para victimizar, el uso de elementos religiosos en la dinámica 
abusiva, dentro de otros, entregarán elementos fundamentales para poder 
pensar estrategias de prevención.156

Tales «políticas de silencio» empleadas eclesiásticamente buscan mantener 
una apariencia de circunspección y buen manejo por parte de la insti-
tución que ve afectado su prestigio por el mal comportamiento de sus 
representantes: la Iglesia. No está de más volver a recordar la sugerencia 
entregada por el fiscal y corroborada por el abogado canónigo, quienes 
juzgaron las delaciones levantadas contra Delgado: «el seguimiento de 
esta causa, resultarían mayores disturbios en la feligresía, se conmoverían 
más los ánimos de aquel[l]los naturales».157 En otras palabras, es mejor 
no ahondar en las controversias asociadas a la causa para no dar espacio 
a un problema mayor que aqueje a la institucionalidad de la que ambos 
formaban parte. De modo que la preocupación última de los tribunales 
episcopales está en la honra de la Iglesia, y no en sus feligreses, aquel 
«rebaño vulnerable» que debían proteger. Ante tal comportamiento, 
una vez más, las voces de las víctimas del caso que nos ha convocado 
habrían quedado en el olvido, sepultadas por el silencio y la burocracia. 
Esperamos haberles dado aliento.

155	 Mostaccio 2024: 9, énfasis propio
156	 Celis 2024: 7, énfasis propio.
157	 AHL, Visita, f. 112r.



148    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Documentos de archivo

Archivo Arzobispal de Arequipa

Leg. Arica Codpa 1650-1891. «Cargos contra Andrés Delgado Cura de Codpa 
1804», ff. 2r y 14r. 

Archivo General de Indias

«Copia del dictamen sobre repartos que dio el coronel Dn. Demetrio Egan al 
Exmo Señor Dn. Manuel Guirior Virrey del Perú, en el año de 1778», 1778, 
Lima, 1002.

Archivo Histórico de Límites

«Autos librados por el Obispo de Arequipa, por el que serán examinados los testigos 
en la sumaria de capítulos que el común de indios de la doctrina de Belén a 
promovido contra su Cura», 1792, Ministerio de Relaciones Exteriores, Lima. 
ATE-22, Caja 423.

«Cuaderno de la Santa Visita de la Doctrina de San Martín de Codpa, realizada 
por don Jacinto de Araníbar, cura propio de San Pedro de Tacna, por orden del 
obispo de Arequipa, don Pedro José Chávez de la Rosa», 1804, Archivo Histórico 
de Límites, Ministerio de Relaciones Exteriores, Lima, ARV-007, Leg. 415.

Bibliografía

Acosta, Antonio. 2007. «La reforma eclesiástica y misional (siglo XVIII)». En 
Enrique Tandeter y Jorge Hidalgo Lehuedé (eds.), Historia general de América 
Latina IV. Procesos americanos hacia la redefinición colonial. Madrid: Ediciones 
Unesco/Editorial Trotta, 348-374.

Acosta, Antonio. 2014. Prácticas coloniales de la Iglesia en el Perú, siglos XVI-XVII. 
Sevilla: Aconcagua Libros.

Álvarez, Bartolomé. 1988 [1588]. De las costumbres y conversión de los indios del Perú. 
Memorial a Felipe II, ed. por Martín Rubio, María del Carmen, Juan Villarías 
Robles y Fermín del Pino Díaz. Madrid: Ediciones Polifemo.

Castro Flores, Nelson. 2024. ¡Que siempre haya gloria! La indigenización del cristia-
nismo en Charcas colonial. Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma 
de México. 

Celis, Ana María (ed.). 2024. El abuso sexual en los contextos eclesiales. Análisis del 
caso chileno. Aprendizajes y desafíos. Madrid: Centro UC Derecho y Religión y 
PPC Editorial y Distribuidora, S.A.



	 hidalgo et al.    Curas y feligreses    149

Choque Canqui, Roberto. 1994. «La servidumbre indígena andina de Bolivia». En 
Rossana Barragán, Dora Cajías y Seemin Gayum (eds.), El siglo XIX: Bolivia y 
América Latina. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 475-485.

Diez Hurtado, Alejandro. 2005. «Los sistemas de cargo religiosos y sus transfor-
maciones». En Manuel M. Marzal (ed.), Religiones andinas. Madrid: Editorial 
Trotta, 253-286.

Figueroa Ortiz, Erick E. 2021. «El obispo Alonso Ramírez Granero de Ávalos y las 
repercusiones locales de su gobierno desde el Memorial de Bartolomé Álvarez. 
Charcas, 1578-1585». Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia 5 (2): 
337-359.

Golte, Jürgen. 1980. Repartos y rebeliones: Túpac Amaru y las contradicciones de la 
economía colonial. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Hasche S., Renato, S.J. 1997. «La Iglesia de Arica en su contexto histórico». Anuario 
de Historia de la Iglesia en Chile 15: 13-45. 

Hidalgo Lehuedé, Jorge, Nelson Castro Flores y Julio Aguilar. 2013. «Historia 
de los pueblos andinos de Arica, Tarapacá y Atacama. Etnohistoriografía de 
un programa de investigación, 1971-2012». En Carlos Zanolli, Julia Costilla, 
Dolores Estruch y Alejandra Ramos (eds.), Los estudios andinos hoy. Práctica 
intelectual y estrategias de investigación. Rosario: Prohistoria ediciones, 243-276.

Hidalgo Lehuedé, Jorge y Camila Mardones Bravo. 2022. «Conflicto, negociación 
y religiosidad: relaciones entre curas y autoridades étnicas en la parroquia de 
Codpa, 1748». Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia 6 (2); 631-681.

Inostroza, Xochitl. 2017. «Familia y vida cotidiana en poblados indígenas rurales. 
Cacicazgo de Codpa (1774-1820)». MERIDIONAL, Revista Chilena de Estudios 
Latinoamericanos 8: 73-96.

Inostroza, Xochitl. 2019. Parroquia de Belén: Población, familia y comunidad de una 
doctrina aimara. Altos de Arica, 1763-1820. Santiago: Biblioteca Nacional de 
Chile y Centro de Investigaciones Diego Barras Arana.

Leal Landeros, J. 2019. Curas, indios y caciques. Las disputas sobre los bienes comunales 
de los pueblos de indios al sur del virreinato peruano durante el siglo XVIII. Tesis 
de maestría inédita. Mérida: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social (CIESAS).

Lohmann Villena, Guillermo. 2001. El corregidor de indios en el Perú bajo los Austrias. 
Lima: Fondo Editorial de la PUCP.

Mardones Bravo, Camila. 2024. La parroquia andina: Microhistoria y cultura mate-
rial. Carangas y Altos de Arica, 1720-1820. Tesis de doctorado en Medieval and 
Modern History. Hamburgo: Universidad de Hamburgo.

Marsilli, María. 2004. «Missing idolatry: mid-colonial interactions between parish 
priest and indians in the Diocese of Arequipa». Colonial Latin American Histo-
rical Review 13 (4): 399-421.



150    HIsTORICA   XLIX.2 2025 / e-ISSN 2223-375X

Marsilli, María. 2014. Hábitos perniciosos: Religión andina colonial en la diócesis de 
Arequipa (siglos XVI al XVIII). Santiago: Dibam y CSIC.

Millones, Luis. 1964. «Un movimiento nativista: el Taki Onkoy». Revista Peruana 
de Cultura 3: 134-140.

Millones, Luis. 2007. Taki Onkoy: De la enfermedad del canto a la epidemia. Santiago: 
Centro de Investigaciones Barros Arana. 

Moreno Cebrián, Alfredo. 1997. El corregidor de indios y la economía peruana del 
siglo XVIII. Los repartos forzosos de mercaderías. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas e Instituto «G. Fernández de Oviedo».

Mostaccio, Silvia, Editora. 2024. Clero católico, abuso de poder y abusos sexuales. 
Estudios de casos e instrumentos de investigación histórica (siglos XVI a prin-
cipios del XX). Santiago: Universidad Alberto Hurtado Ediciones.

Quispe Escobar, Albert. 2017. La Mit’a Religiosa. Cargos festivos, religiosidad y orga-
nización social en Tapacarí (Cochabamba) en la segunda mitad del siglo XVIII. La 
Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional.

Ramos, Gabriela. 1992. «Política eclesiástica y extirpación de la idolatría: discursos 
y silencios en torno al Taqui Onqoy». Revista Andina 10 (1): 147-169.

Taylor, William B. 1999. Ministros de lo sagrado: Sacerdotes y feligreses en el México 
del siglo XVIII, 2 vols. Ciudad de México: El Colegio de Michoacán, Secretaría 
de Gobernación y El Colegio de México.

Fecha de recepción: 25/02/2025
Fecha de aprobación: 17/07/2025


