
IUS ET VERITAS 70127Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

https://doi.org/10.18800/iusetveritas.202501.007

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el 
Derecho Internacional de los Derechos Humanos?(*)

Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law 
Heading?

Para Ana, María, Janet y las que vienen
Josefina Miró Quesada Gayoso(**)

Pontificia Universidad Católica de Perú (Lima, Perú)

Gabriela Andrea Saldivar Condori(***)

Universidad Católica de Santa María (Arequipa, Perú)

Resumen: En los últimos años, el debate sobre la legalización de la muerte médicamente 
asistida [MMA] ha cobrado impulso a nivel global. Cambios socioculturales, avances en 
bioética y pronunciamientos de organismos internacionales han generado que cada vez 
más países consideren su regulación. Sin embargo, el debate sigue marcado por tensiones 
jurídicas entre derechos humanos como la vida, libertad, vida privada, integridad personal. 
Este artículo analiza el estado actual del Derecho Internacional de los Derechos Humanos 
[DIDH] en relación con la legalización de la MMA. Para ello, examina los estándares 
desarrollados en los sistemas regionales y universal de derechos humanos, con especial 
atención a la jurisprudencia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos [TEDH] y los 
pronunciamientos de organismos de supervisión. Busca responder en qué medida la MMA 
es compatible con el DIDH y qué obligaciones tienen los Estados si deciden regularla. 
Finalmente, se presentan reflexiones sobre los criterios que deben considerarse al legislar 
esta práctica.
Palabras clave: Muerte médicamente asistida - Eutanasia - Suicidio asistido - Derecho a 
una muerte digna - Vida digna - Derecho Internacional de los Derechos Humanos - Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos
Abstract: In recent years, the debate around legalizing medical assistance in dying (MAID) 
has gained momentum worldwide. Sociocultural changes, advancements in bioethics, and 
statements from international organizations have contributed to an increase in the number 
of countries considering regulating MAID. However, the debate is still characterized by legal 
tensions between human rights such as the right to life, freedom, privacy, and personal 
integrity. This article analyzes the current state of International Human Rights Law (IHRL) 

(*)	 Nota del Equipo Editorial: este artículo fue recibido el 30 de marzo de 2025 y su publicación fue aprobada el 26 de junio de 2025.
(**)	 Abogada por la Pontificia Universidad Católica del Perú (Lima, Perú). Máster en Criminología por la Universidad de Cambridge 

(Reino Unido). Becaria Knight-Hennessy 2025 y candidata a magíster en Investigación Sociojurídica (JSM) por la Universidad de 
Stanford. Ha sido docente de la Facultad de Derecho de la PUCP y es actualmente, supervisora de tesis en la Escuela de Posgrado 
en Derecho de la PUCP. Ex investigadora visitante del Instituto de Criminología de la Universidad de Cambridge. Lideró con éxito los 
únicos dos casos de litigio estratégico en el Perú sobre derecho a una muerte digna (casos Ana Estrada y María Benito). Exasesora 
de la Alta Dirección de la Defensoría del Pueblo y expasante de la Defensoría de Derechos de las Víctimas de Naciones Unidas. 
Fue seleccionada Global Fellow of End-Of-Life-Care, programa internacional impulsado por las organizaciones Death with Dignity 
y The Completed Life Initiative en Estados Unidos; y fue Legal Fellow en la organización Compassion & Choices. Es actualmente 
cofundadora de Plataforma Dignidad, una red latinoamericana para avanzar el derecho a morir con dignidad. ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-4151-4716. Correo electrónico: josefina.miroquesada@pucp.edu.pe.

(***)	 Bachiller de Derecho por la Universidad Católica de Santa María. Expasante de la Corte Interamericana de Derechos Humanos. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4765-7005. Correo electrónico: gabrielasaldivar3@gmail.com.



128 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

in relation to the legalization of MAID. It examines the standards 
established by both regional and universal human rights systems, 
focusing on the caselaw of the European Court of Human Rights 
(ECtHR) and the statements issued by oversight bodies. The article 
aims to respond to what extent MAID is compatible with IHRL and 
what obligations states have when addressing this issue. Finally, 
it offers reflections on the criteria that should be considered when 
legislating this practice.
Key words: Medical Assistance in Dying - Euthanasia - Assisted 
Suicide - Right to die with dignity - Life with dignity - International 
Human Rights Law - European Court of Human Rights

1. Introducción

La asistencia médica en el morir o la muerte médicamente 
asistida [MMA] es la práctica en virtud de la cual un profesional 
médico asiste a una persona, léase un paciente(1) con una 
enfermedad terminal o grave e incurable, que le solicita poner 
fin a su vida, comúnmente para evitar sufrimientos físicos y/o 
psíquicos intolerables al final de esta. Es un término paraguas 
usado a nivel internacional, que comprende tanto el suministro 
de una sustancia letal por parte de un médico al paciente que 
lo solicita, así como la entrega o prescripción de medicamentos 
letales de un médico a un paciente para que este directamente 
los ingiera (Buchbinder & Cain, 2023).

A nivel global, existe una diversidad de conceptos que se 
usan para describir la MMA. En algunos espacios, es común 
aún el término “suicidio asistido”. Sin embargo, hay quienes 
consideran que es errado hablar de “suicidio” cuando los 
pacientes que solicitan la MMA están muriendo y, si pudieran, 
desearían seguir viviendo dignamente, pero no pueden dada 
su condición de salud. Por eso, la American Association of 

Suicidiology afirmó en 2017 que el suicidio es 
un fenómeno distinto al de la MMA(2). Aunque 
aún es común el término en ciertos contextos 
o legislaciones, en este trabajo se limitará su 
uso a lo necesario y tomando en cuenta la 
distinción semántica.

Con relación al concepto de eutanasia, 
también usado para describir la MMA, 
el tratamiento dado aquí es distinto. Si 
bien aún carga una connotación negativa 
asociada a la Alemania Nazi (Kragh, 2019), 
consideramos que esta distorsión histórica 
no es razón suficiente para dejar de usarlo. 
Primero porque un importante sector de la 
población está familiarizado con este dado 
su origen etimológico en griego: [eu] buena, 
[thanatos] muerte. Segundo porque ha sido 
redefinido con el tiempo. La misma Asociación 
Médica Mundial define la eutanasia como “el 
médico que administra deliberadamente una 
substancia letal o que realiza una intervención 
para causar la muerte de un paciente con 
capacidad de decisión por petición voluntaria 
de éste” (2019).

Por ende, a la actualidad, se entiende 
que la eutanasia solo puede ser voluntaria, 
activa y directa(3). Para fines de este artículo, 
si bien utilizaremos este concepto cuando 
sea pertinente, hemos optado por preferir el 
término MMA, que incluye tanto la eutanasia, 
como la asistencia médica al suicidio, por tener 
una connotación más neutral. El concepto de 

(1)	 Entendemos que la palabra “paciente” connota pasividad, ya que se asemeja a la idea de una persona que recibe una acción. 
Somos conscientes de que se necesita una palabra más adecuada que demuestre mayor capacidad de acción para describir a la 
persona usuaria de un sistema de salud. No obstante, hemos decidido utilizarla en este artículo por razones prácticas, dado su uso 
más extendido.

(2)	 Si bien este pronunciamiento está a la espera de ser actualizado, conviene destacar algunas diferencias que recoge la Asociación 
Americana de Suicidología. Entre estas que: (i) la MMA solo está disponible para pacientes terminales o con una expectativa de 
vida limitada, mientras que el suicidio no se restringe a una enfermedad y suele involucrar personas que podrían seguir viviendo 
mucho más tiempo; (ii) los pacientes que optan por la MMA no desean morir pero no tienen una opción viable para seguir viviendo 
debido a su enfermedad, mientras que el suicidio se relaciona con angustia psicológica, desesperanza e incapacidad de ver un 
futuro; (iii) los pacientes que desean la MMA suelen ver fortalecidos los lazos emocionales con sus seres queridos, mientras que 
el suicidio ocurre en aislamiento y soledad; (iv) el suicidio a menudo se percibe como ‘autodestrucción’, mientras que el paciente 
que desea una MMA lo ve como una forma de ‘autopreservación’ de su dignidad y autonomía; (v) el suicidio ha solido involucrar 
métodos violentos o traumáticos, mientras que la MMA es un proceso supervisado médicamente, pacífico e indoloro; (vi) La MMA 
requiere varios pedidos, tiempos de espera y supervisión médica, mientras que el suicidio suele ocurrir en un contexto transitorio 
de crisis aguda. Para más información, véase “Statement Of The American Association Of Suicidology: “Suicide” Is Not The Same 
As “Physician Aid In Dying”, de Colleen Creighton, Julie Cerel y Margaret P. Battin (2017), en https://ohiooptions.org/wp-content/
uploads/2016/02/AAS-PAD-Statement-Approved-10.30.17-ed-10-30-17.pdf

(3)	 Por tanto, no compartimos las definiciones que subclasifican a la eutanasia por tipología de eutanasia directa o indirecta; pasiva o 
activa; voluntaria o involuntaria. Como señala la Comisión de Asesoramiento bioético de la Federación Médica del Interior [FEMI] 
del Uruguay (2020), la eutanasia es una “acción encaminada a producir la muerte de un paciente, es decir, que la produce en forma 
directa mediante una acción causa-efecto única e inmediata” y esta únicamente puede ser “activa, directa y voluntaria” (p. 10).



IUS ET VERITAS 70129

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

Washington, Montana, Vermont, California, 
Nuevo México, Nueva Jersey, Maine, Hawái 
y Delaware) y Washington DC (2017), Nueva 
Zelanda (2021), Italia (2019), Austria (2022), 
España (2021), Portugal (2023) y Ecuador 
Ecuador (2024) y Uruguay (2025).

Sin embargo, en la últ ima década, 
movimientos a favor de la muerte digna han 
ganado un “momentum” que da cuenta de un 
cambio en la percepción sociocultural de la 
MMA, y en iniciativas dirigidas a legalizarla 
(Mroz et al., 2021). En Italia, la Asociación 
Luca Coscioni recolectó más de un millón 
de firmas para solicitar un referéndum que 
permitiera la eutanasia, aunque la Corte 
Constitucional la declaró luego inadmisible 
en 2022 (Eutanasia Legale, 2025). Pronto 
deberá pronunciarse sobre el pedido de un 
tribunal de Florencia para consultarle sobre 
la constitucionalidad de la eutanasia cuando 
un paciente, que cumple con los requisitos 
para acceder al suicidio asistido no puede, 
sin embargo, ingerir el medicamento letal (Il 
Post, 2025).

Por su parte, Nueva Zelanda legalizó la 
eutanasia vía un referéndum con 65% a favor 
(Jha, 2020). En Estados Unidos, ha habido 
un avance importante en la aprobación de 
leyes de MMA en los últimos ocho años, con 
siete jurisdicciones que tienen ya una ley de 
MMA(5); mientras que tuvieron que pasar 19 
años para autorizarla en los primeros cuatro 
Estados (Compassion & Choices, 2024, p. 
30).

Otras iniciativas han incluido acudir a 
tribunales mediante la revisión concreta 
de casos o abstracta de leyes. Decisiones 
judiciales favorables han sido emitidas por 
las más altas cortes de diversos Estados 
como la Corte Constitucional de Italia 
(2019), que despenalizó el suicidio asistido 
para pacientes dependientes de medidas 
de soporte vital (Verdú, 2019); de Alemania 
(2020) y Austria (2023), que declararon 
inconstitucional la prohibición absoluta del 
suicidio asistido; de España (2023) que ratificó 

MMA es similar al que usa la Ley Orgánica de Regulación de 
la Eutanasia [LORE] en España que define la “prestación de 
ayuda a morir” como la “acción derivada de proporcionar los 
medios necesarios a una persona que cumple los requisitos 
previstos en esta Ley y que ha manifestado su deseo de morir”, 
y que incluye dos modalidades: la administración directa al 
paciente de una sustancia por parte del profesional sanitario 
competente, y la prescripción o el suministro por parte del 
profesional sanitario de una sustancia letal al paciente para 
que este la autoadministre.

Hecha esta aclaración terminológica, este artículo 
tiene como propósito analizar el estado actual del Derecho 
Internacional de los Derechos Humanos[DIDH]  en torno a la 
legalización de la MMA. Por lo general, permitir esta opción al 
final de la vida plantea para los Estados un aparente conflicto 
entre el derecho a la vida, por un lado, y por el otro, a la vida 
privada, autonomía, dignidad o integridad personal. Este trabajo 
analiza críticamente los estándares del DIDH consolidados 
en la última década sobre este tema. Buscamos responder 
a las siguientes preguntas: ¿En qué estado se encuentra la 
MMA con relación a recientes estándares del DIDH? ¿En qué 
medida la MMA es compatible con el DIDH? ¿Qué obligaciones 
internacionales tienen los Estados que están debatiendo la 
posibilidad de despenalizar y/o legalizarla?

Para ello, el artículo se dividirá de la siguiente manera. 
Una primera parte desarrolla el contexto global actual en 
el que se inserta el debate sobre legalizar la MMA. Una 
segunda, se centra en los más recientes estándares de los 
sistemas regionales de derechos humanos sobre este tema, 
con énfasis en el sistema europeo, donde hay, al menos, siete 
sentencias emitidas por el Tribunal Europeo de Derechos 
Humanos [TEDH]. Una tercera analiza los pronunciamientos 
de mecanismos de supervisión de derechos humanos del 
Sistema Universal de Derechos Humanos (SUDH). Finalmente, 
se concluye con reflexiones y criterios que deben considerar 
los Estados que se proponen despenalizar y/o legislar esta 
práctica dentro de sus jurisdicciones.

2. La llegada de un “momentum”

A nivel internacional, aún son pocos los países que han 
despenalizado y/o legalizado alguna de las modalidades de 
MMA: Suiza (1937), Alemania (1871), Colombia (1997), Países 
Bajos (2001), Bélgica (2002), Luxemburgo (2009), Canadá 
(2016), los seis Estados de Australia (2021-2025), once Estados 
en Estados Unidos (Compassion & Choices, s.f.) (Oregón, 

(5)	 La muerte médicamente asistida (Medical Aid in Dying) en Estados Unidos es la práctica en virtud del cual, una persona mentalmente 
capaz con una enfermedad terminal [pronóstico de vida de seis meses] solicita a un proveedor médico una prescripción médica 
para acceder a una medicación que deba ser auto suministrada para poder acceder a una muerte en paz (Compassion & Choice, 
2024, p. 24).



130 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

la constitucionalidad de la LORE; de Ecuador (2024), que 
declaró inconstitucional la criminalización total de la eutanasia; 
y de Perú (2022), cuya Corte Suprema de Justicia(6) ratificó 
la sentencia que despenalizó en el caso concreto de Ana 
Estrada la eutanasia, llegando a reconocer esta práctica como 
expresión de un derecho innominado a morir con dignidad.

Incluso, en algunas de las jurisdicciones que ya habían 
legalizado la MMA, como Canadá y Colombia, sus respectivas 
Cortes Constitucionales han expandido mediante fallos 
posteriores la accesibilidad de esta opción al final de vida, por 
ejemplo, eliminando el requisito de prognosis de vida de seis 
meses, es decir, una enfermedad terminal. Ello, con base en 
una argumentación jurídica que considera que la MMA es un 
derecho constitucional fundamental. En el caso de Oregón, el 
primer Estado en Estados Unidos en legalizarlo, y Vermont, 
también se han dado importantes avances de accesibilidad 
mediante la eliminación de barreras para acceder a la MMA, 
como es el requisito de la residencia (U.S. District Court for 
the District of Vermont. Caso Bluestein vs. Scott, 2022 & 
Settlement Agreement and release of claims Gideonse vs. 
Brown et al., 2022).

Desde los Parlamentos también se han planteado proyectos 
de ley a nivel comparado en la última década. En los últimos 
meses, uno de los casos más sonados es el “Terminally Ill 
Adults (End of Life) Bill”, presentado en Inglaterra y Gales por la 
congresista Kim Leadbeater en octubre de 2024 para legalizar 
el “suicidio asistido” para pacientes terminales y mentalmente 
competentes. Aprobado por la Cámara de los Comunes, 
debe aún pasar por el Senado (Clarke, 2025). Igualmente, la 
Asamblea General en Francia aprobó recientemente con una 
abrumadora mayoría un proyecto de ley para legalizar la muerte 
asistida, pero falta todavía el Senado (Corbet, 2025).

En América Latina, son varios Estados cuyos Congresos 
han propuesto regular esta opción de fin de vida. En Colombia, 
a pesar de que existen sendas sentencias de la Corte 
Constitucional que ratifica la eutanasia y el suicidio médicamente 
asistido como un derecho fundamental a morir con dignidad, y 
un protocolo del Ministerio de Salud que reglamenta la eutanasia 
(2015), se han presentado varios proyectos de ley para legislar 

la práctica, en atención a la exhortación 
de la Corte Constitucional (Congreso de la 
República de Colombia, 2024). En Perú, tras 
la sentencia del histórico caso de Ana Estrada 
que despenalizó la eutanasia en su caso, se 
han presentado también proyectos de ley para 
regularla de manera general (Solar, 2024). En 
Ecuador, en cumplimiento del fallo de la Corte 
Constitucional recaído en el expediente No. 
67-23-IN/24, que despenalizó la eutanasia, la 
Defensoría del Pueblo presentó un proyecto 
de ley a la Asamblea Nacional para que se 
legisle, aún pendiente de debate (Defensoría 
del Pueblo de Ecuador, 2024). En Chile 
(Ávila, 2025), fue aprobado un proyecto de 
ley para legalizar la eutanasia en la cámara 
de diputados, pero aún está pendiente de 
ser discutido en el Senado. En Uruguay 
(Díaz Campanella, 2025), el 15 de octubre 
de 2025, el Parlamento aprobó el proyecto 
de ley de muerte digna que legalizó la 
eutanasia. Argentina (Cayón, 2025), por su 
parte, ha vuelto a presentar proyectos de ley 
para permitir esta opción, siguiendo el caso 
de Uruguay.

Cada uno de estos avances plantea un 
debate contemporáneo en torno a la viabilidad 
jurídica de despenalizar y/o legislar(7) la MMA 
a nivel doméstico. Supone redefinirla de 
entenderla como un delito a una opción más 
que materializa la autonomía del paciente 
sobre el cuidado al fin de su vida. Implica 
tratarla como una alternativa tan legal como lo 
son los cuidados paliativos, el rechazo o retiro 
de tratamientos médicos de soporte vital, o la 
adecuación del esfuerzo terapéutico(8).

Desde el derecho comparado, se viene 
reconociendo este cambio en la forma en la 
que abordamos el fin de vida. Así lo sostuvo el 

(6)	 La Corte Suprema de Justicia es la máxima instancia del Poder Judicial en el Perú. Tiene la última palabra en procesos de control 
difuso, cuando se inaplica una norma a un caso concreto, como ocurrió en el de Ana Estrada. Dado que la sentencia en primera 
instancia no fue apelada por las partes demandadas, no llegó nunca al Tribunal Constitucional.

(7)	 Aunque en este artículo el enfoque se presenta como si fuera indistinto una u otra opción, en la práctica, no lo es. La 
despenalización es el primer paso para permitir la muerte asistida, pero es insuficiente. Por un lado, los Estados requieren 
regularla debidamente para proteger el derecho a la vida de las personas vulnerables; por el otro, para optimizar también 
la autonomía de las personas con enfermedades terminales o graves e incurables, que les generen sufrimientos físicos y/o 
psíquicos.

(8)	 Es el acto de retirar o no iniciar medidas terapéuticas cuando son inútiles o fútiles para la mejora del paciente, cuando 
los tratamientos no cumplen con los principios de proporcionalidad terapéutica. Corresponde a lo que antes se llamaba 
“eutanasia pasiva”.



IUS ET VERITAS 70131

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

respuesta de la sociedad civil a nuevas 
necesidades humanas y realidades. Fueron 
planteados por el Instituto de Derechos 
Humanos de Cataluña en 2009, que incluyó 
el derecho a una muerte digna(9) como parte 
de la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos Emergentes.

Dicho documento declarativo nació de 
la idea de que los seres humanos tenemos 
más derechos que los que están positivizados 
en ordenamientos jurídicos domésticos o 
internacionales. Son derechos que, “por 
un lado, emergen después de haber sido 
sumergidos por el olvido, la indiferencia y 
el menosprecio por parte de los Estados, 
y el conjunto del sistema internacional; y 
por el otro, que aparecen ante la rápida 
y constante evolución de las sociedades 
globalizadas” (Armijo, 2018, p. 24). Si bien no 
están expresamente reconocidos en tratados 
internacionales de derechos humanos, se les 
considera en proceso de emergencia.

La categoría jurídica de derecho humano 
emergente supone una reinvención y 
reinterpretación de los valores que inspiran 
los derechos humanos originados en la 
Declaración Universal de los Derechos 
Humanos de 1948 (Miró Quesada, 2021, 
p. 144). Este concepto se asemeja al de 
derechos fundamentales, innominados o 
implícitos. Dicha noción es extraída del 
derecho constitucional, que supone la 
creación de “nuevos” derechos o nuevos 
contenidos de viejos derechos (Bidar t 
Campos, 2002). La premisa detrás de esta 
doctrina es que los derechos humanos o 
fundamentales no son un catálogo cerrado, 
sino que están en constante evolución.

Esto ha sido reconocido implícitamente 
en el Sistema Interamericano de Derechos 
Humanos [SIDH]. El artículo 29, numeral c(10) 
de la Convención Americana de Derechos 
Humanos [CADH] reconoce los derechos no 

Tribunal Constitucional de España (2023) al afirmar que el “derecho 
de prestación de ayuda para morir” “(...) ha de ser considerado 
teniendo en cuenta la evolución cultural, moral y jurídica que 
se ha producido en las últimas décadas en nuestra sociedad y 
en las de nuestro entorno” (párr. 4). La Corte Constitucional de 
Colombia también en su fallo C-233-21 (2021) señala que, si bien 
la situación del derecho comparado no permite evidenciar una 
posición única sobre este problema jurídico, sí “demuestra una 
apertura progresiva y paulatina hacia la prestación de servicios 
para la muerte digna, y la posible atenuación de las distinciones 
en el trato jurídico que se le da al homicidio por piedad y la ayuda 
o inducción al suicidio [más conocida en el derecho comparado 
como suicidio asistido]” (párr. 355).

Incluso, a nivel internacional, el TEDH, en su más reciente 
sentencia Karsai vs. Hungría (2024) ha reconocido que, en 
la actualidad, existe una tendencia que está emergiendo a 
nivel internacional de Estados hacia la despenalización de la 
asistencia médica en el morir, especialmente con relación a 
pacientes que sufren de condiciones incurables (párr. 143).

Este “momentum” a favor de disputar el tratamiento actual 
de la criminalización de la MMA en el derecho comparado no 
es aleatorio. Responde a transformaciones sociales, culturales 
y económicas por las que han transitado nuestras sociedades 
en las últimas décadas. El preámbulo de la LORE en España 
destaca algunas de estas:

La creciente prolongación de la esperanza de vida, con el 
consiguiente retraso en la edad de morir, en condiciones no pocas 
veces de importante deterioro físico y psíquico; el incremento 
de los medios técnicos capaces de sostener durante un tiempo 
prolongado la vida de las personas, sin lograr la curación o una 
mejora significativa de la calidad de vida; la secularización de 
la vida y conciencia social y de los valores de las personas; o el 
reconocimiento de la autonomía de la persona también en el ámbito 
sanitario, entre otros factores.

García Ramírez (2004), por su parte, destaca también a los 
progresos de la medicina que prolongan la existencia biológica, 
los horrores del encarnizamiento terapéutico “que se aplica en 
la lucha pura y simple contra la muerte”, la secularización de 
la vida y la propia muerte, así como el conflicto entre valores 
como la vida y la calidad de vida, que han llevado a considerar 
en nuestros tiempos la permisión de la eutanasia (p. 888).

Tales cambios en sociedad han contribuido a crear un 
debate en torno a la emergencia de nuevos derechos. Los 
Derechos Humanos Emergentes son, por ejemplo, una 

(9)	 El “derecho a una muerte digna” que incluye la Declaración de Derechos Humanos Emergentes es definido como: “el derecho a que 
se respete su voluntad de no prolongar artificialmente su vida, expresada en un testamento vital o documento similar formalizado 
con las debidas garantías”. Es decir, es restringido a casos de adecuación del esfuerzo terapéutico.

(10)	 Artículo 29. Ninguna disposición de la presente Convención puede ser interpretada en el sentido de: (...) c) Excluir otros derechos 
y garantías que son inherentes al ser humano o que se derivan de la forma democrática representativa de gobierno.



132 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

enumerados cuando señala que ninguna de sus disposiciones 
puede ser interpretada en el sentido de excluir “otros derechos 
y garantías que son inherentes al ser humano o que se derivan 
de la forma democrática representativa del gobierno”.

Esta disposición legal reaf irma que los derechos 
expresamente consagrados en dicho tratado no se agotan 
ahí. La propia CADH reconoce que otros derechos pueden 
ser incluidos en su régimen de protección(11). Por eso, en 
vía de interpretación, la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos, en adelante “Corte IDH”, ha reconocido derechos, 
implícitos o no enumerado como a la identidad (Caso Rochac 
Hernández y otros vs. El Salvador, 2014, párr. 117), a la verdad 
(Caso Velásquez Rodríguez vs. Honduras, 1988, párr. 86), a la 
propiedad indígena (Caso Comunidad Indígena Yakye Axa vs. 
Paraguay, 2005, párr. 143), a la autonomía reproductiva (Caso 
Artavia Murillo y otros vs. Costa Rica párr. 150), a defender 
derechos humanos (Caso Escaleras Mejía y otros vs. Honduras, 
2018, párr. 43), a la negociación colectiva (Caso Miembros del 
Sindicato Único de Trabajadores de ECASA [SUTECASA] vs. 
Perú, 2024, párr. 190), o a un medio ambiente sano (Opinión 
Consultiva OC-23/17, 2017, párr. 63). Ello evidencia la recepción 
de derechos, deberes y garantías no enumerados en el DIDH, lo 
que facilita una evolución progresiva y abierta para la protección 
internacional de nuevos derechos (Espiell, 2000, p. 172).

Al amparo de este encuadre doctrinario, Correa Montoya 
(2021) sostiene que el derecho a morir con dignidad, que 
comprende en sus dimensiones el acceso a una MMA, es 
un derecho humano en emergencia. Si bien sus avances 
en la agenda internacional son aún tímidos y, sobre todo, 
con relación al derecho a no prolongar la vida de manera 
innecesaria, agrega que esta conceptualización se espera 
catalice decisiones más profundas sobre el fin de vida como 
un derecho internacionalmente protegido (p. 132).

A nivel doméstico, Colombia es el mejor ejemplo en el 
que la Corte Constitucional ha consolidado la muerte digna 
como un derecho fundamental, autónomo, independiente y 
multidimensional que involucra “un conjunto de facultades 
que permiten a una persona ejercer su autonomía y tener 
control sobre el proceso de su muerte e imponer a terceros 
límites respecto a las decisiones que se tomen en el marco 
del cuidado de la salud” (2017, párr. 6.1.8). A la actualidad, ha 
reconocido cuatro mecanismos para ejercerlo: los cuidados 
paliativos, la adecuación del esfuerzo terapéutico, la eutanasia 
y la asistencia médica al suicidio (2022).

En Perú, por su parte, el caso de Ana Estrada permitió la 
posibilidad de encuadrar la MMA, eutanasia específicamente, 

como expresión de un nuevo derecho a morir 
con dignidad; aunque este reconocimiento no 
llevó, por razón del tipo de proceso judicial, a 
su despenalización general (Miró Quesada, 
2021). El Tribunal Constitucional de España, 
en igual sentido, ha reconocido la existencia 
de un derecho subjetivo de naturaleza 
prestacional, a la autodeterminación sobre la 
propia muerte que descansa en los derechos 
fundamentales a la integridad física y moral, 
así como en los principios de dignidad y libre 
desarrollo de la personalidad o autonomía.

Esta tendencia emergente a nivel global, 
principalmente de Estados de Occidente, a 
debatir y/o a autorizar vía los Parlamentos 
o Tribunales, especialmente las más altas 
Cortes de los países en cuestión, alguna de 
las formas de la MMA, sumado a la iniciativa 
de Estados, o movimientos de la sociedad 
civil de reconocer la autodeterminación 
en el propio proceso de muerte como un 
derecho innominado o emergente, da cuenta 
de transformaciones significativas en la 
percepción y el abordaje de las decisiones 
que se toman al final de la vida.

Estos cambios han sido identificados 
por diversos actores de la comunidad 
internacional, y son un importante punto 
de inflexión en la valoración del estado de 
absoluta criminalización de los Estados sobre 
la MMA. Esto los ha llevado a asumir nuevas 
posturas en torno a los derechos humanos 
que entrarían en tensión, sea manteniendo el 
estatus jurídico de prohibición, o modificándola 
hacia una futura legalización. Algunos incluyen 
pronunciamientos de órganos de sistemas 
regionales y universales de derechos humanos, 
que serán analizados a continuación.

3. Sistemas Regionales de 
Derechos Humanos

De los tres sistemas regionales de derechos 
humanos, el único tribunal internacional que 
se ha pronunciado expresamente sobre la 
compatibilidad de la MMA y el DIDH es el 

(11)	 Artículo 31. Podrán ser incluidos en el régimen de protección de esta Convención otros derechos y libertades que sean reconocidos 
de acuerdo con los procedimientos establecidos en los artículos 76 y 77.



IUS ET VERITAS 70133

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

la salud de otros o seguridad pública, sino al 
hecho de que las circunstancias particulares 
de estos casos no habían sido ignoradas 
por el sistema de justicia en Reino Unido 
y habían tenido relevancia al momento de 
decidir si se perseguían o no penalmente en 
nombre de un interés público. Como sostiene 
Kayacan (2022), este razonamiento podría 
sugerir una futura obligación positiva del 
Estado de prestar especial atención a estas 
circunstancias cuando se decide procesar o 
no un caso de muerte asistida; quizás, algún 
día, si el derecho penal o procesal penal no 
las considerase al valorar la persecución de 
este delito, podría tratarse, entonces, de una 
violación al derecho a la vida privada (p. 177).

Sobre el derecho a la vida (artículo 2), el 
TEDH negó que pudiera derivarse de este un 
derecho a morir, pues este sería su “antítesis” 
(párr. 39). Además, negó que el Estado 
hubiese sometido a la Sra. Pretty a tratos, 
crueles e inhumanos (artículo 3), ya que el 
sufrimiento derivado de una enfermedad 
natural solo podría estar comprendido por 
este artículo si dicha condición fuese creada 
o agravada por medidas atribuibles a las 
autoridades, lo que no se presentaba en 
este caso (párr. 52). A nuestro parecer, ello 
resulta controvertido si consideramos que 
esa medida era justamente la negativa del 
Estado de aceptar la solicitud de la Sra. Pretty 
y asistirla para acelerar su muerte, forzándola, 
por ende, dado el estado de criminalización 
total, a sobrellevar sufrimientos intolerables 
al final de vida.

Finalmente, el tribunal rechazó también 
el argumento de la Sra. Pretty, de que la 
prohibición penal solo afectaba a las personas 
inmovilizadas físicamente como ella, quienes 
requerían de la asistencia de terceros para 
quitarse la vida (párr. 86). El TEDH reiteró 
que, dado que la restricción perseguía 
fines legítimos, no podía ser una medida 
discriminatoria.
3.1.2. Haas vs. Suiza (2011)
El caso Haas vs. Suiza (2011) gira en torno a 
la solicitud de MMA o suicidio asistido del Sr. 
Haas, una persona con un trastorno mental, 
específicamente un desorden bipolar grave 
que padecía desde hacía 20 años, y que tuvo 
dos intentos de suicidio. El Sr. Haas contactó 

TEDH o Tribunal de Estrasburgo. Hasta donde conocemos, 
ningún caso sobre autonomía al final de vida ha sido resuelto 
por la Corte IDH o la Corte Africana. Por ello, esta sección 
se centrará en desarrollar y analizar las tendencias en la 
jurisprudencia del Tribunal de Estrasburgo.

Sin perjuicio de ello, por razones de proximidad geográfica, 
aunado a la vinculatoriedad de instrumentos de derechos 
humanos que forman parte del SIDH, se destacan aquí los 
estándares de derechos humanos de aquellos estrechamente 
conexos a la MMA que resultan pertinentes para analizar su 
legalización en los Estados de la región latinoamericana.
3.1. Sistema Europeo: el Tribunal de Estrasburgo
A la actualidad, el TEDH tiene siete sentencias emitidas en los 
últimos veinte años desde el primer caso que resolvió: Pretty 
vs. Reino Unido (2002). Los primeros casos se centraron en 
peticiones de suicidio asistido y de retiro de tratamientos de 
soporte vital, y recién a partir del caso Mortier vs. Bélgica 
(2022), empieza a explorar la eutanasia. En su último caso, 
Karsai vs. Hungría (2024), el TEDH deja a un lado las confusas 
terminologías que usualmente están presentes en este debate 
y opta por el término “asistencia médica en el morir” [en inglés: 
“phyisican-assisted dying”] para cubrir tanto la eutanasia como 
el suicidio asistido. Con ello, deja claro que la MMA difiere del 
rechazo o retiro de tratamientos de soporte vital, que antes 
recibía el nombre de “eutanasia pasiva”.
3.1.1. Pretty vs. Reino Unido (2002)
El caso de la Sra. Diane Pretty fue el primero que llegó 
al Tribunal de Estrasburgo en 2002. La Sra. Pretty era 
una mujer de 43 años diagnosticada con una enfermedad 
neurodegenerativa conocida como esclerosis lateral amiotrófica 
[ELA] que deseaba que su esposo la ayude a morir para 
evitar vivir sufrimientos intolerables en la etapa final de su 
enfermedad. La Sra. Pretty alegaba que la prohibición penal 
impuesta por el Reino Unido que, aún hoy, sanciona el delito 
de suicidio asistido con una pena de hasta 14 años de cárcel 
a quien asiste a otro a quitarse la vida vulneraba sus derechos 
a la vida, a no sufrir tratos inhumanos, a la vida privada, a la 
libertad de pensamiento y a la no discriminación.

El TEDH, sin embargo, desestimó el recurso de la Sra. 
Pretty argumentando que la legislación penal del Reino Unido 
no vulneraba el CEDH. Aunque no descartó que el derecho a 
la vida privada (artículo 8, inciso 1 del CEDH) comprendiera 
la autodeterminación sobre cómo vivir la propia vida, incluido 
en su etapa final (párr. 65), y reconoció que indirectamente 
incluía nociones de calidad de vida (párr. 65), consideró 
que la intervención del Estado para restringir esa libertad se 
encontraba justificada, pues perseguía un objetivo legítimo: 
proteger la vida de personas vulnerables y evitar abusos en 
su contra (párrs. 68-69).

En la valoración del TEDH sobre la restricción al derecho a 
la vida privada, este no solo consideró intereses vinculados a 



134 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

a 170 psiquiatras para obtener una orden médica que le diera 
acceso a la sustancia letal, pero ninguno se la dio. El peticionario 
reclamaba que la negativa del Estado suizo de entregarle una 
sustancia letal, sin prescripción médica, para causar su propia 
muerte vulneraba su derecho a la vida privada al prohibirle 
controlar la forma y el momento de su muerte.

El TEDH, sin embargo, sostuvo que el Estado suizo no vulneró 
el CEDH, pues el Sr. Haas, quien carecía de una prescripción 
médica para la obtención del fármaco letal, no cumplía con los 
criterios de elegibilidad establecidos en la legislación nacional. 
En su opinión, las restricciones impuestas por Suiza perseguían 
un fin legítimo y eran razonables. Si bien el tribunal ratificó que el 
contenido del derecho a la vida privada (artículo 8) comprende la 
libertad de una persona de decidir el modo y manera de acabar 
con su vida, y agregó que no hay un consenso entre los Estados 
miembros del Consejo de Europa sobre cómo armonizar este 
derecho con otros derechos fundamentales como el de la vida 
ante posibles riesgos de abusos.

Por eso, sostuvo que cada Estado goza de un margen 
de apreciación amplio que les permite decidir cómo mejor 
regular esta práctica. La doctrina del “margen de apreciación” 
le habilita al TEDH a no intervenir en asuntos que están siendo 
desarrollados a nivel interno en un Estado, si considera que no 
hay consenso entre los Estados miembros del Consejo Europeo 
para regularlo (Kunz, 2024, p. 152). Presupone un cierto grado 
de deferencia al Estado de abordar una política, basado en 
el principio de subsidiariedad, especialmente frente a temas 
controvertidos, en el que no hay claridad sobre la naturaleza 
de un derecho o no hay consenso sobre cómo tratarlo.

Esta libertad otorgada a los Estados para regular ciertos 
temas a nivel interno, sin embargo, no es ilimitada. De ahí, 
que el TEDH sostuviese que, si un Estado decide legislar la 
MMA a nivel interno, el derecho a la vida (artículo 2) les exige 
implementar salvaguardias legales en sus ordenamientos 
para evitar posibles abusos. Este caso fue el primer caso en 
el que el TEDH utiliza el derecho a la vida para derivar de 
este una obligación positiva de los Estados de implementar 
medidas de seguridad y control antes, durante y después 
de la MMA.
3.1.3. Koch vs. Alemania (2013) y Gross vs. Suiza (2014)
Dos años más tarde, en el caso Koch vs. Alemania (2013), 
el TEDH se pronuncia sobre el pedido del Sr. Koch, al que el 
Estado alemán le negó la entrega de una sustancia letal para 
su esposa de iniciales “B.K.”, quien tenía una cuadriplejia total, y 
le había pedido que la ayudara a morir. Ante la negativa, ambos 
viajaron a Suiza para que ella pueda acceder a un suicidio 
asistido. El TEDH sostuvo que la negativa de los tribunales 
de Alemania de no pronunciarse sobre el fondo de su caso 
porque el Sr. Koch “no era la víctima directa” había vulnerado 
su derecho a la vida privada. Sin embargo, confirmó lo que ya 
había señalado en el caso Haas: que la negativa de facilitar 

una MMA a un solicitante estaba dentro del 
margen de apreciación de los Estados.

Por su parte, el caso Gross vs. Suiza 
(2014) es similar al Haas. También involucra 
a una peticionaria, Alda Gross que, sin tener 
una condición médica o enfermedad terminal 
pero sí dos intentos previos de suicidio, 
recibió una negativa de los médicos de 
prescribirle medicamentos letales, conforme a 
la legislación suiza en torno al llamado suicidio 
asistido. La Sra. Gross alegaba la vulneración 
de su derecho a la vida privada (artículo 8). Si 
bien el TEDH determinó que Suiza sí vulneró 
su derecho a la vida privada, ello no fue por 
negarle el acceso a una orden médica, sino 
porque el Estado no garantizó de manera 
suficientemente clara el marco normativo que 
permitía el acceso a una MMA (párr. 66).
3.1.4. Lambert y otros vs. Francia (2015)
Un año después, en 2015, el TEDH se 
pronunció sobre el caso Lambert y otros 
vs. Francia, donde afianza su posición de 
diferenciar la MMA de solicitudes de retiro o 
rechazo a tratamientos médicos de soporte 
vital. El tribunal debía resolver si la decisión 
de médicos en Francia de retirarle la nutrición 
e hidratación artificial al Sr. Lambert, un 
paciente en estado vegetal irreversible, era 
o no compatible con el CEDH.

A consideración de los médicos, el 
tratamiento era fútil y desproporcionado; esto 
es, se trataba de una práctica conforme a la 
ética médica, como es la AET. Si bien antes del 
accidente, el Sr. Lambert habría manifestado 
no querer vivir en esas condiciones, no dejó 
directivas anticipadas para ello. Por tanto, 
sus padres iniciaron una serie de procesos 
judiciales y administrativos sin éxito, alegando 
que el Estado había vulnerado su derecho a 
la vida al retirarle estas medidas.

Los jueces del TEDH señalaron que, si 
bien no hay consenso entre los Estados del 
Consejo Europeo a favor del retiro de medidas 
de soporte vital, la mayoría sí lo permite. De 
hecho, sí hay un consenso sobre el deber 
de respetar los deseos de un paciente en 
decisiones sobre el final de vida (párr. 147). 
No obstante, reiteró nuevamente que, en 
esta materia, los Estados tienen un margen 
de apreciación que les permite balancear la 
autonomía individual con la protección del 



IUS ET VERITAS 70135

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

Por eso, determinó la responsabilidad 
internacional del Estado belga de vulnerar el 
derecho a la vida (artículo 2), no por autorizar 
la eutanasia, sino por carecer de un órgano de 
revisión independiente que investigara estos 
casos ex-post, y por la demora excesiva de 
dicha investigación penal (párr. 169).
3.1.6. Karsai vs. Hungría (2024)
Finalmente, en su más reciente caso Karsai 
vs. Hungría (2024), el peticionario, Daniel 
Karsai, un abogado de derechos humanos, 
diagnosticado con ELA, demandó a Hungría 
por considerar que la criminalización total 
de la MMA vulneraba sus derechos. No sólo 
por no permitirle acceder en su país a esta 
opción, sino por incluso sancionar a terceros 
que lo asistan si decidiese viajar con ellos al 
extranjero para recurrir a ella.

El Sr. Karsai planteó no sólo que esta 
criminalización vulneraba sus derechos 
a la vida privada (artículo 8), sino que era 
discriminatoria (artículo 2). Esto último 
pues señalaba que existía un tratamiento 
diferenciado no justificado entre pacientes 
como él y pacientes que dependían de 
medidas de soporte vital que, a diferencia 
de él, tenían la opción de retirar o suspender 
los tratamientos médicos para acelerar 
su propia muerte. El peticionario también 
justificó la necesidad de un cambio en la 
posición del TEDH con base en la existencia 
de una tendencia internacional y un consenso 
emergente entre los países a nivel global a 
favor de la MMA.

Aunque el TEDH reconoció que “cierta 
tendencia está emergiendo hac ia la 
despenalización de la MMA”, especialmente 
con relación a pacientes que están sufriendo 
de condiciones incurables (párr. 143), sostuvo 
que aún la mayoría de los Estados miembros 
del Consejo de Europa prohíbe e incluso, 
persigue penalmente esta práctica. Si bien 
el TEDH no acoge el planteamiento del Sr. 
Karsai, consideramos que hay tres puntos que 
resaltan para el debate de la compatibilidad 
entre la MMA y el DIDH.

El primero es que el TEDH rechaza la 
relación que hace el Estado de Hungría entre 
la MMA y el capacitismo. Sostuvo que no 
puede decirse que la MMA sea discriminatoria 
contra las personas con discapacidad [PCD], 

derecho a la vida (párr. 148). Con relación a las obligaciones 
positivas que derivan de este derecho, el TEDH sostuvo que, 
frente a pedidos de retiro de tratamientos médicos, deben 
cumplirse: (i) la existencia de un marco normativo adecuado 
que lo regule; (ii) valorarse si los deseos del paciente se han 
manifestado previamente, así como las opiniones médicas, 
y finalmente, (iii) debe preverse la posibilidad de acudir a los 
tribunales en caso de que existan dudas sobre la mejor decisión 
para el paciente (párr. 143).
3.1.5. Mortier vs. Bélgica (2022)
El caso Mortier vs. Bélgica (2022) es el primero en el que 
el TEDH se pronuncia sobre una eutanasia. El peticionario 
era el hijo de la Sra. Godelieva, una mujer que sufrió de 
depresión por 40 años y accedió a la eutanasia, conforme 
al ordenamiento jurídico belga, por estar padeciendo de 
sufrimientos psicológicos crónicos que no podían ser aliviados 
pese a los tratamientos psiquiátricos que había agotado. La Sra. 
Godelieva no les consultó a sus hijos de su decisión; solo les 
avisó por correo. El peticionario sostuvo que las salvaguardias 
que tenía Bélgica habían sido insuficientes y que el Estado no 
protegió la vida de su madre.

El TEDH volvió a decir lo que dijo en Haas vs. Suiza (2011), 
respecto a que el derecho a decidir sobre los términos en los 
que una persona pone final a su vida está protegido por el 
derecho a la vida privada (artículo 8). Sin embargo, no llega a 
afirmar que la negativa de un Estado de brindar la prestación de 
la MMA para conseguirla sea contraria al CEDH en el sentido 
de que le sea exigible al Estado poner a disposición efectiva 
de la solicitante esta opción de fin de vida (párr. 135).

Lo que sí dijo categóricamente es que el derecho a la vida 
(artículo 2), aunque no pueda derivarse de este “un derecho a 
morir”, como afirmó en Pretty, no puede ser interpretado como 
un obstáculo que prohíba la despenalización condicionada de 
la eutanasia (párr. 138). Por el contrario, el derecho a la vida 
exige que la despenalización de la MMA venga acompañada de 
salvaguardias institucionales para prevenir el abuso. Con ello, 
coincidió con la posición del Consejo de Derechos Humanos 
[CDN] de Naciones Unidas (párr. 139), y agregó que, cuando 
el sufrimiento es mental, estas salvaguardias deben ser aún 
mayores (párr. 148).

En esa línea, el TEDH estableció que las salvaguardias 
previstas en el ordenamiento jurídico belga para aprobar la 
MMA sí fueron suficientes. No obstante, señaló que, si bien 
los jueces no pueden sustituir a los médicos que aprobaron 
conforme a ley la eutanasia de la Sra. Godelieva (párrs. 
145-146), el Estado debió garantizar un sistema adecuado 
de revisión póstuma. Es decir, que existan mecanismos de 
rendición de cuentas frente a posibles riesgos de abuso a través 
de investigaciones independientes de cualquier muerte en la 
que existiera una sospecha de que fuese involuntaria, incluido 
en el marco de la MMA (párrs 166-169).



136 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

pues la propia legislación nacional permite a pacientes, 
incluidas las PCD, a rechazar tratamientos de soporte vital y 
eso no implica darles menor valor a sus vidas (párr. 148). El 
TEDH considera que establecer criterios de elegibilidad para 
acceder a la MMA como la enfermedad terminal o incurable, 
demuestran un intento por lograr un balance entre el respeto a 
la dignidad humana y el derecho a la autodeterminación de los 
pacientes con plena capacidad que desean morir, y los riesgos 
de permitir la MMA a cualquiera (párr. 148).

Lo segundo es que, los Estados que legalicen la MMA 
requieren implementar salvaguardias que se traduzcan en 
un marco regulatorio robusto y la cooperación de la profesión 
médica, para que la decisión de los pacientes sea genuina 
y libre de influencias externas, especialmente si pierden la 
capacidad de comunicarse (párr. 151). Es decir, reitera su 
posición de que el derecho a la vida impone a los Estados 
obligaciones positivas de establecer salvaguardas para que la 
autonomía de los pacientes sea respetada. Agregó que, dentro 
del margen de apreciación de los Estados Parte, estos deben 
considerar las implicaciones sociales y los riesgos de abuso 
que puede crear la implementación de la MMA (párr. 152).

Lo tercero es que el TEDH insiste en diferenciar la MMA 
y otras opciones al final de la vida que también aceleran la 
muerte, como los cuidados paliativos o el retiro de medidas 
de soporte vital. En esa línea, rechazó el argumento del Sr. 
Karsai sobre la discriminación entre pacientes señalando que 
la diferencia de trato en permitir el rechazo a tratamientos 
médicos de soporte vital, y mantener prohibida la MMA, es 
objetiva y razonable (párr. 175). Pese a que, en ambos casos, 
está de por medio la autonomía sobre el final de su vida, y el 
resultado de dicha intervención médica es adelantar la muerte, 
para el TEDH siguen siendo situaciones distintas que exigen 
un tratamiento diferente. De hecho, sostuvo que la sedación 
paliativa sería, a su consideración, suficiente para garantizar 
una muerte en condiciones dignas (párr. 154).

3.1.7. Bonus: Voto disidente del juez Felici en Karsai vs. 
Hungría (2024)
Para este artículo, hemos considerado pertinente destacar el 
voto disidente del juez Gilberto Felici en favor de la demanda 
del Sr. Karsai y sus argumentos en cuatro puntos. Esto son: 
(i) la relación entre la tendencia de Estados a legislar sobre 
la MMA y el carácter evolutivo de los derechos humanos; 
(ii) la criminalización total de la MMA como una intervención 
injustificada en la vida privada; (iii) las supuestas distinciones 
entre el retiro de medidas de soporte vital y la MMA; y (iv) el 
sufrimiento existencial y la afectación a la dignidad.
A) Tendencias y evolución

El juez Felici, en su voto minoritario, sostiene que el TEDH 
debió haber interpretado de manera “progresiva” el CEDH, 
tomando en cuenta la doctrina del instrumento vivo (“living 

instrument”). Esta postula que los tratados 
de derechos humanos son documentos vivos 
que requieren ser interpretados a la luz de las 
condiciones del presente. En palabras de la 
Corte IDH en el Caso Atala Riffo y niñas vs. 
Chile (2012, párr. 83) y el TEDH en el Caso 
Tyrer vs. Reino Unido (1978, párr. 31), “tiene 
que acompañar la evolución de los tiempos y 
las condiciones de vida actuales”. Por eso, los 
cambios en las valoraciones socioculturales 
que se han registrado en favor de la MMA 
en los últimos años, analizados en el primer 
acápite, resultan pertinentes.

En opinión de Felici, determinar si hubo 
o no una violación a los derechos del Sr. 
Karsai requería partir de la existencia de una 
“tendencia emergente” en países europeos y 
no europeos sobre la regulación de opciones 
al final de la vida. En sus palabras:

Si tenemos en cuenta la considerable atención 
que se presta actualmente a la cuestión del 
acceso a los tratamientos activos al final de la 
vida en el debate público, fundamentalmente 
a nivel mundial, es indiscutible la magnitud de 
una tendencia a favor del reconocimiento de al 
menos algunas formas de asistencia médica en 
el morir (párr. 5 del voto disidente).

En esa línea, el TEDH debió considerar 
esta tendencia emergente en su interpretación 
de los derechos en juego. Añadió Felici que 
el TEDH también debió evaluar de manera 
concreta el caso, y no únicamente quedarse 
en abstracciones. De ahí, que formulase una 
ácida crítica a los colegas que suscribieron 
el voto en mayoría:

El Sr. Karsai presentó su situación con valentía, 
fuerza y vigor. Recordó al Tribunal su deber 
de resolver el caso específico y en términos 
concretos, no meramente abstractos. La 
debilidad física del demandante contrastaba 
con la solidez de sus argumentos. Da la 
impresión de que no se tuvieron en cuenta 
las legítimas preocupaciones del demandante 
y que su legítima solicitud de ayuda cayó en 
oídos sordos (párr. 7 del voto disidente).

B) Criminalización arbitraria
El juez Felici sostuvo también que 

la criminalización de la MMA, más si es 
extraterritorial, es contraria al derecho a la 
vida privada (párr. 6). Al margen de si se abre 
o no una investigación, o si se sanciona, la 
sola criminalización, ya es una interferencia no 
justificada del Estado en dicho espacio personal. 



IUS ET VERITAS 70137

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

soporte vital como aquellos que teóricamente 
no lo son, pero solicitan acceso a una 
MMA, son sustancialmente iguales. Para 
ello, cuestiona el concepto de tratamiento 
de “soporte-vital” y va más allá de lo que 
comúnmente se entiende por ello. En el caso 
del Sr. Karsai, aunque no dependía de un 
ventilador mecánico, sí era dependiente de 
otras formas de asistencia indispensables 
para asegurar su supervivencia como la 
alimentación, el cuidado, la higiene, entre 
otros. Desde su perspectiva, ambas personas 
son dependientes de medidas de soporte 
vital, pero solo uno puede recurrir a la AET 
para acelerar su muerte, mientras que la otra 
debe esperar sufriendo hasta una etapa muy 
avanzada de la enfermedad para ello.

El juez Felici, por ende, afirma que el 
razonamiento del TEDH, que condiciona 
el derecho a decidir sobre el fin de la vida 
a la dependencia de “ tratamientos de 
soporte vital” entendidos como el uso de 
tecnologías que prolongan artificialmente la 
vida, constituye una reducción innecesaria de 
la protección del derecho a la vida privada. 
Por ello, consideró que el tratamiento 
diferenciado sí fue discriminatorio y vulneró 
también el artículo 14.
D)	 Tipos de sufrimientos y afectación a la 

dignidad
En su sentencia, el TEDH sostuvo que, en 

su parecer, la sedación paliativa era suficiente 
para garantizar un final de vida digno. El 
juez Felici, sin embargo, puso en duda esta 
afirmación con base en las opiniones de los 
peritos en el juicio. Estos desvirtuaron la tesis 
de que los cuidados paliativos pueden aliviar 
toda forma de sufrimiento, especialmente si 
es de carácter existencial.

El sufrimiento existencial, que no es físico, 
consiste, en palabras del Sr. Karsai, en el 
sentimiento de estar atrapado en el propio 
cuerpo plenamente consciente por largos 
períodos de tiempo mientras se espera a 
morir sin una existencia digna. Si los expertos 
afirmaron que no hay medicamento que trate 
este tipo de sufrimiento, resulta cuestionable 
que el TEDH imponga al paciente una 
opción de fin de vida que no responde a sus 
necesidades específicas menos aún, a su 
voluntad.

Sobre esto, además, indicó que, siguiendo el razonamiento del 
TEDH sobre el margen de apreciación, no parece ser una doctrina 
en el ordenamiento legal europeo criminalizar la asistencia al 
suicidio cometida en el extranjero (párr. 7).

Un punto que le llama la atención es el argumento del TEDH 
en su análisis de legitimidad, proporcionalidad y necesidad para 
justificar la intervención estatal en el derecho a la vida privada, 
en base a los riesgos de abuso que “podrían” derivarse de la 
legalización de la MMA. En sus palabras:

[H]ay que destacar que el riesgo de abuso de instrumentos legales 
no constituye en sí mismo un argumento jurídico. Se supone que el 
Estado, entendido como garante de la protección de los ciudadanos 
y de sus derechos fundamentales, tal como se establece en 
diversas Constituciones, debe disponer de las herramientas 
necesarias para impedir cualquier abuso. Por el contrario, dada 
la esfera privada e íntima en la que se desarrolla la enfermedad, 
permeando y absorbiendo la propia existencia del individuo, la 
ausencia de regulación podría incluso incentivar el abuso (párr. 8).

En otras palabras, el juez Felici destaca que la criminalización 
genera un contexto de opacidad y clandestinidad que aumentaría 
los riesgos de abuso con relación a la toma de decisiones al 
final de la vida. El argumento que pone los reflectores sobre 
las consecuencias perjudiciales que derivan de cierta política 
criminal está también presente al analizar la criminalización de 
otras prácticas médicas de autodeterminación sobre el cuerpo, 
como el aborto voluntario. La evidencia demuestra que esta 
obliga a las mujeres a pasar por procedimientos inseguros 
que ponen en peligro sus vidas, perpetúa estereotipos de 
género que sugieren que deben ajustarse al rol tradicional de 
la maternidad y afecta la forma en que el personal médico trata 
a quienes buscan voluntariamente interrumpir su embarazo 
(Bonifaz Alfonzo & Mora Sierra, 2024).

El argumento del juez Felici sobre el impacto de la regulación 
de la MMA adquiere más sentido si, siguiendo la jurisprudencia 
del TEDH, el derecho a la vida no puede ser usado para 
obstaculizar la despenalización condicional de la MMA. De 
hecho, justamente exige a los Estados establecer salvaguardas 
procedimentales para prevenir, limitar y remediar abusos.
C) 	Supuestas distinciones entre el retiro de medidas de soporte 

vital y la MMA
A lo largo de su jurisprudencia, el TEDH ha reiterado las 

diferencias en la legalización del retiro de medidas de soporte 
vital y de la MMA. El Sr. Karsai carecía entonces de medidas 
de soporte vital y no las iba a requerir, excepto en las etapas 
finales de su enfermedad. La razón por la cual solicitaba 
acceder a una MMA era para no ser condenado a llegar a dicho 
punto que consideraba indigno. Además, solo tener la opción 
en sus manos le daría tranquilidad para sobrellevar mejor su 
enfermedad.

Sobre este punto, el juez Felici consideró que, tanto el 
caso de los pacientes terminales dependientes de medidas de 



138 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

De hecho, a diferencia de la MMA que otorga mayor control 
sobre el final de la vida, la sedación paliativa es usualmente 
aplicada en los últimos momentos de vida, “cuando la persona 
está a días u horas de su muerte, padeciendo de dolores o con 
agitación” (Jaramillo, 2024). En esta etapa, aunque la intención 
no sea causar la muerte, el suministro continuo de fármacos que 
buscan evitar el sufrimiento causado por síntomas refractarios, 
y que disminuyen la conciencia del paciente, acelerarán su 
muerte. La sedación, empero, solo causa la muerte si la 
persona está “en las últimas” de su enfermedad. El Sr. Karsai 
justamente no quería llegar a ese nivel avanzado de la ELA, 
de ahí que solicitase la MMA para controlar el momento final.

Para cerrar, el juez Felici discrepa del uso que le da el TEDH 
al concepto de dignidad en la sentencia y se pregunta: “¿Es 
posible calificar la dignidad como una cualidad inherente al 
ser humano, independientemente de las circunstancias de su 
existencia?”. Este punto resulta indispensable por la vinculación 
del concepto de dignidad con el principio de autonomía o 
autodeterminación individual. No se trata de realizar un juicio 
externo sobre la dignidad o no de una vida ajena. Por el 
contrario, el respeto a la dignidad pasa por no cosificar a las 
personas y reconocerlos somo sujetos moralmente autónomos 
para decidir sobre sí. En esa línea, como afirma Felici: “cada 
persona es la mejor juez/a de su propia dignidad” (párr. 10).
3.1.8. Análisis de los aportes del TEDH
Los casos que ha resuelto el TEDH vinculados a la MMA son 
diversos. Por un lado, involucran peticionarios que denuncian la 
criminalización absoluta de la MMA, en alguna de sus formas, 
y solicitan acceso a ella porque desean evitar un final de vida 
indigno (Pretty vs. Reino Unido; Karsai vs. Hungría). Por el 
otro, también incluye casos de solicitantes que no cumplían los 
requisitos de elegibilidad en los países donde se ha legislado 
la MMA y que les fueron negados el acceso a medicamentos 
letales para poner fin a su vida (Haas vs. Suiza; Koch vs. 
Alemania; Gross vs. Suiza). Asimismo, se analizan casos 
donde son los familiares quienes denuncian a Estados por 
una supuesta violación del derecho a la vida debido al retiro de 
tratamientos médicos de soporte vital de un paciente (Lambert 
y otros vs. Francia), o la aprobación de la MMA a pacientes con 
sufrimientos psíquicos, y a la falta de mecanismos de control 
ex post (Mortier vs. Bélgica, 2022).

Desde su primer caso en 2002, como afirmó el juez Felici 
en su voto disidente del caso Karsai vs. Hungría (2024), el 
TEDH ha reinterpretado los principios declarados en Pretty vs. 
Reino Unido con reajustes tímidos (párr. 7 del voto disidente). 
El principal aporte está vinculado a su interpretación sobre los 
alcances del derecho a la vida.

En el caso Pretty, el TEDH usó ese artículo para negar la 
existencia de un “derecho a morir”, pero a partir de Haas vs. 
Suiza, ha sido consistente en afirmar que el derecho a la vida 
impone obligaciones positivas a los Estados no de prohibir la 

MMA, sino de implementar salvaguardias 
más robustas si el sufrimiento es psíquico, 
para prevenir abusos si se legisla la MMA. 
Como dijo en Mortier vs. Bélgica, los Estados 
no deben usar el derecho a la vida como una 
barrera para despenalizar la MMA de manera 
condicionada, sino para asegurarse de que 
sea una práctica segura.

Aquí resulta interesante el argumento de 
la “extensión de la vida” de Papadopoulou 
& Wicks (2025) para fundamentar la 
despenalización de la MMA vía el derecho 
a la vida. La lógica que sigue es que, una 
prohibición total empuja a las personas a 
adoptar formas indeseables de quitarse 
la vida antes cuando físicamente pueden. 
Afirma la autora que el “estatus quo” de falta 
de una regulación de la MMA genera que 
existan eutanasias encubiertas, inseguras 
que ponen la vida de las personas vulnerables 
bajo riesgo. Si la opción fuera legal, el 
Estado protegería la “vida extendida” de 
estas personas porque “vivirían más” si ellas 
supieran que a futuro, cuando físicamente 
estuviesen imposibilitados de quitarse la vida 
por sí solos, pudiesen usar esta garantía. Este 
argumento, usado en Canadá en 2016 en la 
sentencia Carter vs. Canadá, sin embargo, 
aún no ha tenido recepción en el tribunal 
internacional.

Con relación al derecho a la vida privada, 
la jurisprudencia evidencia una evolución, 
aunque de manera sutil, en el lenguaje que 
usa el TEDH para afirmar que la decisión de 
cada persona sobre el momento y la forma 
en la que pone fin a su vida está comprendido 
por este derecho. Si bien en Pretty, el TEDH 
dijo que “no podría excluir” que el derecho a 
decidir cómo morir encontrara cobijo en este 
artículo, a partir de Mortier, el TEDH es claro 
en afirmar que este espacio de libertad sí es 
uno de los aspectos protegidos por el derecho 
a la vida privada.

Pese a estos avances, hasta el día de 
hoy, sin embargo, el TEDH no ha considerado 
que la intervención del Estado a través de 
la criminalización absoluta de la MMA sea 
contraria per se al CEDH. Mientras que en 
Pretty sostuvo que esta restricción a la vida 
privada era válida porque perseguía un fin 
legítimo como proteger la vida de las personas 



IUS ET VERITAS 70139

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

vulnerables, en los casos posteriores, el TEDH ha dicho 
que, dada la falta de consenso entre los Estados miembros 
del Consejo de Europa, el análisis sobre cómo balancear la 
autonomía con el derecho a la vida está dentro del margen de 
apreciación de los Estados. Por tanto, el TEDH aún no da el 
paso de considerar la prohibición total de la MMA como una 
vulneración del derecho a la vida privada incompatible con el 
CEDH que haga exigible su despenalización y/o legalización.

Finalmente, el TEDH ha mantenido a lo largo de su 
jurisprudencia la diferencia entre el retiro de tratamientos de 
soporte vital y la MMA. Ello reafirma que la decisión de una 
persona que decide libre y voluntariamente rechazar, suspender 
o no continuar un tratamiento médico está protegido por el 
CEDH, por más que este prolongue su vida o acelere su muerte. 
Esto, afirma el TEDH, no es una eutanasia. De hecho, en una 
de sus más recientes sentencias Pindo Mulla vs. España (2024), 
ratificó que esa decisión está protegida por el derecho a la 
autonomía personal y a la vida privada (artículo 8) con base en 
la garantía del consentimiento informado en el ámbito médico. 
En dicho caso, el TEDH sostuvo que el acto de médicos de 
someter a una cirugía a una testigo de Jehová que dejó sentada 
su negativa de recibir transfusiones de sangre por motivos 
religiosos en una directiva anticipada vulneró este derecho.

Si bien esta posición contribuye a evitar que la criminalización 
de la MMA abarque injustificadamente casos de AET, como 
ha pasado en Perú (Gómez, 2024), consideramos que nos 
encontramos frente a expresiones de un mismo derecho a 
decidir de manera libre e informada sobre el propio fin de 
vida. Por ende, no se sostiene esta diferencia valorativa para 
prohibir una de estas opciones y a la vez, permitir la otra. En 
otras palabras, así como lo ha hecho la Corte Constitucional de 
Colombia, tanto el derecho a rechazar un tratamiento médico de 
soporte vital, como pasa en la AET, como el acceso a una MMA, 
representan el legítimo ejercicio de un derecho fundamental a 
morir con dignidad. Desde un encuadre de derechos humanos, 
ambos están comprendidos por el derecho a la vida privada, 
dignidad e integridad personal.
3.2. Sistema Interamericano de Derechos Humanos
Como se ha señalado previamente, si bien la Corte IDH no 
ha resuelto un caso sobre autonomía al final de la vida, ha 
desarrollado a lo largo de su jurisprudencia diversos estándares 
de derechos humanos que no solo permiten advertir que la 
CADH no prohíbe la legalización de la MMA, sino que su 
regulación es necesaria para respetar y garantizar los derechos 
protegidos por la Convención.

Por ello, en este apartado se analizará la compatibilidad de 
la CADH con la legalización de la MMA. Primero se examinará 
la jurisprudencia de la Corte IDH en relación con el derecho a la 
vida, para demostrar que su interpretación no impide legalizar 
la MMA. Por el contrario, la dimensión positiva de este derecho, 
entendida como el derecho a una vida digna, exigiría que los 

Estados la autoricen como una opción dentro 
de otras al final de la vida.

Po s te r i o r  a  e l l o ,  s e  a b o r d a r á n 
conjuntamente los estándares desarrollados 
por el Tribunal en relación con el derecho 
a la vida privada y la libertad personal, 
evidenciando que la MMA es compatible 
con ambos. Asimismo, se expondrán los 
estándares interamericanos sobre integridad 
personal que refuerzan esta argumentación, 
especialmente relacionados a la prohibición 
de generar tratos crueles e inhumanos o 
degradantes.

Para finalizar, se hará una breve mención 
a la Convención Interamericana sobre la 
Protección de los Derechos Humanos de las 
Personas Mayores [CPDHPM], instrumento 
internacional que, si bien no plantea de 
manera expresa legalizar la MMA, sí brinda 
alcances que permiten fundamentar por qué 
ello es necesario.
3.2.1. Derecho a la vida (artículo 4 de la 
CADH)
El derecho a la vida es uno de los pilares 
del SIDH. Su reconocimiento en el artículo 4 
de la CADH ha sido objeto de un desarrollo 
jurisprudencial extenso por parte de la 
Corte IDH, que ha delimitado su contenido y 
alcances en distintos contextos. El tribunal ha 
establecido que la protección del derecho a la 
vida no es absoluta ni incondicionada, sino que 
debe interpretarse de manera armónica con 
otros derechos y principios fundamentales, 
como la dignidad, la autonomía y la prohibición 
de restricciones desproporcionadas a los 
derechos individuales (Corte IDH, Caso 
Artavia Murillo y otros “Fertilización in vitro” 
vs. Costa Rica, 2012, párr. 259).

En este marco, la legalización de la MMA 
puede generar dudas sobre su compatibilidad 
con la dimensión negativa del derecho a 
la vida, que prohíbe la privación de la vida, 
aunque de manera arbitraria. La jurisprudencia 
de la Corte IDH distingue entre privaciones 
arbitrarias e ilícitas de la vida y aquellas en 
las que la intervención estatal o de terceros no 
implica una vulneración de este derecho. Esta 
distinción permite advertir que no toda muerte 
transgrede el derecho a la vida.

Si bien la Corte IDH no ha definido 
expresamente el concepto de arbitrariedad en 



140 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

el contexto del artículo 4 de la CADH, sí ha destacado ejemplos 
de cuándo una privación de la vida es arbitraria. Por ejemplo, 
las ejecuciones extrajudiciales (Caso Favela Nova Brasília vs. 
Brasil, 2017, párr. 177), el uso desproporcionado de la fuerza 
(Caso Roche Azaña y otros vs. Nicaragua, 2020, párr. 71) y 
las desapariciones forzadas (Caso Pérez Lucas y otros vs. 
Guatemala, 2024, párr. 72).

A diferencia de estos últimos casos, en los que la privación 
de la vida resulta de una intervención estatal o de terceros sin 
autorización, la MMA responde siempre a la decisión libre y 
autónoma de su titular. No puede ser considerada una privación 
arbitraria de la vida, pues quien dispone de ella es su propio 
titular. Este argumento es aún más sólido si quien solicita 
acceso a una MMA es quien tiene una enfermedad terminal, o 
grave e incurable que enfrentará irremediablemente un final de 
vida indigno y que, por ese motivo, desea acelerar su proceso 
de muerte.

Como se ha señalado antes, la Corte IDH ha sostenido 
que el derecho a la vida no solo impone al Estado la 
obligación de no privar arbitrariamente a una persona de su 
vida, sino que también le exige adoptar medidas positivas 
para proteger y preservar la vida en condiciones de dignidad 
(Corte IDH, Caso Habitantes de La Oroya vs. Perú, 2023, 
párr. 221). En este sentido, el derecho a la vida no se reduce 
a la mera existencia biológica, sino que conlleva el deber 
estatal de garantizar condiciones de vida compatibles con 
la dignidad humana.

Sobre esta dimensión del derecho a la vida, en el caso 
Comunidad Indígena Yakye Axa vs. Paraguay, la Corte IDH 
estableció que los Estados, en su posición de garantes, deben 
asegurar “las condiciones de vida mínimas compatibles con la 
dignidad de la persona humana y a no producir condiciones 
que la dificulten o impidan” (Corte IDH, 2005, párr. 162). Esta 
obligación implica garantizar el acceso a la salud, el bienestar 
y los servicios sociales necesarios para una existencia digna. 
Si bien esta garantía suele asociarse con los derechos 
económicos, sociales y culturales, también es aplicable en el 
contexto de la MMA, pues la criminalización de esta práctica 
impone a ciertas personas a prolongar su vida en condiciones 
incompatibles con su concepto de dignidad, sometiéndolas 
a sufrimientos físicos y/o psicológicos extremos. Además, 
la muerte no deja de ser una etapa de la vida cuyo proceso 
también merece ser vivido bajo nuestra noción de dignidad.

Por ende, legalizar la MMA significa permitir que las 
personas con enfermedades terminales o una condición médica 
grave, incurable e irreversible, bajo una regulación garantista, 
puedan decidir vivir el final en condiciones dignas. De este 
modo, la legalización de la MMA no sólo no vulnera la dimensión 
negativa del derecho a la vida, sino que garantiza que las 
personas puedan vivir, y morir, de acuerdo con su noción de 
dignidad, libre de sufrimientos innecesarios.

3.2.2. Derecho a la vida privada (artículo. 
11.2 de la CADH) y a la libertad personal 
(artículo. 7.1. de la CADH)
La Corte IDH ha desarrollado una doctrina 
sólida sobre la vida privada, libertad personal 
y el libre desarrollo de la personalidad, que 
permite fundamentar la compatibilidad de la 
legalización de la MMA con la CADH.

El derecho a la vida privada (art. 11.2 de 
la CADH) protege la esfera íntima de cada 
persona frente a injerencias arbitrarias o 
abusivas del Estado o terceros. La Corte 
IDH ha señalado que este derecho no se 
limita a la privacidad en sentido estricto, sino 
que abarca múltiples dimensiones de la vida 
humana, incluyendo la identidad personal, 
la autodeterminación y la forma en la que 
cada individuo decide proyectarse ante la 
sociedad (Corte IDH, Caso Miembros de la 
Corporación Colectivo de Abogados “José 
Alvear Restrepo” vs. Colombia, 2023, párr. 
568).

Por tanto, la capacidad de decidir sobre 
la propia vida, incluyendo su finalización en 
circunstancias de sufrimiento insoportable 
ante una condición médica degenerativa 
e irreversible, se encuentra dentro de este 
ámbito de protección, pues forma parte de la 
autonomía individual y del derecho a definir la 
propia existencia sin imposiciones externas.

Por su parte, el derecho a la libertad 
personal, reconocido en el artículo 7 de la 
CADH, salvaguarda la autonomía de los 
individuos para tomar decisiones sobre su 
propia vida sin interferencias injustificadas 
(Corte IDH, Caso Viteri Ungaretti y otros 
vs. Ecuador, 2023, párr. 118). La Corte 
IDH ha sostenido que este derecho 
implica la capacidad de cada persona para 
determinar su propio destino, incluyendo 
decisiones fundamentales sobre su identidad, 
aspiraciones y relaciones con los demás 
(Caso Miembros de la Corporación Colectivo 
de Abogados “José Alvear Restrepo” vs. 
Colombia, 2023, párr. 568). Esta interpretación 
refuerza la idea de que la elección sobre el 
propio fin de vida es una manifestación de la 
autonomía individual.

De la intersección entre la vida privada y 
la libertad personal emerge el principio del 
libre desarrollo de la personalidad, el cual 



IUS ET VERITAS 70141

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

desde su dimensión de autodeterminación 
sobre las diversas esferas de la vida. Ante 
ello, este derecho se encontraría íntimamente 
interrelacionado con la MMA, ya que su 
legalización se sustenta en ambos pilares.

Asimismo, la Corte IDH ha señalado que 
esta realización personal “permite a la persona 
fijarse, de manera razonable, determinadas 
perspectivas u opciones a futuro, e intentar 
acceder a estas, configurando así factores 
que, según corresponda, dan sentido a la 
propia existencia, a la vida misma de cada 
ser humano” (Caso Pérez Lucas y otros vs. 
Guatemala, 2024, párr. 181). Desde esta 
perspectiva, negar el acceso a la MMA podría 
vulnerar el proyecto de vida como derecho 
autónomo, al impedir que las personas 
decidan libremente sobre su propio destino, 
especialmente en contextos de sufrimiento 
irreversible en el final.
3.2.3. Derecho a la integridad personal 
(artículo 5.2 de la CADH)
El artículo 5 de la CADH establece que 
toda persona tiene derecho al respeto de 
su integridad física, psíquica y moral, y 
prohíbe los tratos crueles e inhumanos, 
independientemente de su finalidad o el 
contexto en el que se produzcan.

Desde una perspectiva convencional, 
la prohibición de tratos crueles, inhumanos 
y degradantes ha sido interpretada como 
una garantía de protección contra cualquier 
acto que imponga un sufrimiento grave 
y desproporc ionado a una persona, 
especialmente cuando se encuentra en 
una situación de vulnerabilidad. Si bien 
tradicionalmente esta prohibición se ha 
desarrollado en contextos de privación de 
la libertad o represión estatal, la comunidad 
internacional, incluida la Corte IDH, ha 
reconocido que también es aplicable en el 
ámbito de los servicios de salud, cuando la 
intervención o la omisión del Estado resulta 
en la imposición de padecimientos físicos y 
psíquicos intolerables (Corte IDH, Caso I.V. 
vs. Bolivia, 2016, párr. 195).

En este sentido, la negación del acceso 
a la MMA en casos de enfermedades 
terminales, o graves e incurables que traen 
padecimientos insoportables podría constituir 
un trato cruel e inhumano. Ello, pues impone 

garantiza que cada individuo pueda definir su propio plan de 
vida de acuerdo con sus valores, creencias y convicciones. 
En el Caso Olivera Fuentes vs. Perú, la Corte IDH estableció 
que el derecho a la vida privada engloba la autonomía 
personal y el derecho a definir la propia identidad, lo que 
implica que toda persona debe poder tomar decisiones sobre 
aspectos esenciales de su vida (2023, párr. 94). Negar el 
derecho a decidir sobre la propia muerte en circunstancias 
de sufrimiento extremo podría, en este sentido, constituir 
una forma de imposición estatal que vulnera el principio de 
autodeterminación.

En este marco, la autonomía permite a los individuos 
escoger libremente las circunstancias que le dan sentido a su 
existencia hasta el final. En el Caso Miembros de la Corporación 
Colectivo de Abogados “José Alvear Restrepo” vs. Colombia, 
la Corte reafirmó que el principio de autonomía personal 
impide cualquier actuación estatal que imponga un modelo de 
vida ajeno a la voluntad de la persona (Corte IDH, 2023, párr. 
569). Este reconocimiento implica que cada individuo tiene el 
derecho de tomar decisiones fundamentales sobre su propio 
cuerpo y su destino, incluyendo aquellas relacionadas con la 
prolongación o el cese de su vida.

Desde esta perspectiva, la protección del derecho a la 
vida privada, la libertad personal y el libre desarrollo de la 
personalidad implica el reconocimiento de la autonomía de 
cada persona para decidir sobre cuestiones esenciales de su 
existencia. Estos principios, fundamentales en el SIDH, son 
la base para analizar la compatibilidad de la legalización de 
la MMA con la CADH, pues su criminalización podría ser una 
injerencia indebida en la autodeterminación de las personas.

Resulta pertinente señalar que, en casos recientes, como 
Pérez Lucas y otros vs. Guatemala (2024) y Dos Santos 
Nascimento y Ferreira Gomes vs. Brasil (2024), jueces de 
la Corte IDH han manifestado en sus votos la necesidad de 
reconocer el proyecto de vida como un derecho autónomo, 
destacando su conexión con el derecho a la autodeterminación 
(Mudrovitsch, Ferrer Mac-Gregor & Pérez Manrique, 2024). 
Esta figura que, en su momento, fue utilizada por el Tribunal 
para referirse al nivel de daño, y ahora, como derecho tendiente 
a ser reconocido como autónomo, jugaría un papel fundamental 
para sustentar la legalización de la MMA.

La jurisprudencia de la Corte IDH ha asociado el concepto 
de “proyecto de vida” con el de realización personal, el cual 
consiste en las opciones que las personas pueden tener para 
lograr el destino que se proponen, donde su cancelación o 
menoscabo, afectaría directamente la libertad de la persona 
y el valor que cada uno le brinda a su vida (Corte IDH, Caso 
Loayza Tamayo vs. Perú, 1998, párrs 147-148). Por ello, el 
Tribunal Interamericano en su reciente jurisprudencia (Caso 
Dos Santos Nascimento y Ferreira Gomes vs. Brasil, 2024, párr. 
143) lo ha vinculado con los derechos a la vida digna y libertad 



142 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

a la persona enferma una prolongación innecesaria del 
sufrimiento que no puede aliviarse de otra forma. Este criterio 
ha sido reconocido por la Corte Constitucional de Colombia, 
tribunal citado por la Corte IDH en su vasta jurisprudencia, en 
su Sentencia C-239 de 1997. En esta determinó que forzar a 
una persona a seguir viviendo en condiciones de sufrimiento 
extremo, sin posibilidad de alivio y en contra de su voluntad, 
es un trato cruel e inhumano que atenta contra la dignidad y 
autonomía del individuo.

Asimismo, el Tribunal Interamericano ha establecido que 
la dimensión de un sufrimiento debe analizarse considerando 
las circunstancias particulares de cada persona, ya que la 
percepción del dolor y la angustia es una experiencia personal 
(Caso I.V. vs. Bolivia, 2016, párr. 267). De ahí que la subjetividad 
del sufrimiento deba ser el eje para determinar la elegibilidad de 
un solicitante a la MMA, pues lo que puede parecer tolerable 
para unos, para otros puede ser un sufrimiento insoportable 
y degradante, contrario a su concepto de dignidad humana.

En este sentido, la prohibición absoluta de la MMA puede 
traducirse en una forma de trato cruel e inhumano, al obligar 
a quienes padecen enfermedades terminales, o graves e 
incurables a soportar de manera indefinida un sufrimiento 
extremo sin alternativa legal para acortar el fin. Esta restricción 
no se basa en una protección real de la dignidad humana; por el 
contrario, impone un deterioro progresivo de la integridad física 
y psicológica de las personas en su fase final de vida. Por ende, 
la legalización de la MMA se presenta como un mecanismo 
necesario para garantizar el derecho a la integridad personal 
que prohíbe al Estado someter a las personas a tratos crueles 
e inhumanos. La absoluta criminalización de la MMA, lejos de 
proteger la dignidad, puede perpetuar el sufrimiento de quienes 
ya se encuentran en una situación de extrema vulnerabilidad.
3.2.4. Consideraciones sobre la Convención sobre los 
Derechos de las Personas Mayores
Para concluir con el abordaje de la MMA en el marco del 
SIDH, resulta pertinente hacer mención de la CPDHPM(12), un 
tratado reciente de gran relevancia para la protección de los 
derechos de las personas en la última etapa de su vida. Esta 
convención establece obligaciones concretas para los Estados 
Parte en relación con la promoción de la autonomía, la dignidad 
y el derecho a la salud de las personas mayores, incluyendo 
aspectos fundamentales sobre la toma de decisiones 
informadas respecto a su tratamiento médico y el fin de la vida.

El artículo 6 de la Convención reconoce el derecho de las 
personas mayores a vivir con dignidad hasta el fin de sus días 
y obliga a los Estados a adoptar medidas que garanticen el 
acceso a cuidados integrales, incluidos los cuidados paliativos, 

con el objetivo de evitar el sufrimiento 
innecesario. Asimismo, el artículo 11 reconoce 
expresamente el derecho irrenunciable de la 
persona mayor a expresar su consentimiento 
libre e informado en el ámbito de la salud, lo 
que implica la facultad de aceptar, rechazar 
o interrumpir tratamientos médicos o 
quirúrgicos, incluyendo aquellos relacionados 
con su fase terminal. Incluso, prevé la 
obligación de los Estados de garantizar a las 
personas mayores el derecho de expresar 
de manera anticipada sus voluntades con 
relación a los tipos de intervenciones médicas 
que desean recibir.

Tomando en cuenta estas disposiciones, 
es posible afirmar que la Convención se 
inclina hacia garantizar un final de vida 
digno a las personas mayores y a fortalecer 
su derecho a la autonomía e independencia 
sobre decisiones de la propia vida, incluido 
en el ámbito médico. En esa línea, refuerza 
la línea argumentativa de que una prohibición 
absoluta de la MMA podría ir en contra de 
esta libre autodeterminación y constituir una 
vulneración de los derechos de las personas 
mayores. Si bien los cuidados paliativos 
pueden aliviar en cierta medida el sufrimiento 
asociado a enfermedades terminales o graves 
e incurables, en ciertos casos no logran 
eliminar completamente el sufrimiento ni 
evitar un deterioro prolongado y angustiante. 
La falta de opciones legales para acceder a la 
MMA, entre otras opciones al final de la vida, 
priva a las personas mayores de su derecho 
a decidir sobre las circunstancias en las que 
desean partir.

4. Sistema Universal de 
Derechos Humanos

Ninguno de los tratados de derechos humanos 
del sistema de Naciones Unidas incluye una 
referencia expresa a las decisiones al final 
de la vida. Esta ausencia no ha impedido que 
los mecanismos de supervisión de derechos 
humanos se pronuncien sobre la MMA de 
manera indirecta o directa. Por ejemplo, a 

(12)	 El tratado entró en vigor el 11 de enero de 2017 y a la actualidad, ha sido ratificado por trece Estados de la región: Argentina, Belice, 
Bolivia, Chile, Colombia, Costa Rica, Ecuador, El Salvador, México, Perú, San Cristobal y Nieves, Surinam y Uruguay.



IUS ET VERITAS 70143

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

observaciones finales que había realizado en 
el marco de informes periódicos de Estados 
que ya habían legalizado la práctica como 
Países Bajos (CDH, 2009).

Antes de profundizar en la OG 36, cabe 
mencionar que, en 2000, el Comité de 
Derechos Económicos, Sociales y Culturales 
[Comité DESC], se pronunció tangencialmente 
sobre la muerte en condiciones dignas en su 
OG número 14 sobre el artículo 12, derecho 
al disfrute del más alto nivel posible de salud. 
Al vincular la vejez con el final de la vida, el 
Comité DESC señala que los Estados Parte 
del PIDESC deben adoptar un enfoque 
integral de la salud que incluya la prestación 
de “atenciones y cuidado a los enfermos 
crónicos y en fase terminal, ahorrándoles 
dolores evitables y permitiéndoles morir con 
dignidad” (párr. 25).

Ciertamente, el Comité DESC no dice a 
qué se refiere con “morir dignamente”. No 
se pronuncia sobre ninguna opción al final 
de la vida. Sin embargo, parecería ser, por 
la fecha, que el sentido atribuido a esta frase 
es, más bien, que los Estados garanticen 
a esta población prestaciones médicas 
que eviten, en la medida de lo posible, que 
padezcan sufrimientos evitables al final de la 
vida. Es decir, el Comité estaría refiriéndose 
al acceso a cuidados paliativos, o a la AET, 
que consiste en evitar intervenciones médicas 
desproporcionadas o fútiles que solo prolongan 
la vida, sin mejorar la calidad de esta.

La OG 36 del CDH, por su parte, se 
sitúa casi dos décadas después. A lo largo 
del párrafo 9, el CDH desarrolla supuestos 
que aparentan ser similares dada la libre 
disponibilidad de la vida por parte del titular: el 
suicidio y la MMA. Sin embargo, su abordaje 
es diferente en cada caso. Esto es importante 
destacarlo, pues se trata, como lo señalamos 
línea arriba, efectivamente, de dos fenómenos 
diferentes que deben ser abordados por el 
Estado de manera diferente(13).

Con respecto al suicidio, el CDH destaca 
que, por muy importante que sea la autonomía 

través de referencias a principios o derechos humanos que 
fundamentan su viabilidad, como el principio de autonomía o 
el consentimiento informado de toda práctica médica. O, con 
pronunciamientos sobre la compatibilidad de la MMA, tomando 
en cuenta los derechos recogidos en los tratados que vinculan 
a los Estados que la han legalizado, y las consideraciones que 
deben tener aquellos que se proponen incluirla.
4.1. Mecanismos de supervisión convencionales y extra 
convencionales
Los órganos de tratados o Comités de Naciones Unidas están 
integrados por expertos independientes que supervisan el 
cumplimiento de alguno de los diez tratados más importantes 
de derechos humanos. El Comité de Derechos Humanos [CDH], 
por ejemplo, elabora Observaciones Generales que dotan de 
contenido los artículos del Pacto Internacional de Derechos 
Civiles y Políticos de 1966 [PIDCP], ratificado por 173 Estados 
Parte. Son intérpretes autorizados, por lo que se considera 
que tales comentarios son, por extensión, tan vinculantes 
como los mismos tratados que vinculan a los Estados Parte 
(Nolan, 2019).

Los Relatores Especiales de Naciones Unidas, por su parte, 
son expertos independientes, pero forman parte del sistema 
extra-convencional, que deriva de la Carta de Naciones Unidas. 
Son parte de los Procedimientos Especiales creados por el 
Consejo de Derechos Humano. Su función es monitorear un 
tema específico, lo que constituye un mandato temático, o 
supervisar la situación de derechos humanos en un país, lo 
que se conoce como un mandato país. Sus recomendaciones, 
empero, no son vinculantes, pues su mandato va más allá de la 
existencia de un tratado (Nolan, 2019, p. 12). Su valor radica en 
que son softlaw y orientan los estándares de derechos humanos 
en una materia concreta.

Tomando en cuenta estas distinciones en la fuerza 
autoritativa de los pronunciamientos a analizar, veamos lo 
que han dicho los expertos independientes del SUDH. La 
vinculatoriedad de las decisiones de los órganos de tratado 
depende de si un Estado es o no Parte del tratado y el alcance 
de sus compromisos, incluidas las reservas que puedan haber 
realizado.
4.2. Los Comités de Naciones Unidas
En materia de MMA, el Comité que más ha avanzado en este 
tema es el CDH. No ha reconocido la MMA como expresión 
de un derecho a morir con dignidad, pero sí se ha pronunciado 
sobre la compatibilidad de la práctica con el PIDCP. Así lo 
estableció en su Observación General [OG] número 36 que 
desarrolla el artículo 6 sobre el derecho a la vida. Esta consolida 

(13)	 Para más véase, “Statement Of The American Association Of Suicidology: “Suicide” Is Not The Same As “Physician Aid In Dying”, 
de Colleen Creighton, Julie Cerel y Margaret P. Battin (2017), en https://ohiooptions.org/wp-content/uploads/2016/02/AAS-PAD-
Statement-Approved-10.30.17-ed-10-30-17.pdf



144 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

personal para respetar la dignidad humana, los Estados deben 
adoptar medidas para evitarlo, con especial énfasis en las 
personas que se encuentran en situación de vulnerabilidad. 
Inmediatamente después, el Comité se pronuncia sobre los 
supuestos de MMA. En esa línea, lo hace con relación a 
los Estados Parte que “permiten que profesionales médicos 
brinden tratamiento o medios para facilitar la terminación de 
la vida de adultos que sufran, como los enfermos terminales, 
aquejados de graves dolores y sufrimiento físico o mental y 
que deseen morir con dignidad” (párr. 9).

Si bien el CDN no profundiza en las diferencias que 
hay entre un acto suicida y la MMA, sí los trata de manera 
diferente. Esto se ve desde que apunta hacia una obligación 
no de prevenir estos casos, sino de asegurar que existan 
garantías sólidas en la legislación y en la práctica, evitar que 
la voluntad de quien accede a la MMA no sea real. Por ello, 
indica que: “se debe velar por que existan salvaguardias legales 
e institucionales sólidas para verificar que los profesionales 
médicos se atengan a la decisión libre, informada, explícita e 
inequívoca de sus pacientes, a fin de protegerlos de presiones 
y abusos” (párr. 9).

Se puede decir, entonces, que el CDH no considera que 
permitir la MMA sea incompatible con el PIDCP, sino que, al 
igual que el TEDH, su implementación exige a los Estados 
diseñar y aplicar salvaguardas legales e institucionales 
robustas. Esto ya lo había dicho antes en sus observaciones 
finales al examinar Estados como Suiza (2009) o Países Bajos 
(2019), donde el Comité destacó la importancia de estas 
medidas para garantizar que la asistencia médica se brinde 
con pleno consentimiento informado del paciente (Kayacan, 
2022, p. 211).

Si bien la OG 36 del CDH permite descartar que el PIDCP 
pueda usarse como un impedimento para despenalizar o 
legislar la MMA en un Estado Parte, no deja de ser una posición 
tímida, que demuestra desconfianza hacia su regularización y 
preocupación hacia la posibilidad de abusos del derecho a la 
muerte en general (Serrano Guzmán & Cabrera, 2024, p. 4).

4.2.1. Relatorías Especiales: personas con discapacidad 
y/o de edad

A nivel de las Relatorías Especiales de Naciones Unidas 
existen dos mandatos temáticos que son pertinentes para 
discutir la compatibilidad de la legalización de la MMA con el 
DIDH: la Relatoría Especial de las Personas con Discapacidad 
[PCD], y la Experta Independiente sobre el disfrute de todos 
los derechos humanos por las personas de edad.

Una de las principales observaciones hacia la posibilidad 
de legalizar la MMA en los Estados tiene que ver con los 
potenciales riesgos de abusos que podría generarse en perjuicio 
de grupos en situación de vulnerabilidad, especialmente, en 
las PCD y las personas de edad. Muchas de las barreras 

que enfrenta el primer colectivo también 
las enfrenta el segundo. Estos potenciales 
riesgos han sido materia de pronunciamiento 
de la Relatora Especial para los Derechos 
de las PCD en su informe temático 10 (2019) 
sobre capacitismo en prácticas médicas y 
científicas (A/HRC/43/41).

La Relatora Especial de las PCD, Catalina 
Devandas Aguilar, había ya realizado una 
visita a Canadá en abril de 2019, sobre la 
cual emitió un informe de país en el que dijo 
mostrarse “extremadamente preocupada 
sobre la implementación de la legislación 
de la muerte médicamente asistida desde 
una perspectiva de discapacidad” (párr. 69). 
Sus preocupaciones estaban vinculadas 
a una supuesta falta de protocolo que 
demostrara que quienes cumplían los 
requisitos para acceder a una MMA hubiesen 
recibido alternativas viables. El modelo en 
Canadá cabe precisar, solo permite acceder 
legalmente a una MMA a quien ha dado su 
consentimiento informado tras haber sido 
informado de los medios disponibles para 
aliviar su sufrimiento, incluidos los cuidados 
paliativos (Comité sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad [CDPD], 
2024, párr. 49). En 2023, el 75% de quienes 
accedieron a MAID recibieron cuidados 
paliativos y el resto que no, tenía típicamente 
acceso a ellos (Health Canada, 2024).

Ahora, en lo que respecta al informe 
temático, la Relatora no asume una posición 
en contra de la MMA, pero sí recoge las 
preocupaciones de las organizaciones de la 
sociedad civil que representan parte de los 
intereses del colectivo. De hecho, reconoce 
que es una “cuestión controvertida en la 
comunidad de la discapacidad”. En resumen, 
son tres las principales preocupaciones que 
extrae de la liberalización de la MMA.

Primero, la experta señala el riesgo 
de que las personas que desarrollen una 
discapacidad, independientemente de si 
tienen o no una enfermedad terminal, opten 
por acceder a la MMA antes de si quiera 
intentar adaptarse a vivir con la deficiencia 
que padecen. Explica que esto podría 
ser el resultado de prejuicios, temores y 
expectativas capacitistas que hagan creer 
a las personas que es mejor morir que vivir 



IUS ET VERITAS 70145

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

2022). Si bien hay quienes se oponen a la 
legalización de la MMA, otros consideran 
que negar la opción socava la autonomía e 
independencia de las PCD para decidir sobre 
el final de sus vidas (Shakespeare, 2013).

Segundo, la legalización de la MMA debe 
verse como una opción más al final de vida 
que no pretende reemplazar el resto de las 
alternativas, como son los cuidados paliativos 
u otros servicios de apoyo. No son, y no deben 
ser, mutuamente excluyentes. Los Estados 
deben garantizar el acceso a todas ellas y la 
piedra angular siempre debe ser la voluntad. 
Ello, pues es una decisión estrictamente 
personal para quien lo necesite. Por ende, 
depende de las creencias religiosas, morales, 
así como el umbral de tolerancia al dolor de 
cada individuo.

Lo tercero es que las salvaguardias 
procedimentales existen justo para que la 
decisión de un solicitante sea razonada, y no 
el resultado de un impulso, presiones externas 
o una crisis del momento. Para ello, existen 
garantías como el consentimiento informado, 
los períodos de espera, las segundas 
opiniones médicas o comités de evaluación, 
los testigos independientes, los servicios 
de apoyo o cuidados paliativos, incluso, 
evaluaciones psicológicas o psiquiátricas al 

con una discapacidad (2019, párr. 37). Segundo, la Relatora 
alerta que las PCD podrían decidir acceder a la MMA “a causa 
de factores sociales, como la soledad, el aislamiento social y 
la falta de acceso a servicios de apoyo de calidad” (párr. 37). 
Tercero, precisa que las PCD, particularmente las personas 
mayores, podrían ser vulnerables a presiones explícitas o 
implícitas de su entorno para que accedan a la MMA, “lo que 
incluye las expectativas de algunos familiares, las presiones 
financieras, los mensajes culturales e incluso la coacción” 
(párr. 37).

La preocupación de la Relatora se centra en lo que podría 
generar la normalización de las intervenciones médicas que 
buscan poner fin a la vida, fuera de los casos de enfermedad 
terminal. Afirma que ello podría hacer que las PCD y personas 
de edad sientan “más la necesidad de poner fin a su vida” frente 
a la de preservarla. En esa línea, cita los casos de Bélgica 
y Países Bajos, donde se ha registrado un aumento en la 
demanda de la MMA, especialmente de quienes no tienen una 
enfermedad terminal. Sobre esto, viene bien recordar que la 
evidencia demuestra que aún la vasta mayoría de solicitudes de 
acceso a la MMA en estos países (14)(15), así como en Canadá(16) 

o Colombia(17), sigue siendo de personas que enfrentan una 
muerte próxima o previsible.

Si bien las preocupaciones de la Relatora Especial de las 
PCD son legítimas y los temores que enfrentan ciertos grupos 
de PCD son sinceros, es importante aclarar unos puntos. Lo 
primero es que, las PCD no son un grupo homogéneo, por 
lo que no hay una posición unánime de estas, aunque hay 
encuestas que evidencian una mayoría a favor (Colburn, 

(14)	 En Bélgica, al 2025, en la vasta mayoría de casos (76.6%), se determinó que la muerte del paciente era previsible a corto tiempo; 
mientras que el resto eran pacientes que no enfrentaban una muerte a corto tiempo pues sufrían de enfermedades pluripatológicas. 
Para más información, véase “EUTHANASIA – Publication of the 2024 figures for euthanasia in Belgium”, de The Federal Commission 
for the Control and Evaluation of Euthanasia (2024) en https://consultativebodies.health.belgium.be/en/documents/euthanasia-
publication-2024-figures-euthanasia-belgium

(15)	 En Países Bajos, la vasta mayoría, un 86%, de quienes acceden a una MMA tenía una enfermedad avanzada, principalmente 
cáncer, y debía presentar sufrimiento intolerable sin perspectiva de mejora y ausencia de una alternativa razonable. Para un correcto 
entendimiento, véase “The regional euthanasia review committees publish an annual report in which they account for their work, 
both to government and to society” de Regional Euthanasia Review Committees (2024) en https://english.euthanasiecommissie.nl/
the-committees/annual-reports

(16)	 A 2023, según el reporte anual sobre MMA de 2024 en Canadá, la vasta mayoría de personas que acceden a una MMA es de 
quienes van a enfrentar naturalmente una “muerte previsible” (Track 1) con un 95.9% del total; mientras que solo el 4.1% responde 
a casos donde no existe ese requisito (Track 2), pero deben seguir cumpliéndose el resto. En todos los casos, debes tener más de 
18, ser mentalmente competente, tener una enfermedad, dolencia o discapacidad grave e incurable, en la que se experimente un 
sufrimiento intolerable que no pueda ser aliviado, y cuya situación médica se caracterice por un deterioro avanzado e irreversible 
de sus capacidades; realizar una solicitud voluntaria; brindar consentimiento informado; ser elegible para recibir servicios de salud 
públicos. Al respecto, véase “Fifth Annual Repor8t on Medical Assistance in Dying in Canada 2023” de Health Canada (2024), en 
https://www.canada.ca/content/dam/hc-sc/documents/services/publications/health-system-services/annual-report-medical-assistance-
dying-2023/annual-report-medical-assistance-dying-2023.pdf

(17)	 En Colombia, el 76% de los procedimientos de eutanasia han sido practicados a personas con un diagnóstico principal de cáncer 
(metastásico); mientras que solo el 24% corresponde a enfermedades no vinculadas con el cáncer. Cabe precisar que el primer caso 
de una persona con enfermedad no terminal que accedió legalmente a la eutanasia fue en 2022, luego de que la Corte Constitucional 
eliminara el requisito de enfermedad terminal en 2021. Sobre ello, véase “Eutanasia en Colombia: cifras y barreras para ejercer el 
derecho a morir dignamente en Colombia” de Lucas Correa (2024), en https://www.desclab.com/post/eutanasiacifras



146 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

solicitante, en caso existan indicios de que la capacidad para 
tomar decisiones se encuentra afectada, entre otras (Mroz 
et al., 2020). Son este tipo de salvaguardias robustas los 
que los Estados deben debatir, en virtud de sus obligaciones 
internacionales en materia de derechos humanos, antes que 
quedarse entrampados en si pueden o no despenalizar la MMA.

Cuarto, el argumento de que las PCD podrían solicitar 
la MMA por expectativas de familiares o decidir en base 
a prejuicios sobre la discapacidad tendría que aplicarse 
igualmente a otras opciones al final de vida que aceleran la 
muerte, como la sedación paliativa o el retiro de medidas de 
soporte vital. Esto, no sólo es contrario a la buena práctica 
médica (Asociación Médica Mundial, s.f.), sino a estándares 
convencionales sobre autonomía al final de la vida de personas 
de edad o PCD. Implicaría imponer tratamientos forzosos a 
tales grupos bajo la sospecha de que su decisión no es real solo 
por tener una discapacidad o edad avanzada. Esta perspectiva, 
paradójicamente, resulta capacitista y/o edadista, pues supone 
negarle a este grupo la capacidad de decidir sobre sí mismo 
en un aspecto vital de su vida: el final.

Todo ello nos lleva al reciente informe A/HRC/57/42 de la 
Experta Independiente sobre el disfrute de todos los derechos 
humanos por las personas de edad sobre capacidad jurídica 
y consentimiento informado emitido en 2024. Aunque no se 
pronuncia sobre la MMA, sí destaca la importancia de proteger 
la autonomía personal de las personas de edad en la toma 
de decisiones médicas vinculadas a su salud, lo que alcanza 
también el derecho a rechazar tratamientos médicos (párr. 10), 
entiéndase, incluso de soporte vital.

Por eso, la Experta Independiente adopta una posición 
crítica hacia el edadismo y otros discursos negativos, así 
como el paternalismo médico, que insisten en “proteger a las 
personas mayores de sí mismas y de los demás, restringiendo 
su capacidad jurídica, lo que da origen a la creencia de que los 
tribunales, los proveedores de servicios médicos, las familias y 
otras personas con autoridad pueden tomar mejores decisiones 
en nombre de las personas de edad que ellas mismas” (párr. 
30). Tanto la Experta Independiente, como la Relatora Especial 
para los derechos de las PCD, han asumido una posición a 
favor de proteger la autonomía personal de ambos grupos 
que, históricamente, han visto sustituidas sus voluntades en 
decisiones vinculadas a la propia vida y al cuerpo, como lo 
demuestran siglos de paternalismo médico.

Pese a esta posición en favor de la autonomía de las PCD, 
en 2021, en un pronunciamiento conjunto, los referidos expertos 
independientes y el Relator Especial sobre extrema pobreza, 
mostraron preocupación hacia lo que llamaron una “tendencia 
creciente” de ciertos países a permitir el acceso a la MMA 
“basada únicamente en la mera condición de discapacidad”.

No obstante, los Relatores no indicaron a qué países se 
referían. En ninguna de las legislaciones que contemplan 

la MMA el acceso a esta práctica se basa 
solo en la discapacidad; y en muchas de 
ellas, se consigna una prohibición expresa 
de que la discapacidad por sí sola no 
basta para ser elegible. Los requisitos, al 
menos, requieren que exista una solicitud 
voluntaria del peticionante, cuidadosamente 
considerada y sostenida en el tiempo; que 
tenga una condición grave e incurable 
causada por una enfermedad o accidente; 
que experimente sufrimientos físicos o 
psicológicos insoportables; y que el médico 
informe de las opciones médicas y ambos 
concluyan que no hay posibilidad razonable 
de mejoría (Mroz et al., 2020, p. 3547).

A pesar de ello, los expertos independientes 
han insistido en alertar de un posible riesgo 
de institucionalizar y legalizar el capacitismo 
y vulnerar el derecho a gozar de la vida de 
las PCD en igualdad de condiciones que los 
demás. Han precisado, sin embargo, que 
ese riesgo de reforzar ideas capacitistas 
sobre la calidad o el valor de la vida de las 
personas con discapacidad ocurre cuando 
se normalizan intervenciones médicas que 
aceleran la muerte de personas que no tienen 
una enfermedad terminal o que no están 
sufriendo al final de la vida.

Estos últimos supuestos, reiteramos, no 
reflejan la abrumadora mayoría de casos 
de personas que solicitan acceder a la 
MMA. De ahí que sea fundamental que 
estos posicionamientos estén basados en 
evidencia empírica. Como comúnmente pasa, 
las legislaciones domésticas tienen incluidas 
salvaguardas robustas para garantizar que la 
MMA sea realmente una opción genuina al 
final de la vida frente a una muerte previsible, 
y a sufrimientos intolerables que no pueden 
revertirse de otra manera. Al final, la discusión 
en torno a la MMA no es sobre la vida o la 
muerte, sino sobre los términos en los que 
una persona desea transitar inevitablemente 
hacia la muerte.

5. Conclusiones

Existe una tendencia internacional de 
Estados, particularmente de occidente, a 
reevaluar sus políticas de criminalización 
absoluta de la MMA. Es lo que llamamos un 



IUS ET VERITAS 70147

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

“momentum”, esto es, un cambio en la valoración de lo que es 
el morir con dignidad, el alcance de nuestras decisiones sobre 
ese final y los límites de la intervención estatal. No es aleatorio. 
Es el resultado de transformaciones que se dan en distintos 
niveles de la sociedad, como el avance de las tecnologías 
para prolongar la vida, el aumento del envejecimiento, los 
procesos de secularización, la importancia de la autonomía 
en las relaciones médico-paciente, entre otros.

Dicho fenómeno sociocultural ha llevado a un importante 
número de Estados en los últimos años, vía sus Congresos 
o Altas Cortes, a despenalizar la MMA y a considerarla 
expresión de derechos humanos como la dignidad, autonomía, 
vida privada o integridad personal. Incluso, algunos lo han 
considerado como un derecho humano emergente a morir 
con dignidad. Desde el DIDH, la legalización de la MMA es 
un tema cada vez más recurrente. Los pronunciamientos 
de actores internacionales como el Tribunal de Estrasburgo 
confirman que una segura implementación de la MMA sí es 
compatible con el DIDH. Si bien de ello no se desprende aún 
que su legalización sea exigible a Estados Parte de tratados 
como la CADH o el CEDH, sí es posible argumentarlo, en virtud 
de derechos humanos conexos, cuya protección y garantía 
sí lo son. Además, aunque tímida, existe una mayor apertura 
en la comunidad internacional a considerar la prohibición 
penal absoluta de la MMA como una vulneración de derechos 
humanos.

A través de este artículo, hemos demostrado que la 
obligación internacional de los Estados de proteger el derecho 
a la vida no prohíbe per se la legalización de la MMA. Lo que 
exige son salvaguardias legales e institucionales que permitan 
proteger la vida de las personas en situación de vulnerabilidad 
ante posibles abusos o presiones indebidas. Desde el DIDH, la 
principal preocupación es respecto de estas poblaciones. Por 
eso, las voces de alertan vienen de expertos independientes 
en derechos de las PCD o de edad. Estas, sin embargo, no 
son pacíficas. Entran también en tensión con principios como 
la autonomía de las personas en decisiones de fin de vida, y 
la necesidad de erradicar el paternalismo médico basado en 
actitudes capacitistas o edadistas.

Los Estados no pueden usar el deber de proteger el derecho 
a la vida para negarse a despenalizar de manera condicionada 
la MMA. La incompatibilidad del DIDH no radica en la 
legalización de la MMA, sino en la forma en la que se regula. 
Los Estados que debaten permitir esta opción deben enfocarse 
en discutir las salvaguardias procedimentales que necesitan 
para asegurar que la voluntad del solicitante sea real, genuina, 
indubitable; que este tenga una condición médica terminal 
o grave e incurable; y sufrimientos físicos y/o psíquicos que 
resultan para sí intolerables. Si son psíquicos, las salvaguardias 
deben ser mayores. Los mecanismos de control para evitar 
posibles abusos, asimismo, han de ser exante, durante y ex-

post. La MMA debe ser una opción más al 
final de vida, junto a los cuidados paliativos 
y a la adecuación del esfuerzo terapéutico. 
Sobre todo, estas consideraciones deben 
nutrirse de la evidencia comparada que 
permita respaldar o disipar las dudas sobre 
la implementación de la MMA.
Finalmente, desde el DIDH, aún quedan pre-
guntas por resolver para seguir construyendo 
sobre lo avanzado en materia de cuidado al 
fin de vida. Algunas ya fueron trazadas por el 
magistrado Gilberto Felici del TEDH. ¿Qué tipo 
de riesgos o abusos genera hoy la absoluta 
criminalización de la MMA? ¿Qué rol ocupan 
en la discusión de su legalización? ¿Tiene 
sentido seguir distinguiendo entre AET y 
MMA? ¿Qué significa depender de medidas 
de soporte vital? ¿Qué hacer cuando los cui-
dados paliativos no son suficientes? ¿No es 
cada uno el mejor juez de su propia dignidad? 
Esperamos que estas orienten futuras líneas 
de investigación.

Referencias bibliográficas
American Association of Suicidology. (2017). 
Statement on physician aid in dying. Ohio 
Options. https://ohiooptions.org/wp-content /
uploads/2016/02/AAS-PAD-Statement-Approved-
10.30.17-ed-10-30-17.pdf

Armijo, G. (2018). Derechos emergentes en 
la justicia constitucional. https://nanopdf.com/
download/derechos-emergentes-en-la-justicia-
constitucional_pdf

Asociación Médica Mundial. (2019). Declaración 
sobre la eutanasia y suicidio con ayuda médica. 
WMA. https://www.wma.net/es/policies-post/
declaracion-sobre-la-eutanasia-y-suicidio-con-
ayuda-medica/

Asociación Médica Mundial. (s.f.). Políticas sobre 
la eutanasia. WMA. https://www.wma.net/policy-
tags/euthanasia/

Ávila, M. (2025, 27 enero). Gobierno ha quitado y 
renovado más de 30 veces la urgencia al proyecto 
de eutanasia y el trámite no registra avances 
significativos. CIPER. https://www.ciperchile.
cl/2025/01/27/gobierno-ha-quitado-y-renovado-
mas-de-30-veces-la-urgencia-al-proyecto-de-
eutanasia-y-el-tramite-no-registra-avances-
significativos/

Bidart Campos, G. J. (2002). Los derechos “no 
enumerados” en su relación con el Derecho 
Constitucional y el Derecho Internacional. 



148 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

Derecho & Sociedad, (18), 256-261. https://revistas.pucp.edu.pe/
index.php/derechoysociedad/article/view/16978

Bonifaz Alfonzo, L. & Mora Sierra, R. (2024). Decriminalization of 
abortion by the Mexican Supreme Court. International Journal of 
Gynecology and Obstetrics, 165(1), 375–381.

Buchbinder, M. & Cain, C. (2023). Medical aid in dying: new frontiers in 
medicine, law, and culture. Annual Review of Law and Social Science, 
19(1), 195-214.

Caso Artavia Murillo y otros (Fertilización in vitro) vs. Costa Rica. 
(2012, 28 de noviembre). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. ht tps: //www.cor teidh.or.cr/docs/casos/ar t iculos/
seriec_257_esp.pdf

Caso Atala Riffo y Niñas vs. Chile. (2012, 24 de febrero). Corte 
Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_239_esp.pdf

Caso Bluestein vs. Scott. (2022, 25 de agosto). U.S. District Court 
for the District of Vermont.  https://compassionandchoices.org/wp-
content/uploads/2024/04/20220825-complaint-wm-bluestein.pdf

Caso Comunidad Indígena Yakye Axa vs. Paraguay. (2005, 17 de junio). 
Corte Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.
or.cr/docs/casos/articulos/seriec_125_esp.pdf

Caso Dos Santos Nascimento y Ferreira Gomes vs. Brasil. (2024, 10 
de junio). Corte Interamericana de Derechos Humanos. https://www.
corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_539_esp.pdf

Caso Escaleras Mejía y otros vs. Honduras. (2018, 26 de setiembre). 
Corte Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.
or.cr/docs/casos/articulos/seriec_361_esp.pdf

Caso Favela Nova Brasília vs. Brasil. (2017, 16 de febrero). Corte 
Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_333_esp.pdf

Caso G ross  vs .  Su iz a .  (2014 ,  14  de  mayo) .  Tr i buna l 
Europeo de Derechos Humanos. ht tps://hudoc.echr.coe.int /
fre#{%22itemid%22:[%22002-10166%22]}

Caso  H aas  vs .  Su i z a .  (2011,  20  de  ene ro) .  Tr i buna l 
Europeo de Derechos Humanos. ht tps://hudoc.echr.coe.int /
fre#{%22itemid%22:[%22001-102940%22]}

Caso Habitantes de La Oroya vs. Perú. (2023, 27 de noviembre). Corte 
Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_511_esp.pdf

Caso I.V. vs. Bolivia. (2016, 30 de noviembre). Corte Interamericana de 
Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/
seriec_329_esp.pdf

Caso Karsai  vs.  Hungr ía.  (2023, 20 de junio).  Tr ibunal 
Europeo de Derechos Humanos. ht tps://hudoc.echr.coe.int /
eng#{%22itemid%22:[%22001-234151%22]}

Caso Koch vs.  A lemania.  (2013,  19 de ju l io) .  Tr ibuna l 
Europeo de Derechos Humanos. ht tps://hudoc.echr.coe.int /
fre#{%22itemid%22:[%22001-112282%22]}

Caso Lambert y otros vs. Francia. (2015, 05 de junio). Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos. ht tps://hudoc.echr.coe.int /
fre#{%22itemid%22:[%22001-155352%22]}

Caso Loayza Tamayo vs. Perú. (1998, 27 de 
noviembre). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/
articulos/seriec_33_esp.pdf

Caso Miembros de la Corporación Colectivo de 
Abogados “José Alvear Restrepo” vs. Colombia. 
(2023, 18 de octubre). Corte Interamericana de 
Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_506_esp.pdf

Caso Miembros del Sindicato Único de Trabajadores 
de ECASA (SUTECASA) vs. Perú. (2024, 6 
de junio). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. https://cor teidh.or.cr/docs/casos/
articulos/seriec_526_esp.pdf

Caso Mortier vs. Bélgica. (2022, 4 de octubre). 
Tribunal Europeo de Derechos Humanos. https://
hudoc.echr.coe.int/fre#{“itemid”:[“002-13802”]}

Caso Pérez Lucas y otros vs. Guatemala. (2024, 
15 de marzo). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/
articulos/seriec_536_esp.pdf

Caso Pindo Mulla vs. España. (2024, 17 de 
setiembre). Tribunal Europeo de Derechos 
H u m a n o s .  h t t p s : / / h u d o c . e c h r . c o e . i n t /
eng#{%22appno%22:[%2215541/20%22],%22itemid 
%22:[%22001236065%22}

Caso Pretty vs. Reino Unido. (2002, 29 de 
a b r i l ) .  Tr i b u n a l  Eu r o p e o  d e  D e r e c h o s 
H u m a n o s .  h t t p s : / / h u d o c . e c h r . c o e . i n t /
fre#{%22itemid%22:[%22001-60448%22]}

Caso Rochac Hernández y otros vs. El Salvador. 
(2014, 14 de octubre). Corte Interamericana de 
Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_285_esp.pdf

Caso Roche Azaña y otros vs. Nicaragua. (2020, 
3 de junio). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. https://corteidh.scjn.gob.mx/buscador/
doc?doc=casos_sentencias/seriec_403_esp.pdf

Caso Velásquez Rodríguez vs. Honduras (1988, 
29 de julio de 1988). Corte Interamericana de 
Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/casos/articulos/seriec_34_esp.pdf

Caso Viteri Ungaretti y otros vs. Ecuador. (2023, 27 
de noviembre). Corte Interamericana de Derechos 
Humanos https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/
articulos/seriec_510_esp.pdf

Cayón, D. (2025, 26 de Noviembre). Eutanasia: la 
UCR presentó un proyecto para regular el derecho 
a una muerte asistida. Infobae. https://www.
infobae.com/politica/2025/11/26/eutanasia-la-ucr-
presento-un-proyecto-para-regular-el-derecho-a-
una-muerte-asistida/Clarke, J. (2025, 12 de junio). 
How assisted dying laws across the UK could 
change. BBC News. https://www.bbc.com/news/
articles/c5y5d2g3wgxo



IUS ET VERITAS 70149

Asistencia Médica en el Morir: ¿Hacia dónde va el Derecho Internacional de los Derechos Humanos?
Medical Assistance in Dying: Where Is International Human Rights Law Heading?

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

Colburn, B. (2022). Disability based arguments against assisted dying 
laws. Bioethics, 36(6), 680-686.

Compassion & Choices. (s.f.). States where medical aid in dying is 
authorized. https://compassionandchoices.org/states-where-medical-
aid-in-dying-is-authorized/

Compassion & Choices. (2024). Medical Aid in Dying Policy Book. 
https://compassionandchoices.org/wp-content/uploads/2024/02/
medical-aid-in-dying-policy-book2024.pdf

Congreso de la  Repúb l ica de Co lombia.  (2024,  26 de 
setiembre). Un nuevo intento por reglamentar la eutanasia.
https://www.camara.gov.co/un-nuevo-intento-por-reglamentar-
la-eutanasia#:~:tex t=Bogot%C3%A1%2C%2026%20de%20
septiembre%20de,bajo%20la%20modalidad%20medicamente%20
asistida

Corbet, S. (2025, 27 de marzo). Asamblea Nacional de Francia aprueba 
proyecto de ley largamente debatido sobre el final de la vida. AP News. 
https://apnews.com/article/francia-muerte-asistida-4fd9654ae124760
d58bfdce1b652225a

Correa Montoya, L. (2021). Muerte digna. Lugar constitucional y núcleo 
esencial de un derecho humano emergente. Opinión Jurídica, 20(41), 
127-154. https://doi.org/10.22395/ojum.v20n41a4

Defensoría del Pueblo de Ecuador. (2024). (2024, 28 de junio). 
Presentación del proyecto de ley que regula los procedimientos 
eutanásicos - cumplimiento de la sentencia de la Corte Constitucional 
no. 67-23-in/24. (Oficio Nro. DPE-DPE-2024-0565-O) https://www.dpe.
gob.ec/lotaip/respaldos/2024/junio/DNANIPP/Proyecto_de_Ley_que_
regula_los_procedimientos_eutanasicos.pdf

Díaz Campanella (2025, 16 de octubre). Uruguay aprueba la primera 
ley de eutanasia de América Latina. Diario El País. https://elpais.com/
america/2025-10-16/uruguay-aprueba-la-primera-ley-de-eutanasia-
de-america-latina.html 

Espiell, H. G. (2000). Los derechos humanos no enunciados o no 
enumerados en el constitucionalismo americano y el el artículo 29. 
c) de la Convención Americana sobre Derechos Humanos. Anuario 
iberoamericano de justicia constitucional, (4), 145-172.

Eutanasia Legale. (2025, 07 de febrero).  Referendum Eutanasia Legale: 
una mobilitazione senza precedenti. https://www.eutanasialegale.it/
articolo/referendum-eutanasia-legale/

Felici, L. (2023). Voto disidente en el caso Daniel Karsai vs. Hungary. 
Tribunal Europeo de Derechos Humanos. https://hudoc.echr.coe.int/
eng#{%22itemid%22:[%22001-234151%22]}

Ferrer Mac-Gregor, E. (2024). Voto concurrente y parcialmente 
disidente en el caso dos Santos Nascimento y Ferreira Gomes vs. 
Brasil. Corte Interamericana de Derechos Humanos.

García Ramírez, S. (2004). Una reflexión jurídica sobre la muerte. Boletín 
Mexicano de Derecho Comparado, 37(111), 861-918. https://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1000929&orden=26282&info=link

Gómez, R. (2024, 22 de febrero). María Benito quiere morir en Perú, 
pero los jefes médicos se niegan a desconectarla. El País. https://
elpais.com/america/2024-02-23/maria-benito-quiere-morir-en-peru-
pero-los-medicos-se-rehusan-a-desconectarla.html

Gros Espiell, H. (2000). Los derechos humanos no enunciados o no 
enumerados en el constitucionalismo americano y el artículo 29.c) de la 

Convención Americana sobre Derechos Humanos. 
Anuario Iberoamericano de Justicia Constitucional, 
(4), 145-172.

Health Canada. (2024). Fifth Annual Report 
on Medical Assistance in Dying in Canada 
2023. https://www.canada.ca/content/dam/hc-sc/
documents/services/publications/health-system-
services/annual-repor t-medical-assistance-
dying-2023/annual-report-medical-assistance-
dying-2023.pdf

Il Post (2025). La Corte costituzionale si esprimerà 
per la prima volta sull’eutanasia. Del 18 junio 
de 2025. https://www.ilpost.it/2025/06/18/corte-
costituzionale-eutanasia/

Jaramillo, C. (2024, noviembre). Sedación paliativa: 
¿qué es y por qué es diferente a la eutanasia? 
DESCLAB. ht tps: //www.desclab.com/post /
sedacionterminal

Jha, P. (2020, 30 de octubre) Nueva Zelanda 
legaliza la eutanasia (pero le dice no a la 
legal ización de la mar ihuana). BBC News 
Mundo. https://www.bbc.com/mundo/noticias-
internacional-54747555

Kayacan, D. N. (2022). The Right to Die with Dignity: 
How Far Do Human Rights Extend? Springer. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-04516-5

Kragh, J.V. JV (2019). The final step: the issue of 
euthanasia of people with mental disabilities in 
Denmark. Disabil. Soc. 34(1):143–61.

Kunz, R. (2024) International Law and Domestic 
Law. Public International Law, pp. 143–153.

Miró Quesada Gayoso, J. (2020). La muerte digna 
bajo la jurisprudencia del derecho internacional 
de los derechos humanos. THEMIS Revista De 
Derecho, (78), 503-519. https://doi.org/10.18800/
themis.202002.026

Miró Quesada Gayoso, J. (2021). La muerte 
digna: Un asunto de derechos humanos. Gaceta 
Constitucional., 159, 136-149

Mroz, S. et al. , Dierickx, S., Deliens, L., Cohen, 
J., & Chambaere, K. (2021). Assisted dying around 
the world: a status quaestionis. Annals of Palliative 
Medicine, 10(3), 3540553-3543553.

Mudrovitsch, G., Ferrer Mac-Gregor, E., & Pérez 
Manrique, R. (2024). Voto conjunto en el caso Pérez 
Lucas y otros vs. Guatemala. Corte Interamericana 
de Derechos Humanos.

Naciones Unidas, Comité de Derechos Económicos, 
Sociales y Culturales. (2000). Observación general 
núm. 14: El derecho al disfrute del más alto nivel 
posible de salud (artículo 12 del Pacto Internacional 
de Derechos Económicos, Sociales y Culturales) 
(E/C.12/2000/4). https://www.refworld.org/es/leg/
coment/cescr/2000/es/36991



150 IUS ET VERITAS 70

Josefina Miró Quesada Gayoso
Gabriela Andrea Saldivar Condori

Revista IUS ET VERITAS Nº 70, agosto 2025 / ISSN 1995-2929 (impreso) / ISSN 2411-8834 (en línea)

Naciones Unidas, Comité de Derechos Humanos 
(2009). Observaciones finales sobre los Países 
Bajos. (CCPR/C/NLD/CO/4). https://www.acnur.
org/fileadmin/Documentos/BDL/2010/8082.pdf

Naciones Unidas, Comité de Derechos Humanos. 
(2019). Observación general núm. 36 sobre el 
artículo 6 del Pacto Internacional de Derechos 
Civiles y Políticos, sobre el derecho a la vida 
(CCPR/C/GC/36).  https://cibiogem.secihti.mx/
wp-content/uploads/2024/10/UniversalComiteDH_
OG-36-f8e.pdf

Naciones Unidas, Comité sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. (2024). Informes 
periódicos segundo y tercero combinados que 
el Canadá debía presentar en 2020 en virtud del 
artículo 35 de la Convención sobre los Derechos 
de las Personas con Discapacidad. CRPD/C/
CAN/2-3. https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/
treatybodyexternal/Download.aspxsymbolno
aspx?symbolno=CRPD%2FC%2FCAN%2F2-
3&Lang=es

Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos. 
(2019). Informe de la Relatora Especial sobre los 
derechos de las personas con discapacidad: Visita 
a Francia, Dainius Pūras. (A/HRC/41/34/Add.2). 
https://docs.un.org/es/A/HRC/41/34/Add.2

Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos. 
(2013). Informe del Relator Especial sobre la 
tortura y otros tratos o penas crueles, inhumanos 
o degradantes, Juan E. Méndez (A/HRC/22/53). 
https://undocs.org/A/HRC/22/53

Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos. 
(2019). Informe de la Relatora Especial sobre 
los derechos de las personas con discapacidad, 
Catalina Devandas Aguilar. (A/HRC/43/41) https://
documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/346/57/pdf/
g1934657.pdf

Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos. 
(2019). Visita al Canadá. Informe de la Relatora 
Especial sobre los derechos de las personas con 
discapacidad, Catalina Devandas Aguilar. (A/
HRC/43/41/Add.2). https://digitallibrary.un.org/
record/3872378?ln=es&v=pdf#files

Naciones Unidas, Consejo de Derechos Humanos. 
(2024). Informe de la Experta Independiente sobre 
el disfrute de todos los derechos humanos por las 
personas de edad, Claudia Mahler. Capacidad legal 
y consentimiento informado (A/HRC/57/42).  https://
docs.un.org/en/A/HRC/57/42

Naciones Unidas, Oficina del Alto Comisionado 
para los Derechos Humanos. (2021). Disability is 
not a reason to sanction medically assisted dying 
– UN experts. https://www.ohchr.org/en/press-

releases/2021/01/disability-not-reason-sanction-medically-assisted-
dying-un-experts

Nolan, H. (2019). A practical guide to the UN special procedures. The 
International Service for Human Rights.

Organización de los Estados Americanos. (OEA). (2015). Convención 
Interamericana sobre la Protección de los Derechos Humanos de las 
Personas Mayores. https://www.oas.org/es/sla/ddi/docs/tratados_
multilaterales_interamericanos_a70_derechos_humanos_personas_
mayores.pdf

Opinión Consultiva OC-23/17. (2017, 15 de noviembre). Corte 
Interamericana de Derechos Humanos. https://www.corteidh.or.cr/
docs/opiniones/seriea_23_esp.pdf

Papadopoulou, N.& Wicks, L. (2025). Taking ‘the right to life’ 
seriously: Addressing the role of ‘the right to life’ in the context 
of assisted dying. Medical Law International, 0(0). https://doi.
org/10.1177/09685332241308092

Sentencia 19/2023. (2023, 2 de marzo). Tribunal Constitucional de 
España. https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-2023-10044

Sentencia C-164/22. (2022, 11 de mayo). Corte Constitucional 
d e  C o l o m b i a .  h t t p s : / / w w w.c o r te c o ns t i t uc i o na l .g ov.c o /
relatoria/2022/C-164-22.htm

Sentencia C-233/21. (2021, 22 de julio). Corte Constitucional de Colombia. 
https://www.corteconstitucional.gov.co/RELATORIA/2021/C-233-21.
htm

Sentencia C-239/97. (1997, 20 de mayo). Corte Constitucional 
d e  C o l o m b i a .  h t t p s : / / w w w.c o r te c o ns t i t uc i o na l .g ov.c o /
relatoria/1997/C-239-97.htm

Sentencia T-721/17. (2017, 12 de diciembre). Corte Constitucional 
d e  C o l o m b i a .  h t t p s : / / w w w.c o r te c o ns t i t uc i o na l .g ov.c o /
relatoria/2017/T-721-17.htm

Serrano, S. Guzmán & Cabrera, O.A. (2024). El derecho a la muerte 
digna: una propuesta interpretativa. En M. Ronconi (Direct), Los 
Derechos Humanos desde el Sur Global: Discusiones Actuales. DER 
Ediciones. ISBN: 978-956-405-211-3.

Settlement Agreement and release of claims. Gideonse vs. Brown, 
et al. (2022). https://compassionandchoices.org/wp-content /
uploads/2024/04/rec-doc-20-1-exhibit-wm.pdf

Shakespeare, T. (2013). Disability rights and wrongs revisited. 
Routledge.

Solar, D. (2024, 22 de mayo). Congreso: propone recurrir a la eutanasia 
en caso de pacientes con enfermedades terminales. Infobae.  https://
www.infobae.com/peru/2024/05/22/congreso-proponen-recurrir-a-
la-eutanasia-en-caso-de-pacientes-con-enfermedades-terminales/

States where Medical Aid in Dying is Authorized. (s.f). Compassion & 
Choices  https://compassionandchoices.org/states-where-medical-
aid-in-dying-is-authorized/

Verdú, D. (2019, 25 de setiembre). Una histórica sentencia del 
Constitucional abre la puerta al suicidio asistido en Italia. El País. https://
elpais.com/sociedad/2019/09/25/actualidad/1569445053_158779.
html 


