
38 39

Recibido: 17/05/2025. Aprobado: 28/10/2025 https://doi.org/10.18800/lacolmena.202501.003

Resumen. El presente ensayo analiza 
cómo la festividad de la Virgen del Car-
men en Paucartambo se erige como un 
espacio de resistencia ante las perspec-
tivas secularizadoras que han preceptu-
ado límites antitéticos entre lo religioso 
y lo político, lo público y lo privado. Se 
plantea que esta fiesta reconfigura di-
chos postulados al irrumpir en el espacio 
público, inscribir su propia subjetividad 
política en una narrativa colectiva y al 
adaptarse a los procesos de modern-
ización que, lejos de diluir su identidad 
socioespiritual, la fortalecen. En este 
marco, se busca identificar los princi-
pales planteamientos del paradigma de 
la secularización con el fin de desarrollar 
una crítica fundamentada desde la per-
spectiva de la religión popular, entendida 
a partir de un enfoque interpretativo 
situado, centrado en la experiencia de 
los sujetos participantes y los procesos 
propios de las secuencias festivas al in-
terior de las fiestas patronales. Para ello, 
se lleva a cabo una revisión bibliográfica 
que permite contextualizar el estudio, 
esclarecer los conceptos clave —secular-
ización y religión popular— y sustentar 
teóricamente los hallazgos. Posterior-
mente, se desarrolla una discusión que 
sitúa el contexto contemporáneo de 
Paucartambo e incorpora, de mane-
ra complementaria, registros visuales 
como recursos interpretativos que están 
orientados a representar con mayor 
profundidad las tensiones y significados 
de la experiencia religiosa. Finalmente, 
este ensayo concluye que la reafirmación 
simbólica de la identidad socioespiritu-
al paucartambina subvierte jerarquías 
epistémicas y reafirma la vigencia de 
cosmovisiones donde lo sagrado y lo 
político se entrelazan de formas que el 
paradigma secular no logra aprehender 
en toda su complejidad.

Palabras clave: sincretismo religioso, par-
adigma de la secularización, modernidad, 
religión popular, agencia política.

LA COLMENA  Nº18

Inhabiting waiting spaces: an analysis of the spatial production of four bus stops  on University Avenue 
modified after the expansion of the Metropolitano

La festividad de la 
Mamacha del Carmen 
en Paucartambo como 

espacio de resistencia ante 
la mirada secularizadora 

del mundo

Cusqueña. Bachiller en Ciencia Política por la UNMSM con estudios 
complementarios en Administración Pública y Estudios de Género por la UNAM. 

Integrante del Seminario de Bioética Feminista (IIJ-UNAM). Sus líneas de 
investigación se centran en sociología política, feminismos y memoria.

Camila Revilla Valdivia
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

camila.revilla@unmsm.edu.pe

https://orcid.org/0009-0006-8950-8653

pp. 38 -57.  - ISSNE: 2414-1321 Temática Dossier Artículo 03

Fotografía tomada por Luis Revilla Santa Cruz.



40 41

The festivity of Mamacha Carmen as a 
space of resistance against the secular-
izing gaze of the world

Abstract. This essay examines how 
the festivity of the Virgin of Carmen 
in Paucartambo emerges as a space 
of resistance against secularizing 
perspectives that have established an-
tithetical boundaries between the re-
ligious and the political, the public and 
the private. It argues that this celebra-
tion reconfigures such premises by in-
tervening in the public sphere, inscrib-
ing its own political subjectivity within 
a collective narrative, and adapting to 
modernization processes that, rather 
than dissolving its socio-spiritual iden-
tity, ultimately strengthen it. Within 
this framework, the study seeks to 
identify the main propositions of the 
secularization paradigm in order to 
develop a well-founded critique from 
the standpoint of popular religion, 
understood through a situated inter-
pretive approach focused on the lived 
experiences of participants and the 
internal dynamics of festive sequences 
within patronal celebrations. To this 
end, a literature review is conducted 
to contextualize the study, clarify key 
concepts—secularization and popu-
lar religion—and provide theoretical 
grounding for the findings. The discus-
sion then turns to the contemporary 
context of Paucartambo, integrating 
visual records as complementary 
interpretive resources aimed at more 
deeply representing the tensions and 
meanings inherent in religious experi-
ence. Ultimately, this essay concludes 
that the symbolic reaffirmation of 
Paucartambo’s socio-spiritual identity 
subverts epistemic hierarchies and af-
firms the persistence of worldviews in 
which the sacred and the political are 
interwoven in ways that the secular 
paradigm fails to fully grasp.

Keywords: religious syncretism, 
secularization paradigm, modernity, 
popular religion, political agency.

“Wañuy p’unchay 
chayanuqtin

saunallaypi 
tiyaykunki

q’an mamallaypa 
graciakiwan

sumaq wañuy 
tarinaypaq.”

(Cuando llegue el día 
de mi muerte. Siéntate 
siempre en mi cabecera 

con tu gracia, madre mía. 
Encontraré una muerte 

tranquila.”)  

Segundo verso. Cancionero de los Qhapaq Negros, en 
Señora Exquisita (Fiesta de la Mamacha Carmen, 

Paucartambo).

LA COLMENA  Nº18

INTRODUCCIÓN 

Uno de los problemas para entender las difer-
entes vivencias religiosas en América Latina 
ha sido la aplicación de herramientas concep-
tuales que fueron diseñadas para comprender 
los efectos de la secularización en Europa y 
Estados Unidos, tanto a nivel socioestructural 
como individual (Berger, 1981). Si bien la sec-
ularización en América Latina fragmenta la 
hegemonía de la Iglesia católica, esta no logra 
borrar la conciencia religiosa sincrética de los 
pueblos originarios o mestizos, ni las prácticas y 
significaciones propias de diferentes comunidades 
que van más allá de una religión institucionalizada.

El estudio de las religiones populares en 
América Latina (Parker, 1993; Rostas y 
Droogers, 1995; De la Torre, 2016) ha permit-
ido la aproximación crítica de la conceptual-
ización hegemónica de la secularización que, 
por mucho tiempo, estableció una dicotomía 
entre lo tradicional y lo moderno, menospre-
ciando las características de las experiencias de 
modernidad presentes en América Latina. Esta 
revalorización ha permitido explorar las prácti-
cas religiosas arraigadas en la vida cotidiana y 
comprender sus diversas formas de resistencia 
ante la hegemonía secular.

Este ensayo se propone analizar cómo la fes-
tividad de la Virgen del Carmen celebrada en 
Paucartambo, configura un espacio simbóli-
co de resistencia que, más que sucumbir a las 
lógicas de la secularización contemporánea, 
las subvierte y resignifica; al tiempo que asim-
ila dinámicas propias de la modernidad. Se 
sostiene que, lejos de erosionar su identidad 
socioespiritual, estos procesos de compleja 
tensión reafirman su continuidad y expresan 
creativos esfuerzos inventivos mediante los 
cuales los participantes inscriben su propia sub-
jetividad política en una narrativa colectiva que 
articula tanto su sentido pertenencia y memoria.

En este marco, se propone identificar los pos-
tulados centrales del paradigma de la secular-
ización en las Ciencias Sociales, con el objetivo 
de articular una crítica fundamentada desde 
los estudios de la religión popular. Se parte 

de una perspectiva metodológica interpretativa y 
contextual, que permite examinar cómo las prácti-
cas rituales al interior de las festividades populares 
reconfiguran activamente los límites impuestos por 
la secularización entre lo religioso y lo político. Este 
escrito se posiciona, además, desde un enfoque epis-
temológico situado, que centra la experiencia de los 
sujetos participantes y los procesos propios de las 
secuencias festivas pertenecientes a las fiestas pa-
tronales.

Para ello, se lleva a cabo una revisión bibliográfica 
de tipo exploratorio-analítico, enfocada en fuentes 
académicas con base en dos criterios: (a) relevancia 
teórica para la conceptualización de secularización 
y religión popular; y (b) pertinencia contextual para 
el análisis de prácticas festivas en América Latina. 
En ese sentido, se priorizaron libros teóricos (Berg-
er, 1981; Durkheim, 1999/ 1912; Luckmann, 1973; 
Maquiavelo, 1999/1532), artículos académicos en re-
vistas especializadas (Blancarte, 2012; Casanova, 2008; 
Salazar, 2004; Rostas y Droogers, 1995; De la Torre, 
2016) y textos con trabajo empírico en terreno festivo 
andino (Cánepa, 1993; Parker, 1993; Villasante, 1980).

Lo anterior ha permitido contextualizar desde un 
criterio estratégico el ensayo, esclarecer los con-
ceptos clave —secularización y religión popular— y 
sustentar teóricamente los hallazgos. A su vez, ha 
posibilitado detectar áreas poco exploradas en la lit-
eratura, como la intersección entre expresiones de 
religiosidad popular que encarnan al interior mani-
festaciones políticas que subvierten activamente las 
lógicas de dominación resultadas por el paradigma 
de la secularización. Aunque las fiestas patronales 
han sido estudiadas principalmente como mani-
festaciones de identidad sociocultural, se observa 
una limitada exploración de su dimensión política 
en la agencia colectiva de sus protagonistas. 

En ese contexto, ha resultado pertinente observar 
cómo los actores festivos ejercen esa capacidad de 
agencia mediante el uso de prácticas críticas que 
tensionan el orden establecido. Tal es el caso de la 
sátira política incorporada en distintas comparsas 
paucartambinas, la cual opera como un dispositivo 
performativo que permite interpelar discursos he-
gemónicos, subvertir a la censura y posicionarse 

1

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03



42 43

en el espacio público. Estas expresiones proyectan 
memorias colectivas y reconfiguran relaciones de 
poder locales, forjando una resistencia simbólica 
frente a imaginarios estatales, seculares y modern-
izadores que buscan disputar el sentido de lo reli-
gioso y político al interior de las fiestas patronales.

Asimismo, se desarrolla una discusión que sitúa el 
contexto contemporáneo de Paucartambo desde 
una observación participante e incorpora registros 
visuales como recursos interpretativos que están 
orientados a representar con mayor profundidad las 
tensiones y significados in situ de la experiencia re-
ligiosa (Banks, 2001; Pink, 2013). En ese sentido, se 
trabajó con un corpus de seis registros fotográficos 
tomados entre 2023 y 2024 durante la festividad de 
la Virgen del Carmen en Paucartambo. La selección 
priorizó escenas que permitieran captar momentos 
clave del despliegue ritual como la entrada festiva, 
la performance política, la interacción con la ima-
gen religiosa, la escenificación del conflicto sim-
bólico, y el cierre procesional. 

Finalmente, el aporte del ensayo radica la capaci-
dad para generar subjetividades políticas, disputas 
sobre el espacio público y narrativas históricas al-
ternativas subvirtiendo las lógicas dictadas por el 
secularismo occidental. Con ello, se plantea con-
tribuir al debate académico, desde una mirada situ-
ada al sur del Perú, al debate global sobre la religión 
y la política, a partir de la producción de su propia 
capacidad de agencia política que tensionan y reor-
ganizan el sentido común como formas de resis-
tencia simbólica al interior de la secuencia festiva 
de Paucartambo.

MARCO TEÓRICO

APROXIMACIONES HACIA LA 
CONSTRUCCIÓN TEÓRICA DEL PARADIGMA 
DE LA SECULARIZACIÓN 

La secularización es un fenómeno sociopo-
lítico complejo, ligado a la Modernidad, que 
transforma de manera profunda las rela-
ciones entre las esferas religiosa, política y so-
cial. En el ámbito político, implicó una trans-
formación del poder visible entre los siglos XV 
y XVI, cuando el pensamiento comenzó a sep-
ararse de los marcos teológicos medievales. 
Esta ruptura se expresa con claridad en Nicolás 
Maquiavelo (1532), quien situó el gobierno en el 
terreno de la eficacia y la virtud cívica, desvin-
culándolo de toda dependencia teológica.

Lo anterior representa un punto de inflexión 
en el pensamiento político occidental. Como 
señala Salazar (2004), “[...] el realismo político 
maquiavélico busca mostrar la potencialidad 
liberadora de una política eficaz, poderosa, 
emancipada de las ilusiones y de las justifica-
ciones teológicas y/o metafísicas" (p.164). Así, 
Maquiavelo (1999/1532) afirma la autonomía 
de la política como una esfera propia centra-
da en las contingencias reales y guiada por la 
“verdad efectiva de la cosa” (p.25).

Al separar la política de los marcos teológicos 
y metafísicos, el pensamiento maquiavélico 
sentó las bases para nuevas formas de legiti-
mación del poder en la Modernidad. La con-
solidación del Estado-nación moderno ex-
igió reemplazar la legitimación religiosa por 
una de tipo legal-racional, independiente de 
creencias divinas (Salazar, 2004, p.179). Esta 
transformación se reflejó en el iusnaturalis-
mo, que al afirmar la existencia de derechos 
humanos previos y superiores a toda autori-
dad política, cuestionó la legitimidad basada 
en la voluntad divina.

A inicios de la década de los setentas, la te-
oría de la secularización alcanzó prominencia 
en el debate académico al ofrecer un marco 
teórico-conceptual para explicar las transfor-
maciones de lo religioso y su aparente dis-

2

2.1

LA COLMENA  Nº18

minución en las sociedades contemporáneas. 
Desde un enfoque evolucionista, Berger (1981) 
identificó como portador de la secularización 
al proceso de capitalismo industrial expan-
sionado en las sociedades occidentales en los 
cuales “[...] algunos sectores de la sociedad y de la 
cultura son sustraídos de la dominación de las insti-
tuciones y símbolos religiosos” (p. 154).

Berger (1981), además, postuló una relación 
causal entre el progreso moderno —el desar-
rollo de la ciencia y la racionalidad— y el inevi-
table declive de cualquier forma religiosa en la 
esfera pública, en línea con la noción weberi-
ana del “desencantamiento del mundo”. Acorde 
a lo anterior, el paso de una sociedad tradicion-
al a una sociedad industrial implicaba la inser-
ción de un pensar moderno destructor de las 
formas tradicionales de cosmovisión (Parker, 
1993, p. 113), por lo que incluso era plausible la 
emancipación moral de los valores religiosos.

En esa misma línea, Luckmann (1973), coin-
cide que la secularización desplaza las prácti-
cas religiosas al ámbito privado, configurando 
una sociedad en la que las dinámicas moder-
nas reestructuran las bases culturales y socia-
les previamente sustentadas en la religiosidad. 
En este marco, el progreso moderno traído por 
el capitalismo industrial no sólo transforma las 
estructuras económicas y sociales, sino que 
también despoja a la religión de su influencia 
en la vida pública, generando un orden secular 
como característica esencial de las sociedades 
contemporáneas.

No obstante, estas categorías se volvieron 
problemáticas una vez generalizadas como un 
proceso uniforme de desarrollo extensible que 
reduce a las religiones del mundo a la seculari-
dad, así como a todo aquel individuo que desee 
explorar la religiosidad en la modernidad (Ca-
sanova, 2008, p. 6). Vaggione (2013) expresaría 
que se debe a que el paradigma de la secular-
ización responde a una construcción ideológi-
ca sobre el papel que las religiones deberían 
desempeñar en la política contemporánea (p. 
10), lo que refuerza la lógica de dominación oc-
cidental sobre aquello considerado como “sub-
desarrollado”.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Fotografía tomada por su autora.

Fotografía tomada por su autora.



44 45

Así, los matices que complejizan los contextos so-
ciales de la actualidad permiten desmontar la idea 
del secularismo como único paradigma, la relación 
entre lo político, lo cultural y lo religioso deman-
da una nueva revisión y reconceptualización. Este 
‘retorno de lo sagrado’ (Blancarte 2012, p.60) puede 
manifestarse, desde el resurgimiento de movimien-
tos políticos basados en principios religiosos, la 
influencia de líderes religiosos en la esfera de lo 
político, hasta la revalorización de las expresiones re-
ligiosas en el espacio público a través de la recreación 
de fiestas patronales.

Por otro lado, Parker (1993) desde una mirada en 
América Latina sostiene que la secularización ad-
quiere dimensiones particulares al ser una región 
marcada por la colonización y la llegada tardía del 
capitalismo industrial. Estos procesos han dado 
lugar a una pluralidad de formas de religiosidad, 
que incluyen un nuevo sincretismo con adhesión a 
matrices religiosas tradicionales como una forma 
continua de reinterpretación y apropiación de la fe, 
más allá de las prácticas religiosas oficiales detenta-
das en el análisis del paradigma secular occidental.

MODERNIDADES ALTERNATIVAS: 
RELIGIOSIDAD POPULAR COMO 
PROPUESTA CRÍTICA Y SITUADA 

En su clásico estudio, Durkheim (1999/ 1912) 
describe a la religión como un sistema de 
creencias sagradas y ritos que recrean lazos 
tanto de solidaridad como de pertenencia co-
munitaria. La decadencia irremediable de la 
religión no es una posibilidad debido a la in-
minente necesidad de cohesión social que im-
plica el surgimiento de nexos de religiosidad 
con la comunidad (Cipriani 2011, p.34). Esta 
mirada permite entender el porqué de la per-
sistente necesidad de pertenencia, sentido y 
vínculo comunitario, aunque las formas reli-
giosas se transformen por influjos propios de 
las interacciones con la modernidad.

Además, como menciona Cipriani (2011), esta 
puede extenderse acorde a las singularidades 
de las necesidades sociales, por lo que no exis-
ten “falsas creencias religiosas”, sino, deman-

das comunitarias distintas recreadas en el campo 
simbólico en torno a lo que significa como sagrado 
y profano. Esta idea desplaza la discusión desde la 
verdad religiosa hacia su capacidad de construir sen-
tido. Así, las religiones populares, frecuentemente de-
slegitimadas por las instituciones oficiales, pueden ser 
abordadas como formas legítimas de ordenar lo social, 
dotadas de coherencia interna y eficacia simbólica.

Desde América Latina, las prácticas religiosas han 
dado lugar a representaciones únicas y multifacéti-
cas, moldeadas por las necesidades sociales emer-
gentes en la región, como ha sido apuntado anterior-
mente por Durkheim. La religión es manifestada en 
una variedad de prácticas en las que los creyentes 
comprometen tanto sus corporalidades, como sus 
sentires con respecto a la vivencia de su fe. Por ello, 
se ha caracterizado en muchos casos por adaptar o 
fusionar tradiciones religiosas eurocéntricas con las 
autóctonas, así como por construir nuevos marcos 
de interpretación, como la religión popular.

Parker (1993) ofrece una visión alternativa a la secu-
larización clásica al introducir el concepto de “religi-
osidad popular”, concebido como una construcción 
emergente de la síntesis cultural latinoamericana 
que resiste el secularismo y expresa una mentali-
dad colectiva moldeada por la modernización cap-
italista y los cambios en las estructuras sociales y 
culturales, más allá de las prácticas instituciona-
les. Esta perspectiva se contrapone al racionalismo 
dominante por lo que, a su vez, “[...] la religión pop-
ular representa una vía alterna para acceder a los 
valores modernizantes de la sociedad por parte de 
la gestación dialéctica de los grupos sociales históri-
ca y estructuralmente situados” (Parker, 1993, p.61).

Rostas y Droogers (1995), por otra parte, sostienen 
que el poder dentro de la religión popular radica en 
la capacidad de los actores para acceder a los espa-
cios y símbolos de la religión oficial, así como en su 
autonomía para reinterpretar y crear nuevas creen-
cias y prácticas (p.82). En ese sentido, Martín (2007) 
señala que la religiosidad popular desafía e influye 
en las clases dominantes al generar un sincretismo 
donde los grupos subordinados cuestionan el orden re-
ligioso y negocian entre sistemas opuestos que configu-
ran la vida cotidiana: la herencia indígena y la católica, la 
tradición y la modernidad, la pertenencia y la movilidad, 
lo propio y lo ajeno (De la Torre, 2016, p.263).

LA COLMENA  Nº18

Las manifestaciones de religiosidad pop-
ular se enmarcan en una lógica de perfor-
mance lúdico-solemne y pública, donde, 
como señala De la Torre (2016), los actores 
culturales locales negocian y redefinen sus 
roles, preservan memorias y tradiciones, e 
instauran y reinventan nuevos horizontes 
míticos. En este contexto, Mansilla (2013) 
destaca que estas expresiones no están ex-
entas de la política; al organizarse, surgen 
ciertos grupos que direccionan el proceso 
y que, con el tiempo, adquieren posiciones 
de poder dentro de la política local. Ello, 
por supuesto, cuestiona la idea de la secu-
larización de la política como esfera aislada 
de la religión.

En América Latina, las fiestas patronales 
se han transformado y adaptado a lo largo 
del tiempo, consolidándose como una ex-
presión de la religión popular. Actualmente, 
destacan festividades devocionales como la 
Purísima en Nicaragua, la Virgen de La Tira-
na en Chile, la Virgen del Carmen (Cusco). 
Todas ellas han generado momentos de efer-
vescencia colectiva que, como mencionó 
Durkheim (1999/ 1912), tienen su origen en 
la religión como una realidad social com-
partida que permite el fortalecimiento de la 
cohesión social comunitaria y al mismo ti-
empo, resisten la homogeneización cultural 
impuesta por la modernidad. Su inscripción 
en calendarios estatales, además, revela una 
coexistencia compleja entre cultura popular 
y aparato institucional.

Así, los matices que complejizan los 
contextos sociales de la actualidad permiten 
desmontar la idea del secularismo como 
único paradigma, la relación entre lo 
político, lo cultural y lo religioso demanda 
una nueva revisión y reconceptualización.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

2.2

Fotografía tomada por su autora.



46 47

UNA MIRADA A LA CONSTRUCCIÓN DE LA RESISTENCIA RITUALI-
CA FESTIVA DE LA MAMACHA CARMEN DE PAUCARTAMBO   

Históricamente, Paucartambo ha sido uno de los principales centros 
económicos de la región y un espacio donde la religión católica se im-
puso sobre la población indígena. Cánepa (1993) señala que el sistema 
de haciendas dejó una profunda marca en la identidad del pueblo in-
dígena-campesino. En este proceso, las dinámicas sociales y cultura-
les dieron lugar a una reconfiguración sincrética, en la cual las tradi-
ciones ancestrales se entrelazaron con elementos religiosos impuestos 
y originaron una forma propia de interpretar el mundo, en la que lo 
ancestral y lo colonial coexistieron y transformaron las expresiones 
culturales y espirituales de la comunidad.

Como expresión de este proceso, la festividad de la Virgen del Carmen, 
celebrada cada año del 15 al 19 de julio, es uno de los principales hitos 
del calendario ritual de Paucartambo. Aunque sus raíces provienen de 
la tradición católica hispánica, ha sido profundamente resignificada 
por la comunidad local. A través de la danza —elemento central de la 
celebración—, se reafirman identidades colectivas y se renuevan los 
lazos de reciprocidad con la Virgen (Bigenho et al., 2001). Cada año, la 
fiesta permite a la población reafirmar su pertenencia y expresar, en 
clave ritual, una cosmovisión donde lo sagrado, lo político y lo ances-
tral convergen.

La Figura 1 muestra el papel central del puente Carlos III como frontera 
ritual. El encuadre enfatiza su condición de umbral, punto de ingreso 
al espacio devocional del pueblo y escenario donde se materializa la 
transición entre lo profano y lo sagrado. En el plano posterior se dis-
tinguen inscripciones murales de propaganda partidaria que, durante 
la festividad, coexisten con la secuencia ritual y con la circulación de 
fieles.  A la luz de Talad Asad (1993), esa yuxtaposición de lo religioso 
y lo político cuestiona la concepción moderna de su separación fija, al 
revelar que la práctica ritual puede ocupar la esfera pública sin perder 
su dimensión sagrada.

La secuencia festiva representa simbólicamente una disputa constan-
te por la apropiación de la imagen de la Virgen (Cánepa, 1993, p.182). 
Según una de las narraciones orales más difundidas en la comuni-
dad, la imagen, enviada originalmente desde España con destino al 
corregimiento de Paucarqolla, en la región de Puno, llegó por error a 
Paucartambo. Al verla, los paucartambinos quedaron profundamente 
impresionados por su belleza y decidieron conservarla, a pesar de los 
reclamos provenientes del destino original. 

Desde entonces, este conflicto se expresa en las danzas de los Qhapaq 
C’hunchu (los oriundos de Paucartambo, considerados "los salvajes") 
y los Qhapaq Q’olla (los habitantes de la región Q’olla, considerados 
“los extranjeros”). En esta representación coreográfica, los primeros 
luchan por resguardar la presencia de la Virgen en el pueblo, mientras 

3

LA COLMENA  Nº18

que los segundos intentan arrebatarla, escenificando así una tensión simbólica 
que expresa una disputa más profunda sobre la pertenencia territorial, la memo-
ria y el poder espiritual.

En la Figura 2 se observa a los Qhapaq Ch’unchu portando trajes vibrantes y ri-
camente ornamentados con bordados en hilos dorados y plateados. Los atuen-
dos están decorados con diversidad de elementos ornamentales, como perlas y 
lentejuelas en tonalidades verdes, rojas y doradas. En el pecho, como signo de 
devoción y protección, llevan la imagen de la Virgen del Carmen, reflejando su 
profundo vínculo de devocional hacia la Virgen. Sin embargo, cabe resaltar que 
cada danzante puede recrear su vestuario con símbolos personales.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Figura 1. Puente de Paucartambo: la única entrada.
Nota. L. Revilla. (2006). Fotografía. Archivo personal. 



48 49

LA COLMENA  Nº18

Por otro lado, los Qhapaq Qolla son los ‘foráneos’ que acuden 
a la fiesta de la Virgen del Carmen. La indumentaria de estos, 
también visible en la Figura 2, responde a la descripción de 
Cánepa (1993):

Los waqullu son blancos, con ojos, cejas y bigotes ne-
gros, y delineado rojo en ojos y nariz. Algunos presen-
tan los bordes de las orejas resaltados con una línea 
roja. La máscara tiene aberturas en ojos y boca, y dos 
líneas negras en la frente que rodean toda la cabeza 
(p.254).

Por su parte, entre los Qhapaq Qolla destaca un personaje con-
ocido como la “Imilla,” quien actúa como mediadora entre los 
Qhapaq Qolla y los Qhapaq Ch’unchu. La participación de la 
“Imilla” es fundamental en el desarrollo ritual de la secuencia 
festiva, ya que su rapto por los Qhapaq Q’olla y su posterior re-
cuperación por los Qhapaq Ch’unchu durante la guerrilla es-
cenificada simbolizan la victoria de estos últimos. Este acto no 
solo reafirma el dominio simbólico de los Qhapaq Ch’unchu, 
sino que también fortalece el orden colectivo del pueblo y re-
salta la centralidad de la imagen de la Virgen como elemento 
unificador que debe permanecer anualmente en la festividad 
de Paucartambo.

En la Figura 3 se observan a los Maqt’as —que personifican a los 
campesinos jóvenes— invadir las calles con su elocuencia car-
acterística desde algún lugar de los cuatro puntos cardinales del 
pueblo. Mientras se desplazan hacia la iglesia principal, donde 
se venera la imagen de la Mamacha del Carmen, los Maqt’as 
entablan bromas con los participantes, capturando la energía 
de un momento liminar donde la frontera entre actores y es-
pectadores se disuelve. 

Asimismo, el primer encuadre muestra el momento en que los 
Maqt’as irrumpen en el espacio urbano y lo reorganizan como 
un territorio ritual. Sus máscaras grotescas y movimientos ex-
pansivos interrumpen la cotidianidad y establecen una nueva 
lógica de circulación marcada por el fervor y la sátira. Este mo-
mento, de acuerdo con la dinámica festiva, expresa el modo en 
que la comunidad produce cohesión social a través de la prác-
tica ritual y reafirma su derecho simbólico a ocupar y transfor-
mar el espacio público.

Por otro lado, en la segunda imagen, la perspectiva dirigida ha-
cia la iglesia revela la densidad de la multitud y un punto de 
fuga que converge en el pórtico del templo; la Virgen del Car-
men actúa como eje invisible que articula la acción colectiva. 
Como apuntó Cánepa (1993) el atrio de la iglesia marca tanto los 
límites como el centro del universo festivo debido a que ahí se 

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Fígura 2. Q’hapaq C’hunchu y Q’hapaq Q’olla
Nota. L. Revilla. (2023). Fotografía. Archivo personal. 



50 51

encuentra el altar y es donde se realizan las misas más 
importantes al compás de distintas comparsas que diri-
gen sus ofrendas hacia ella.

Así, la Figura 3 registra de manera simultánea el con-
trol y la apertura que estructuran el orden festivo. Los 
Maqt’as marcan el ritmo del desplazamiento y orientan 
a los participantes mediante el uso del chicote, aunque 
su gestualidad conserva el tono lúdico que define su 
función dentro de la dramaturgia ritual. La composición 
visual resalta esa dualidad entre autoridad y juego, or-
den y desborde. Las líneas diagonales formadas por los 
cuerpos y por la mirada de los espectadores introducen 
una tensión que acentúa la condición liminar de la calle, 
donde la vida cotidiana se interrumpe y lo religioso ad-
quiere una forma tangible en el gesto colectivo.  

Aunque Berger (1967) planteó que la secularización im-
plicaba una separación definitiva entre lo político y lo 
religioso, el caso de Paucartambo demuestra que las 
festividades siguen entrelazando ambas dimensiones a 
través de prácticas colectivas que superan esa división. 
En este escenario, la danza y la sátira funcionan como 
herramientas clave de resistencia dentro del ciclo festi-
vo. Las comparsas, que se van formando y transforman-
do con el tiempo, reflejan cómo la comunidad construye 
su propia versión de la historia; ejemplos de ello son la 
comparsa Auqa Chileno y los Siqllas.

En los momentos previos a la representación de la danza 
de la Guerrilla, comienza a delinearse con mayor nitidez 
el posicionamiento político de sus participantes, quienes 
no permanecen al margen de la realidad política del 
país. En la Figura 4 se distingue a dos Qhapaq Qolla que 
avanzan hacia el público con relojes de gran tamaño ad-
heridos a las muñecas. El encuadre frontal y la cercanía 
de la toma concentran la atención en el gesto y en el ob-
jeto, destacando su intención provocadora. Las máscar-
as tejidas, los bastones y la actitud corporal refuerzan el 
carácter teatral del momento y crean una relación direc-
ta con los espectadores.

Este reloj simboliza una postura política en relación con 
la controversia suscitada en marzo de 2024, cuando el 
uso público de relojes de lujo por parte de la presiden-
ta Dina Boluarte generó críticas generalizadas (Rojas, 
2024). Este escándalo no sólo desató una serie de acusa-
ciones relacionadas con presuntos actos de corrupción, 
sino que también provocó una indignación colectiva por 
parte de diversos sectores, y agravada por la creciente 

LA COLMENA  Nº18 La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Figura 3. Entrada de los Maqt’as y otra comparsas a la iglesia para saludar a la Virgen.
Nota. L. Revilla. (2023). Fotografía. Archivo personal.

Figura 4. Qhapaq Qollas y unos relojes Rolex.
Nota. L. Revilla. (2024). Fotografía. Archivo personal.



52 53

responsabilidad atribuida al gobierno debido a su 
manejo deficiente de los asuntos públicos y el uso de 
la represión policial (Ávila-Claudio, 2024).

Desde luego, el uso de este símbolo dentro del acto 
de la Guerrilla constituye una forma de sátira políti-
ca que expresa el descontento y la crítica hacia la 
clase gobernante. La incorporación de elementos 
simbólicos para denunciar abusos —o criticar a las 
autoridades de turno— no es una práctica reciente. 
Cánepa (1993) sostiene que estas expresiones con-
stituyen manifestaciones de las transformaciones 
identitarias que ocurren de manera continua en la 
comunidad de Paucartambo. Dichas expresiones re-
flejan la renovación anual del orden político y cul-
tural que mantiene, al mismo tiempo, la esencia de 
la tradición de los danzantes de enunciar una crítica 
social desde lo satírico.

En la Figura 5 se aprecia el momento culminante de 
la Guerrilla, considerado por Cánepa (1993) como 
el clímax de la festividad. En este día, las compar-
sas se han ubicado sucesivamente en tres lugares 

LA COLMENA  Nº18

limítrofes que concentran lo que 
es denominado “peligro ritual”: el 
cementerio, la cárcel y el puente 
(p.221). Es así que la Guerrilla es 
un acto fundamental para reco-
brar el orden en Paucartambo. 

El trayecto ritual adquiere un 
carácter peligroso por la presen-
cia de los Qhapaq Qolla, fuerzas 
externas que disputan un lugar en 
la jerarquía simbólica vinculada a 
la Mamacha del Carmen. Frente 
a ellos, los Qhapaq Ch’unchu, ar-
raigados al territorio y a la devo-
ción, encarnan la continuidad es-
piritual del vínculo comunitario. 
Cada año, el rapto y rescate de la 
Imilla reactivan esa tensión fun-
dacional, capaz de integrar la me-
moria devocional con los cambios 
del presente.

Finalmente, al cierre de la jorna-
da, se realiza la última bendi-
ción del día, gesto que condensa 
el sentido de renovación espiri-
tual y colectiva. Las comparsas 
desfilan nuevamente por las 
calles, cumpliendo la promesa 
ofrecida a la Virgen, mientras 
los nuevos karguyuq asumen su 
responsabilidad dentro del cic-
lo anual. Como señala Cánepa 
(1993, p. 214), este acto reafirma 
la continuidad del rito y asegu-
ra su transmisión en el tiempo. 
La festividad, como se observa 
en la Figura 6, concluye la con-
centración de cuerpos en torno 
a la imagen sagrada: los tocados 
multicolores de los danzantes 
rodean el anda de la Virgen y 
la elevan visualmente sobre la 
multitud; la dirección de las mi-
radas, todas orientadas hacia la 
imagen, revela un movimiento 
colectivo de retorno, un tránsi-
to del desborde festivo hacia la 
calma ritual.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Figura 5. Nota. L. Revilla. (2024). Fotografía. Archivo personal.

Figura 6. Retiro de la Virgen del Carmen hacia la Iglesia junto con los Qhapaq 
Ch’unchu. Nota. L. Revilla. (2024). Fotografía. Archivo personal.



54 55

CONCLUSIONES

La concepción de la secularización como un proceso lineal y universal, estrechamente 
vinculado al progreso científico y la modernidad, presenta limitaciones significativas. En 
América Latina se evidencia la persistencia de lo sagrado, el cual se reinventa en el es-
pacio público mediante formas simbólicas que interpelan la modernidad y articulan lo 
espiritual, lo comunitario y lo político. Estas expresiones; van más allá de una resistencia 
a la modernidad; constituyen formas simbólicas que desafían la cosmovisión secular oc-
cidental al reivindicar una interconexión entre lo espiritual, lo comunitario y lo político.

En consecuencia, lo religioso no se desvanece ni se confina al ámbito privado; ocupa un 
lugar central en la construcción de identidades y saberes. Su presencia desafía la narrativa 
secular, revelando su carácter colonial y eurocéntrico. Por tanto, las fiestas patronales son 
espacios clave de expresión simbólica, donde se negocian identidades y posturas políticas. 
En Paucartambo, el desenlace ritual de la guerrilla y la procesión de la Virgen encarnan 
una redistribución del poder ceremonial, reafirmando su centralidad en la comunidad. La 
victoria de los Qhapaq Chuncho se convierte en un acto de resistencia frente a la mirada 
secular y externa, reivindicando una identidad espiritual y social propia.

En este contexto, las danzas se establecen como herramienta cultural de resistencia a 
través de la cual las comunidades locales moldean y consolidan su identidad colectiva 
frente a contextos de cambio. La interacción dinámica entre elementos tradicionales y 
contemporáneos enriquece la experiencia festiva y permite a la comunidad reinterpretar 
su historia. La danza, entonces, se posiciona como una expresión de agencia cultural que 
permite a las comunidades plantarse frente a los retos derivados de la modernidad y la 
globalización, sin perder la esencia de su identidad colectiva.

La festividad reintroduce lo religioso en el ámbito público; contrariamente a las predic-
ciones de las teorías clásicas de la secularización, que vinculan el progreso científico con 
el declive de lo religioso, en Paucartambo se evidencia un firme compromiso por man-
tener vivas las tradiciones religiosas. La comunidad, inmersa en un entorno globalizado, 
opta por preservar conscientemente su legado religioso como una forma de resistencia 
y autoafirmación cultural frente a las presiones homogeneizadoras de la modernidad 
adaptándolas y tensionadolas a sus nuevas realidades año tras año. 

Se advierte, además, que en la festividad de la Virgen del Carmen en Paucartambo se 
trasciende su carácter devocional para convertirse en un espacio de encuentro donde lo 
sagrado y lo profano, lo local y lo global, convergen en un diálogo complejo. A través de 
la representación ritual de la guerrilla, la comunidad revalida su identidad histórica y cul-
tural y se posiciona como un agente activo en la construcción de su propia narrativa. Esta 
celebración se erige como testimonio de la vitalidad de las tradiciones culturales y de la 
capacidad de las comunidades para adaptarse, renovarse y resistir frente a las corrientes 
de un mundo en constante transformación.

LA COLMENA  Nº18

Se destaca que, a partir de lo analizado a lo largo del escrito, se abren múltiples líneas de 
interrogación que invitan a profundizar el estudio de la religiosidad popular desde per-
spectivas aún poco exploradas en el campo académico. En primer lugar, una de las princi-
pales preguntas que surge es: ¿cómo operan las fiestas patronales como espacios sociales 
de memoria, poder y resistencia en contextos de modernización y crisis política? Esta 
pregunta invita a analizar comparativamente otras festividades andinas o latinoamerica-
nas en las que lo ritual no solo reproduce un orden simbólico, sino que también disputa 
sentidos políticos contemporáneos.

Ello, además, plantea otras interrogantes sobre la manera en que las comunidades pop-
ulares recrean versiones propias de su historia, en tensión o en paralelo con los relatos 
oficiales del Estado.  Lo anterior precisa a continuar interpelándonos sobre ¿qué tipo de 
memoria colectiva se pone en juego en estas fiestas? ¿Qué relaciones establece la comuni-
dad con su pasado a través del cuerpo danzante, la sátira ritual o la ocupación simbólica 
de los espacios urbanos? Precisamente, el caso de Paucartambo muestra una comunidad 
que disputa sentidos sobre el poder, la autoridad y la moral pública mediante códigos 
propios, dramatizados y encarnados.

Finalmente, la aparición de símbolos contemporáneos en el ritual de la Guerrilla invita 
a indagar cómo se inscriben el malestar político y la crítica social dentro del marco de 
la religión popular permitiendo profundizar en la manera en que ello produce subjetivi-
dades políticas. De ahí que estamos ante procesos colectivos de conformación identitaria 
—individual y comunitaria— que se articulan como posicionamientos críticos frente a los 
discursos de la modernidad, los dispositivos estatales y las dinámicas de la globalización. 
La celebración, por tanto, se muestra como una matriz viva de cuestionamiento teórico y 
metodológico, con la capacidad de continuar generando saber crítico desde las periferias 
culturales del Sur Global.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03



56 57

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and Islam. 
Johns Hopkins University Press. 

Ávila, R. (2024, abril 1). 3 claves para entender el "caso Rolex" por el que allanaron la casa de la presi-
denta de Perú, Dina Boluarte. BBC News Mundo. https://www.bbc.com/mundo/articles/crg35zrmn-
rlo 

Banks, M. (2001). Visual Methods in Social Research. London: SAGE Publications.

Berger, P. (1981). El dosel sagrado: Para una teoría sociológica de la religión. Kairós.

Bigenho, M., Cánepa, G., & Ulfe, M. (Eds.). (2001). Identidades representadas: Performance, experiencia 
y memoria en los Andes. Pontificia Universidad Católica del Perú.

Blancarte, R. (2012). Religión y sociología: Cuatro décadas alrededor del concepto de secularización. 
Estudios Sociológicos, 30, 59–81. https://doi.org/10.24201/es.2012v30nextra.185 

Cánepa, G. (1993a). Máscara y transformación: La construcción de la identidad en la fiesta de la 
Virgen del Carmen en Paucartambo. En Música, danzas y máscaras en los Andes: Estudios sobre la 
fiesta andina. Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Cánepa, G. (1993b). Danza, identidad y modernidad en los Andes: Las danzas en la tierra de la Virgen 
del Carmen en Paucartambo. Anthropológica, 11(11), 253–283. https://doi.org/10.18800/anthropolog-
ica.199301.009 

Casanova, J. (2008). Reconsiderar la secularización: Una perspectiva comparada mundial. Relaciones 
Internacionales, (7), 1–20. https://doi.org/10.15366/relacionesinternacionales2008.7.004 

Cipriani, R. (2011). Segunda parte: Los clásicos. En Manual de sociología de la religión (pp. 95–149). Siglo 
XXI Editores. 

De la Torre, R. (2016). Los mexicanos amantes de la fiesta religiosa. En La fiesta religiosa en México (pp. 
243–275). CONACULTA.

Durkheim, E. (1999). Las formas elementales de la vida religiosa: El sistema totémico en Australia y 
otros escritos sobre religión y conocimiento (Obra original publicada en 1912). Fondo de Cultura 
Económica.

LA COLMENA  Nº18

Luckmann, T. (1973). La religión invisible: El problema de la religión en la sociedad moderna. Crítica.

Mansilla, H. (2013). Religiosidad popular y cultura política en América Latina: Un ensayo sobre los 
complejos vínculos entre las concepciones del orden justo y la democracia pluralista moderna. 
Estudios Políticos (México) (28), 105–129. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=S0185-16162013000100006 

Martín, E. (2007). Aportes al concepto de “religiosidad popular”: Una revisión de la bibliografía argen-
tina. Editorial Biblos. https://doi.org/10.29340/61.2135 

Maquiavelo, N. (1999). El príncipe. (Obra original publicada en 1532). Espasa Calpe.

Parker, C. (1993). Religión popular y política: Otra lógica en América Latina: Religión popular y mod-
ernización capitalista. Fondo de Cultura Económica.

Pink, S. (2013). Doing Visual Ethnography: Images, Media and Representation in Research. London: 
SAGE Publications. https://methods.sagepub.com/book/mono/doing-visual-ethnography/toc 

Rojas Berrios, M. (2024, abril 16). El origen de los tres Rolex y la pulsera Bangle que lució Dina Boluar-
te: Artículos de lujo valen más de 70 mil dólares. Infobae. https://www.infobae.com/peru/2024/04/15/
revelan-origen-de-tres-rolex-y-pulsera-bangle-que-uso-dina-boluarte-joyas-suman-mas-de-70-mil-
dolares/ 

Rostas, S., & Droogers, A. (1995). El uso popular de la religión popular en América Latina: Una intro-
ducción. Alteridades, 9(9), 81–91. https://www.redalyc.org/pdf/747/74711352008.pdf 

Salazar, L. (2004). Para pensar la política. Universidad Autónoma de México.

Vaggione, J. (2013). Política y religión: Desafíos y tensiones desde lo sexual. En P. Salazar Ugarte & P. 
Capdevielle (Coords.), Para entender y pensar la laicidad (pp. 213–248). UNAM.

Villasante, S. (1980). Paucartambo: provincia folklórica Mamacha Carmen. (Vol.2). Editorial León.

La festividad de la Mamacha del Carmen en PaucartamboTemática Dossier Artículo 03

Referencias

56 57


