Lexis Vol. XLIX (1) 2025: 329-358

Paradojas de la Edad de Plata: Unamuno y Pérez de
Ayala interpretados por La deshumanizacion del arte
y Guillén, ilustrador de las Meditaciones del Quijote”

Jorge Wiesse Rebagliati
https://orcid.org/0000-0002-2819-2054
Universidad del Pacifico (Lima, Perit)
wiesse_jr@up.edu.pe

RESUMEN

Una cronologia cruzada vincula, paraddjicamente, varias obras de la Edad
de Plata: Niebla (1914) de Miguel de Unamuno con La deshumanizacion
del arte (1925) de José Ortega y Gasset; y Meditaciones del Quijote (1914)
de José Ortega y Gasset con Cantico (1936) de Jorge Guillén. A su vez,
un distante Ramon Pérez de Ayala es, en Tigre Juan. El curandero de su
honra (1926), un aplicado ejecutor —no se sabe cuan conscientemente—
del ideal de novela psicologica propuesto por José Ortega y Gasset
en Ideas sobre la novela (1925) y de algunas caracteristicas de la esté-
tica moderna anunciadas en La deshumanizacion del arte. El articulo se
propone explorar las relaciones —por presencia o por ausencia— de las
ideas estéticas de Ortega y Gasset tanto en su generacion como en las que
la precedieron y sucedieron.

Palabras clave: Miguel de Unamuno, José Ortega y Gasset, Ramon
Pérez de Ayala, Edad de Plata, Jorge Guillén, “Mas alla”, Cantico, arte
deshumanizado

“ Una version preliminar de este trabajo se presentd como ponencia el 13 de julio de
2023 en el XXI Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas realizado en la
Universidad de Neuchatel.

@ ® hteps://doi.org/10.18800/lexis.202501.011
—a——
e-ISSN 2223-3768


https://doi.org/10.18800/lexis.202501.011
https://orcid.org/0000-0002-2819-2054
mailto:wiesse_jr@up.edu.pe

330 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Silver Age’s Paradoxes: Unamuno and Pérez de Ayala Interpreted
by Ortega’s La deshumanizacion del arte and Guillén, Illustrator of
Meditaciones del Quijote

ABSTRACT

A crossed chronology paradoxically connects several works from the
Silver Age of Spanish Literature: Niebla (1914) by Miguel de Unamuno
with La deshumanizacion del arte (1925) by José Ortega y Gasset; and
Meditaciones del Quijote (1914) by José Ortega y Gasset with Cantico
(1936) by Jorge Guillén. Likewise, a distant Ramon Pérez de Ayala, in
Tigre Juan. El curandero de su honra (1926), becomes —consciously or
not—an earnest executor of the ideal of the psychological novel proposed
by José Ortega y Gasset in Ideas sobre la novela (1925) and of some
characteristics of modern aesthetics outlined in La deshumanizacion del
arte. This paper aims to map the relations —whether present or absent—
of Ortega y Gasset’s aesthetic ideas within his own generation, as well as
those that preceded and followed it..

Keywords: Miguel de Unamuno, José Ortega y Gasset, Ramon Pérez de
Ayala, Jorge Guillén, “Mas alla”, Cantico, dehumanized art

1. INTRODUCCION

Que “Mas alla”, poema que aparece por primera vez en la segunda
version de Cantico (1936), pueda considerarse una “ilustracion”,
un comentario o una elaboracion, del concepto de circunstancia
orteguiano —una apropiacion, tal como lo presenta José Ortega
y Gasset en su opera prima, Meditaciones del Quijote (1914)—
no deberfa llamar la atencion: Jorge Guillén, como Pedro Salinas
o Fernando Vela, aunque integrantes de la generacion del 27},
mantuvieron cercanos vinculos con Ortega, la cabeza mas visible
de la generacion de 1914, mediante su estrecha colaboracion con la

! A pesar de las reservas de Andrew Anderson (2005) mantenemos la denominacion

“generacion del 27”. Sin dejar de apreciar las contribuciones de la vanguardia espanola
y de muchos buenos escritores de la Edad de Plata excluidos por tal denominacion,
creemos que ella se refiere adecuadamente al grupo de escritores al que perteneciod Jorge
Guillén.



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 331

Revista de Occidente. Sin embargo, Cantico, en realidad, deberfa
asociarse mas con otro libro de Ortega: La deshumanizacion del
arte, de 1925. Alli, Ortega pasa revista a las caracteristicas del “arte
nuevo”, varias de las cuales se aplican a la “poesia pura” de Guillén.

Lo que si sorprende es que Niebla de Miguel de Unamuno, de
1914, pruebe tesis que Ortega postuld solo en 1925, en el ya referido
La deshumanizacion del arte, o que, a pesar de la distancia ironica
que tomd de la polémica Ortega-Baroja, Ramon Pérez de Ayala
en Tigre Juan. El curandero de su honra, de 1926, dé cuerpo a las
mismas ideas’.

A continuacion, me propongo desarrollar estas relaciones solo
paradojicas para quien esté obsesionado con las cronologias® o
con las polémicas menudas, no para quien intenta asomarse a las
complejidades de un espiritu de época, el de la Edad de Plata*. Para
ello, primero se expondran las ideas pertinentes de La deshuma-
nizacion del arte de José Ortega y Gasset; luego, comprobaré su
presencia en Niebla de Miguel de Unamuno y en Tigre Juan. El
curandero de su honra de Ramon Pérez de Ayala. Finalmente, se
presentaran algunas consideraciones sobre la nocion orteguiana de

2 Escierto que Ortega piensa en su estética solo en el “arte nuevo”; sin embargo, rasgos

importantes y no solo felices coincidencias de este ya verifican en Unamuno y Pérez de
Ayala. Creemos que este vinculo merece alguna atencion.

> Ya lo habfa notado Antonio Siez Delgado: “No es dificil afirmar que el tiempo
transcurrido entre 1890 y 1936 representa uno de los momentos mas apasionantes de
la historia literaria en el contexto ibérico. Salvadas las barreras de exactitudes periodo-
logicas, [...] el tiempo comprendido entre el arranque del Simbolismo y la eclosion del
proyecto modernista (un singular que esconde un plural) en los ahos treinta constituye
una de las épocas fundamentales en la tradicion de la modernidad en la Peninsula Ibérica”
(2010:29, cursivas propias).

*  Veéase Mainer (2016). Gayle Rogers (2012) ofrece una historia de la proyeccion interna-
cional de varios escritores representativos de esta época. Asimismo, Antonio Saez Delgado
utiliza dos imagenes geométricas muy sugerentes para tratar de entender el fendomeno de
la modernidad en la Peninsula: la no linealidad y los circulos concéntricos: “[...] el sentido
no lineal, sino fragmentado, paralelo y superpuesto que ofrece siempre el tiempo de la
modernidad en nuestras literaturas, si realizamos una ‘seccion transversal en el instante’.
Ese mosaico que hace convivir en un mismo momento historico a autores y obras de muy
diversas tendencias se acentiia en las primeras décadas del siglo XX en la Peninsula [...]
(2007: 127). Mas adelante se refiere a “[...] ese mapa de circulos concéntricos, completa-
mente alejado de la vertiginosa linealidad de los manuales de literatura [...]” ( 2007: 127).



332 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

circunstancia, formulada por primera vez en las Meditaciones del
Quijote, y su adopcion por Jorge Guillén en “Mas alla”, el primer
poema del Cantico de 1936 (y que quedd asi, como incipit, en las
sucesivas ediciones).

Se intenta, basicamente, verificar las coincidencias entre las ideas
estéticas de Ortega y Gasset y las de sus contemporaneos, tanto los
de su generacion como los de la generacion que lo precedio y los de
la que lo siguid.

2. LA DESHUMANIZACION DEL ARTE (1925) DE JOSE ORTEGA Y
GASSET

Hugo Friedrich incluye el ensayo La deshumanizacion del arte,
publicado por José Ortega y Gasset en 1925% en el conjunto de los
grandes textos tedricos del siglo XX° que definen de forma negativa
—descriptiva, no valorativamente— la estética de la modernidad
(Friedrich 1974: 27-31, 218-224). En efecto, para caracterizar
“el nuevo estilo”, Ortega utiliza predominantemente categorias
negativas. Segin Ortega, el nuevo estilo tiende: “1°, a la deshuma-
nizacion del arte; 2°, a evitar las formas vivas; 3°, a hacer que la obra
de arte no sea sino obra de arte; 4°, a considerar el arte como juego,
y nada mas; 5°, a una esencial ironia; 6°, a eludir toda falsedad, vy,
por tanto, a una escrupulosa realizacion. En fin, 7°, el arte, seglin
los artistas jovenes, es una cosa sin trascendencia alguna” (Ortega y
Gasset [1925] 2005: 853-854).

Este arte “deshumano”, por emplear la formulacion orteguiana,
busca alejarse de la sentimentalidad empatica y superficial de la
valoracidon decimononica burguesa del arte, pues sus productores
y sus consumidores saben que la contemplacion estética excluye la
participacion o la identificacion inmediatas: “Es natural, [el burgués

> Es verdad, sin embargo, que Ortega formulo algunos de los planteamientos sobre

el arte contenidos en La deshumanizacion en dos textos previos: Ensayo de estética a
manera de prologo (1914) —que incluyd como presentacion al libro de poemas de José
Moreno Villa, El pasajero— y “Adan en el Paraiso” (1910).

¢ Seglin Zamora Bonilla, el libro “alcanz6 un importante éxito” inmediatamente (2002:
258).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 333

decimondnico o su continuador] no conoce otra actitud ante los
objetos que la practica, la que nos lleva a apasionarnos y a inter-
venir sentimentalmente en ellos. Una obra que no le invite a esta
intervencion le deja sin papel” (Ortega y Gasset [1925] 2005: 851).

Para ilustrar esta lejania, este desplazamiento, esta inversion de
planos y de prioridades, Ortega acude a una imagen rotundamente
plastica (del tipo “Nadie ha visto una naranja”) que asombra —como
siempre— por lo clara y explicita (Pérez Martinez 2010): la del jardin
y el vidrio de la ventana:

Se trata de una cuestion de Optica sumamente sencilla. Para ver un
objeto tenemos que acomodar de cierta manera nuestro aparato
ocular. Si nuestra acomodacion visual es inadecuada, no veremos al
objeto o lo veremos mal. Imaginese el lector que estamos mirando
un jardin al través del vidrio de una ventana. Nuestros ojos se
acomodaran de suerte que el rayo de la vision penetre el vidrio,
sin detenerse en él, y vaya a prenderse en las flores y frondas.
Como la meta de la vision es el jardin y hasta él va lanzado el rayo
visual, no veremos el vidrio, pasari nuestra mirada a su través, sin
percibirlo. Cuanto mas puro sea el cristal, menos lo veremos. Pero
luego, haciendo un esfuerzo, podemos desentendernos del jardin y,
retrayendo el rayo ocular, detenerlo en el vidrio. Entonces el jardin
desaparece a nuestros ojos y de él solo vemos unas masas de color
confusas que parecen pegadas al cristal. Por tanto, ver el jardin y
ver el vidrio de la ventana son dos operaciones incompatibles: la
una excluye a la otra y requieren acomodaciones oculares diferentes
(Ortega y Gasset [1925] 2005: 851).

La imagen no puede ser mas precisa: el arte nuevo sustituye al
jardin por el cristal de la ventana (cuyos reflejos sugieren toda la
historia del arte moderno: desde el rigor pictorico de Cézanne y
el cubismo de Picasso, Braque y Juan Gris hasta la severa libertad
del arte abstracto). Al hacerlo, la escamotea: el foco es el cristal, la
realidad se convierte en umbral. La idea reemplaza al objeto. En
palabras del propio Ortega: “En vez de ser la idea instrumento con
que pensamos un objeto, la hacemos a ella objeto y término de
nuestros pensamientos” ([1925] 2005: 856).



334 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Es en este sentido como se comprenden mejor otras elabo-
raciones orteguianas desarrolladas en este texto fundamental.
Concretamente, la cualidad “secundaria” de la experiencia estética
que provocan estos “ultra-objetos” (Ortega y Gasset [1925] 2005:
856) y, sobre todo, la condicion mental del arte moderno, que se
aleja de —y hasta se opone a— la “realidad” para crear un universo
autorreflexivo con leyes propias:

En suma, nuestro prurito vital de realismo nos hace caer en una
ingenua idealizacion de lo real.

Si ahora, en vez de dejarnos ir en esta direccion del proposito,
lo invertimos y, volviéndonos de espaldas a la presente realidad,
tomamos las ideas seglin son —meros esquemas subjetivos— y
las hacemos vivir como tales, con su perfil anguloso, enteco, pero
transparente y puro —en suma, si nos proponemos deliberada-
mente realizar las ideas—, habremos deshumanizado, desrealizado
estas. Porque ellas son, en efecto, irrealidad. Tomarlas como
realidad es idealizar —falsificar ingenuamente—. Hacerlas vivir en
su irrealidad misma es, digamoslo asi, realizar lo irreal en cuanto
irreal. Aqui no vamos de la mente al mundo, sino al revés, damos
plasticidad, objetivamos, mundificamos los esquemas, lo interno y
subjetivo (Ortega y Gasset [1925] 2005: 868).

Una de estas ideas realizadas, uno de estos esquemas mundifi-
cados, es la idea de la propia obra de arte. Desde los procedimientos
desalienantes del teatro brechtiano hasta el famoso cuadro Esto
no es una pipa de René Magritte, el arte moderno incorpora en la
obra misma la reflexion sobre el propio arte. Hugo Friedrich (1974:
51-56) destaca la importancia del fendmeno, que pudo haber empe-
zado en Occidente con las reflexiones de Edgar Allan Poe (en The
Poetic Principle) y seguido con la teoria artistica de Baudelaire y
en la praxis de Mallarmé para extenderse desde la obra de este a
todo el arte moderno. No sorprende, por ello, que Ortega —cuyo
conocimiento del arte de su época resulta admirable— recurra a Seis
personajes en busca de autor de Luigi Pirandello (apenas estrenada
en 1921), quizas el ejemplo mas sehero de metateatro:



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 335

No obstante sus tosquedades y la basteza continua de su materia,
ha sido la obra de Pirandello Seis personajes en busca de autor tal
vez la {inica en este Gltimo tiempo que provoca la meditacion del
aficionado a estética del drama. Es ella un claro ejemplo de esa
inversion del tema artistico que procuro describir. Nos propone el
teatro tradicional que en sus personajes veamos personas y en los
aspavientos de aquellos la expresion de un drama “humano”. Aqui,
por el contrario, se logra interesarnos por unos personajes como
tales personajes; es decir, como ideas o puros esquemas (Ortega y
Gasset [1925] 2005: 868).

Curiosamente, si Ortega hubiera querido extender la misma
observacion ala novela, habria contado con un ejemplo mis cercano
en el espacio, aunque un poco mas lejano en el tiempo: me refiero
nada menos que a Niebla (1914) de Miguel de Unamuno.

3. NieBLA (1914) DE MIGUEL DE UNAMUNO

Aunque con algunas intervenciones directas del autor (en el capi-
tulo XXV, por ejemplo), a lo largo de la mayor parte de la narracion
de Niebla (capitulos I-XXX), el lector se enfrenta a un relato
convencional, folletinesco, cercano a un culebron o a una teleno-
vela contemporaneos. La personalidad abtlica de su protagonista
no se diferencia mucho de la de ciertos personajes de Azorin o de
Baroja’ incapaces de actuar por si mismos, envueltos en la niebla
del tedio y del aburrimiento. Cuando aparece el amor en sus vidas,
salen perdiendo, prisioneros de la trama urdida por la voluntad de
otros (en el caso de Niebla, de Eugenia y su galan). En palabras
de Armando Zubizarreta, “el motivo que impulsa el relato humo-
ristico, y en gran parte melodramatico, de Niebla es el amor. El
enamoramiento de Augusto Pérez, su descubrimiento del amor y
su subsiguiente infatuacion, tanto como las dificultades y definitiva
frustracion que sufre ocupan la mayor parte de la novela (capitulos
-XXX)” (2016: 35).

7 Antonio Azorin y Fernando Osorio, protagonistas de Antonio Azorin y Camino de

perfeccion, respectivamente, ambas de 1902. Véase Mainer (2016: 30-38), por ejemplo.



336 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Sin embargo, los paratextos (el Prologo de Victor Goti®, el Post-
prologo de M[iguel] de Ulnamuno] y la Oracion fiunebre por modo
de epilogo [a cargo de Orfeo, el perro de Augusto Pérez]) permiten
acceder a otro nivel narrativo. En efecto, ellos y un conjunto de
sucesos relatados en los capitulos finales permiten verificar que
dentro de la historia contada aparece una irdnica reflexion sobre la
novela y sus personajes. La novela se transforma, asi, en una “meta-
novela” (Zubizarreta 2016: 7), tanto, que Unamuno acuha para ella
un nuevo nombre: Niebla se transforma en nivola’.

Un inédito duelo entre prologuistas a proposito de la potestad del
autor —verdaderamente, su auntoridad— para disponer de la vida de
su personaje enfrenta a un escritor desconocido —Victor Goti— y
al consagrado don Miguel de Unamuno. Goti se atribuye la inven-
cion del término nivola y “no pocos dichos y conversaciones” que
se registran en la narracion y que son fruto de didlogos entre él y
“el malogrado Augusto Pérez” (Unamuno 2016: 74). Hace mas: se
atreve a cuestionar el “inesperado final” y la “version erronea” que
Unamuno da de la muerte de Augusto Pérez (Unamuno 2016: 83).
Unamuno responde con su pugnacidad habitual:

Su afirmacion, digo, de que el desgraciado, o lo que fuera, Augusto
Pérez se suicidd y no murid como yo cuento su muerte, es decir,
por mi libérrimo albedrio y decision, es cosa que me hace sonreir.
Opiniones hay, en efecto, que no merecen sino una sonrisa. Y debe
andarse mi amigo y prologuista Goti con mucho tiento en discutir
asi mis decisiones porque si me fastidia mucho acabaré por hacer

8 Seglin Zubizarreta, “Olson sehala que hay posible relacion entre el nombre de Victor

Goti y Victor Eremita de O lo #no o lo otro de Kierkegaard, quien alli es el editor y
autor de un prologo” (2016: 18). Aunque Goti sehala que podria existir alglin paren-
tesco entre Unamuno y él (en el Prologo: “parece que tengo alglin parentesco con don
Miguel, ya que mi apellido es el de uno de sus antepasados” [Unamuno 2016: 74]), no
seria inverosimil que el apellido también esté vinculado con el inglés God o con el aleman
Gott (como lo hizo Beckett en Waiting for Godot), sobre todo si se piensa que Goti y
Unamuno se disputan la condicion divina de ser el narrador o el autor de la historia.

° El origen del término nivola es la anécdota de la visita de Manuel Machado a don
Eduardo Benot, famoso tedrico del verso. Cuando Machado le ensehd sus sonetos
(en alejandrinos), Benot observd que no eran sonetos. Machado le respondio: “seran
entonces sonites” (Romero Luque 2017: 122).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 337

con él lo que con su amigo Pérez hice, y es que lo dejaré morir o lo
mataré a guisa de médico (2016: 83-84).

El duelo de prologuistas cuestiona la soberania del narrador.
Como sostiene Armando Zubizarreta, en estos lances se borra la
figura de Unamuno narrador, quien irdonicamente —al tratar de
imponer su autoridad narrativa— se convierte en Unamuno perso-
naje: “No es imposible, por tanto, que algtn lector podria llegar
a sospechar que Goti bien pudiera ser el dios-personaje-autor y
que el “post-prologo” podria pertenecer al personaje Unamuno”
(2016: 24).

El enfrentamiento entre Augusto Pérez y Unamuno, rela-
tado en el capitulo XXXI, refuerza esta conversion de Unamuno
de narrador a personaje. Unamuno se enfada por el parricidio o
deicidio autoral sugerido por Pérez: “Y luego has insinuado la idea
de matarme. ¢;Matarme? ¢a mi? ¢tti? Morir yo a manos de una
de mis criaturas! No tolero mas. Y para castigar tu osadia y esas
doctrinas divergentes, extravagantes, anarquicas, con que te me has
venido, resuelvo y fallo que te mueras. En cuanto llegues a tu casa te
moriras. jTe moriras, te lo digo, te moriras!” (2016: 265).

Entre aterrado y levantisco, Augusto Pérez le responde a
Unamuno:

Pues bien, mi sehor creador don Miguel, también usted se morir,
también usted, y se volvera a la nada de donde salio... {Dios dejara
de sonarle! ;Se morira usted, si, se morird y se moriran todos los
que lean mi historia, todos, todos, sin quedar uno! ;Entes de ficcion
como yo, lo mismo que yo! Se moriran todos, todos. Os lo digo yo,
Augusto Pérez, ente ficticio como vosotros, nivolesco, lo mismo
que vosotros. Porque usted, mi creador, mi don Miguel, no es mas
que otro ente nivolesco y entes nivolescos sus lectores, lo mismo
que yo, Augusto Pérez, su victima [...] (Unamuno 2016: 266-267,
subrayado propio).

En virtud del pacto narrativo entre el autor y sus lectores (la
suspension del juicio de lo real que exige toda ficcion), estos resultan
incluidos en la maldicion de Pérez: narrador, personajes y lectores



338 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

son entes ficticios. La condicion nivolesca se aplica a la vida: cuando
deje de sonar Dios creador, volveran a la nada sus criaturas. La
novela, convertida en nivola, se vuelve una clave hermenéutica para
interpretar la condicion humana. Podria sostenerse que Unamuno va
mas alli en este aspecto que Pirandello, quien no incluyd al ptblico
(equivalente al lector de Niebla) en su reflexion metateatral. En este
sentido, Ortega y Gasset desaprovecha un ejemplo magnifico para
referirse a la deshumanizacion del arte moderno al no recurrir a
Niebla de Unamuno. Quizas la renuncia de Ortega a una nueva polé-
mica con Unamuno (jotra mas!)'° o su deseo de limitar su reflexion
al arte nuevo'!, que corresponde a la generacion que sigue a la suya
(la del 27) o0 a la suya (la del 14: menciona a Gomez de la Serna), y
no tocar a la generacion anterior (la del 98) haya contribuido a su
decision de no aprovechar esta novela en su argumentacion.

Donde si se diferencia Niebla de la lista de caracteristicas del
arte moderno que enuncia Ortega es en considerar al arte como
juego o como cosa sin trascendencia alguna. Aunque se trate de una
burla narrativa, de una humorada tragicomica, Niebla no es un puro
juego de estilo —como podria serlo, por ejemplo, el Madrigal al
billete de tranvia de Rafael Alberti (1962: 434)—, sino una obra
cuya trama “pone en juego” el destino del hombre y la funcion
filosofica y antropologica del arte. Considérese el siguiente didlogo
entre Augusto Pérez y Victor Goti:

[AP] Si, ya he oido decir que lo mas liberador del arte es que le
hace a uno olvidar que exista. Hay quien se hunde en la lectura de
novelas para distraerse de si mismo, para olvidar sus penas...

[VG] —No, lo mas liberador del arte es que le hace a uno dudar que
exista (Unamuno 2016: 257).

Frente a la condicion narcotica de la novela folletinesca y senti-
mental que es buena parte de la historia de Augusto Pérez, se erige

10 Véase Zamora Bonilla (2002: 120-122).
" Considérese la segunda parte del libro de Azucena Lopez Cobo (2017: 127-220).
Véase también Soria Olmedo (2007: 50-52).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 339

la apelacion filoséfica —por la duda, por el asombro—de la nivola
Niebla. Sostiene Armando Zubizarreta: “Como lectores de Niebla,
nos encontramos involucrados en la experiencia estética de un
infatigable pensamiento hermenéutico que desafia e invita a formu-
larnos preguntas y a buscar, nada mas y nada menos que a buscar,
nuestras propias respuestas si las hubiera” (2016: 60-61).

4. TIGRE JUAN Y EL CURANDERO DE SU HONRA (1926) DE RAMON
PEREZ DE AYALA

Aunque Ortega y Gasset menciona en La deshumanizacion del arte
a Joyce y a Proust, sus consideraciones se apoyan mas en la lirica,
en las artes plasticas, en la musica (Debussy frente a Wagner) y en
la estética del teatro que en la novela. Puede decirse, entonces, que
Ideas sobre la novela es la reflexion sobre la novela moderna que
le faltaba a La deshumanizacion del arte (por ello ambos textos
se publicaron juntos, en 1925). En Ideas sobre la novela, Ortega
—quizas un poco apuradamente, aunque quizas solo como provo-
cacion retorica— decreta la muerte de la novela por el agotamiento
de sus temas: “En suma, creo que el género novela, si no esta
inmediatamente agotado, se halla, de cierto, en su periodo tltimo
y padece una tal penuria de temas posibles, que el escritor nece-
sita compensarla con la exquisita calidad de los demas ingredientes
necesarios para integrar un cuerpo de novela” ([1925] 2005: 881).
Estos “demas ingredientes necesarios” estan constituidos, basi-
camente, por una “psicologia de espiritus posibles” (Ortega y Gasset
[1925] 2005: 905). Ortega pareceria estar diciendo que, en términos
aristotélicos, el caracter es mas importante que la fabula’?. Ortega
cree que la novela sobrevivira si se desentiende de las “grandes
tramas insolitas”: “Con un poco de tension y movimiento le basta”
([1925] 2005: 897). En su opinidon, Proust exagera la ausencia de
trama, pero su estética va en la direccion correcta: “Proust ha

2 Con lo cual se acercarfa a la lirica. En efecto, Susana Reisz formula con conceptos

aristotélicos la definicion de la lirica que Aristoteles no hizo: “mimesis de caracteres que
se manifiestan a través de acciones verbales” (1981: 81).



340 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

demostrado la necesidad del movimiento escribiendo una novela
paralitica.” (Ortega y Gasset [1925] 2005: 897)

El contexto en el que surgio Ideas sobre la novela esta vincu-
lado a la polémica que protagonizaron Pio Baroja y José Ortega
y Gasset sobre la cuestion de la novela (Baroja [1925] 1999).
Respecto de ella, Ramon Pérez de Ayala —quien ya tenia publi-
cadas ocho novelas largas y tres tomos de novelas cortas (Prado
2012: 13)— mantiene una distancia irdnica. En un articulo publi-
cado en La Prensa el 2 de mayo de 1926 (“Divagaciones sobre la
novela” [Prado 2012:12]), el escritor asturiano observa que nunca
se habian leido tantas novelas como en la época en la que él viviay,
a la vez, nunca los criticos habian insistido tanto en que la novela
estaba en crisis. El articulo apunta burlonamente a Ortega (“los
observadores y definidores de los signos de los tiempos”, “las
afirmaciones magistrales” [Prado 2012:12]). Sin embargo, resulta
interesante verificar que Tigre Juan. El curandero de su honra
es, simultineamente, un mentis a la declaracion orteguiana de la
muerte o la enfermedad terminal de la novela y una comprobacion
de las ideas orteguianas presentadas en La deshumanizacion del
arte y, sobre todo, del ideal de novela moderna o futura propug-
nado por Ortega en Ideas sobre la novela.

Como ya se afirmd, una de las formas en que el arte moderno
deshumaniza el paradigma realista decimononico es reflexionando
sobre si mismo. Para cumplir con ello, no puede aceptarse la afirma-
cion de Ortega en Ideas sobre la novela de que la novela exija “[...]
—a diferencia de otros géneros poéticos— que no se la perciba como
tal novela, que no se vea el telon de boca ni las tablas del escenario”
([1925] 2005: 892). Pérez de Ayala vuelve extrano el paradigma
realista precisamente mostrando el telon de boca y las tablas del
escenario. En primer lugar, porque se aparta de categorias nove-
listicas para dividir su materia. En efecto, las divisiones del texto
narrativo son musicales: Adagio, Presto, Adagio®”. En segundo

» «

En Tigre Juan y “Presto”, “Adagio” y “Coda” en El curandero de su honra. La divi-
sion en estas categorias es perfectamente funcional. Con ellas, Pérez de Ayala pretende
crear una “sinfonia del amor”.

13



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 341

lugar, por su apropiacion de la estética teatral para construir sus
personajes y su trama. En tercer lugar, por la inclusion en E/ curan-
dero de su honra de un paratexto tedrico-narrativo (el Parergon)
que muestra a un autor omnisciente que ha descartado anterior-
mente informacion, para ofrecerla después solo al lector interesado.
Por tltimo, por las técnicas narrativas desplegadas para mostrar el
perspectivismo de los personajes.

Pérez de Ayala, como Ortega, piensa que la novela de Proust
(como la de Joyce) es un exceso psicologista. Seglin Angeles Prado,

A su juicio [el de Pérez de Ayala), la novela de Joyce representa
una desviacion psicologista, en la que se presenta “el incoherente
mondlogo de un solo personaje ensimismado”. Tanto en la novela
de Joyce como en la de Proust, Pérez de Ayala ve “el tipo postrero,
el nec plus ultra de aquel callejon sin salida de la novela psicolo-
gica”. El modelo clasico, observa él, debe apuntar a un equilibrio
entre el espiritu y la realidad exterior (2012: 51).

Sin embargo, la novela de Pérez de Ayala es novela psicolo-
gica. Sigue Prado: “[...] en Tigre Juan. El curandero de su honra, el
centro de gravedad de la narracion se traslada a la interioridad de los
personajes, y la fabula consiste en el espectaculo de su metamorfosis
espiritual” (2012: 52, cursivas propias).

Para lograr este objetivo, Pérez de Ayala despliega una cantidad
copiosa de recursos narrativos. Por ejemplo, el papel del narrador
omnisciente se ficcionaliza en varios modos:

Decimos que son varios, porque su inflexion frente a sus personajes
varia. A veces se limita a dar cuenta de la accidon o a presentar indi-
rectamente el didlogo; otras veces asume una postura impersonal
y objetiva frente a sus criaturas ficticias, a la manera de un psico-
logo, que va anotando, analizando y comentando los fenomenos
que observa en la zona interior de sus personajes. Pero su papel mas
acusado es el de taumaturgo, colocandose en una perspectiva sub
specie aeternitatis y contemplando el desarrollo del predeterminado
drama humano en el escenario de su mundo novelesco (Prado 2012:
59).



342  Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Destaca el empleo del perspectivismo paralelo, semejante a la
técnica cinematografica de la “split screen” que Pérez de Ayala
utiliza en ese momento axial de la trama que se manifiesta mediante
la eclosion de la naturaleza —que es un personaje en la obra de
Ayala— en el dia de san Juan (24 de junio). Se trata de mostrar, hasta
tipograficamente, como las dos lineas narrativas —la de Herminia
y la de Tigre Juan— corren juntas aunque los personajes se encuen-
tren separados:

Ast fluia la vida de Tigre Juan

Aquel dia, al besar a Herminia
en la frente y en las manos, Tigre
Juan se figurd percibir en ella una
sacudida, un estremecimiento,
que a &l mismo se le comunico.
Sali6 desasosegado de casa, con
una vaga ansiedad. ¢ Estarfa
enferma Herminia? Si Herminia
se muriese... ¢ Qué serfa de
él, perdiendo a Herminia? El
presentimiento de perder a
Herminia se apoderd de él.

Perderla, ¢como?

Asi flufa la vida de Herminia

Al ver delante a Herminia,
Vespasiano retuvo su aplomo, que
en aquel trance, mis que nunca, le
hacfa falta.

—Siéntate—dijo—. Vas a caer, con
el traqueteo del tren.

—Caida, perdida estoy para siempre.
—Todavia no. Si concluyes
perdiéndote, serd por tu gusto.
—No por mi gusto. Si por mi
voluntad.

—No alcanzo estos distingos.

(Pérez de Ayala 2012: 261-262)

Resulta muy interesante también la adicion de una seccion extra:

el Parergon (‘accesorio, aditamento de una cosa, que la adorna’),
tanto por su condicidon cuasiparatextual y metanarrativa como por el
despliegue de técnicas narrativas que luce. Obsérvese, por ejemplo,
como el discurso directo de un personaje (Herminia) se imbrica casi
inmediatamente'* en el de otro (Tigre Juan) para connotar la unidad

* Los turnos de conversacion se superponen, los verba dicendi estan, pero mezclados

con el discurso directo: no se respetan las convenciones tipograficas usuales para distin-
guir los discursos (el de Tigre Juan a doha Iluminada y el de Herminia a Tigre Juan). El
discurso es de Tigre Juan, pero Herminia, vuelta discurso, vive individualmente y a la



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 343

amorosa de los personajes (se impone aqui el verso de san Juan de
la Cruz: “amada en el amado transformada”). Tigre Juan se dirige a
dona Iluminada:

[...] Preguntard usté ¢a santo de qué pretende tal cosa Herminia? A
usté se le puede hablar como a un padre espiritual. Herminia, a solas
conmigo, se suele expresar ast: el sufrimiento desesperado de aque-
llas veinticuatro horas en que te di por perdido (es Herminia quien
habla) me ha dejado un vacio tan triste y tan negro... [...]jQué
orgullo! Cuando vuelvas a mi, viviré de continuo con la zozobra
de perderte; y mi felicidad sera colmada. {Humillame, Juan, hazme
sufrir! Es Herminia quien habla, y por lo regular arrasada en llanto.
Ahora hablo yo. ¢(No es manfa enfermiza? ¢Lo comprende usté
ahora, como antes? (Pérez de Ayala 2012: 344).

Con seguridad, Pérez de Ayala, a pesar de su distancia respecto
de lo discutido en Ideas sobre la novela, vuelve concreto, en
Tigre Juan y El curandero de su honra, el ideal orteguiano de una
novela psicologica ma non troppo. Lo hace mediante experimentos
narrativos que estan mas vinculados con el animus de La deshuma-
nizacion del arte que con el de Ideas sobre la novela.

5. “MAs ALLA” DE JORGE GUILLEN (1936): ¢ CIRCUNSTANCIA O
AMBITO?

Otra paradoja “argéntea” que involucra a Ortega podria formularse
asi: en “Mas alla”, poema clave del segundo Cantico (el de 1936),
Jorge Guillén “ilustra” al Ortega de 1914 con un lenguaje que
vuelve ejecutivas las ideas del Ortega de 1925.

En su vasta obra filosofica, José Ortega y Gasset echa mano
repetidas veces de conceptos literarios para ilustrar o amplificar

vez como parte de la conciencia —expresada en palabras— de Tigre Juan. Curiosamente,
la infraccion de las convenciones tipograficas y de puntuacion (la ausencia de los dos
puntos o las comillas) exige precisiones de los verba dicendi: ¢Por qué el narrador se
obliga a declarar “es Herminia quien habla” luego de un texto en el que es obvio que
Herminia es la que habla (Herminia hasta usa el vocativo “Juan”)? Podria ser que porque
el discurso de Herminia esti dentro del de Juan y este necesita manifestarlo.



344  Lexis Vol. XLIX (1) 2025

reflexiones filosoficas: su valoracion del género narrativo es indis-
pensable para comprender su vitalismo historico o biografico y la
funcion expresiva de sus imagenes y metaforas es un ingrediente
esencial de su estilo y aun de su “sistema” filosofico general, como
lo ha estudiado —entre otros— Angel Pérez Martinez (2010). Mas
raro resulta que conceptos filosoficos orteguianos iluminen obras
literarias especificas y, sin embargo, esto es precisamente lo que ha
hecho Robert Havard al estudiar las obras poéticas de Jorge Guillén
y de Pedro Salinas seglin categorias orteguianas. Havard, en efecto,
estudia la obra poética de Jorge Guillén a la luz del concepto de
circunstancia, tal como lo entiende Ortega, y la de Pedro Salinas, a
la luz de otro concepto orteguiano, el de perspectiva: “Yo soy yo 'y
mi circunstancia” contra “Nadie ha visto una naranja”, para reducir
el contraste a dos de los dicta mas famosos de Ortega (Havard 1983).

Las vinculaciones que encuentra Havard entre el texto de
Ortega (incluido en uno de sus libros mas famosos y significativos,
las Meditaciones del Quijote) y “Mas alla”, el primer poema de
Cantico, el gran libro de Jorge Guillén, son evidentes y seductoras.
Sin embargo, el concepto de circunstancia, corporizado aparente-
mente por Guillén en este poema, quizis se relacione mas con el
de ambito, tal como lo propone el filosofo espanol contemporaneo
Alfonso Lopez Quintis. O, mejor, podria ocurrir que “Mas alla”
pueda entenderse, a la vez, como circunstancia y como ambito.

Convendria explorar las posibilidades de estos vinculos. Para
ello, primero se ofrecerd una parafrasis de “Mas alld” y se inten-
tara precisar su valor dentro de Cantico; luego se mostraran las
coincidencias entre dicho poema y el concepto de circunstancia, tal
como lo formula Ortega en Meditaciones del Quijote (segun el feliz
hallazgo de Havard). Finalmente, se examinaran las posibilidades
de entender “Mas alla” a la luz del concepto de ambito acuhado por
Lopez Quintas.

Hugo Friedrich (1974: 52) coloca a Cantico de Jorge Guillén con
el Canzoniere de Petrarca, el West-ostliche Divan de Goethe y Les
fleurs du mal de Baudelaire como los libros arquitectonicamente
mas rigurosos de la lirica europea. Es un ideal moderno, el de un



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 345

libro de poemas que no sea una mera recopilacion, sino un todo
organico. Apunta al respecto Gil de Biedma: Cantico (como
la obra de Eliot, Eluard o Quasimodo), “nos aparece como la
tltima encarnacion viva de una tradicion que entre 1870 y 1930 ha
fecundado la mejor literatura europea” (1960:188). A lo largo de
la segunda mitad del siglo XIX y la primera mitad del siglo XX,
esta tradicion adopto diversos nombres: “Modernism” en el mundo
anglosajon, “Modernismo” en el lusobrasileho y “Simbolisme” en
el francés®. Abarca—con precursores y fundadores— desde la obra
critica de Edgar Allan Poe y Charles Baudelaire, pasando por la
poesia de Rimbaud y Mallarmé y todo el arte moderno, hasta el
surrealismo y la poesia pura. El subtitulo de un libro de Marcel
Raymond (1940) sintetiza gruesamente este periodo artistico: de
Baudelaire al surrealismo.

Una de las constantes de este estilo de época —que Ortega
describid como “la deshumanizacion del arte”— consiste en la fuerte
conciencia de la autonomia del arte respecto de todo lo demas. La
obra de arte no depende de la biografia del poeta o de sus condicio-
namientos historicos, sociales o politicos, sino de su consistencia
interna, de su capacidad para crear un mundo completo, absoluta-
mente convincente. Es lo que se proponia Flaubert con su nocion
de estilo.

15 Coincidirfa, en Espaha, con la Edad de Oro liberal (Juan Marichal), que abarca a tres

generaciones: la del 98, la del 14 y la del 27, y hasta mas: “Seglin ha afirmado repeti-
damente Marichal en sus clases de Harvard (y refleja Angel del Rio en su Historia de
la Literatura Espanola, 11, p. 338) esta Edad de Oro se iniciarfa fundamentalmente a
partir de 1868, fecha de la revolucion liberal denominada “La Gloriosa”, que derroco el
régimen moderado de Isabel II (1843-1868)” (Millan Jiménez 2015: 23). Si se considera
que Unamuno nacid en 1864 (cuatro ahos antes que “La Gloriosa”) y que Galdos escribid
Fortunata y Jacinta en 1887, podria decirse que la Edad de Oro liberal nace con la gene-
racion de Galdos, sigue con la de Unamuno y Rubén Dario, contintia con la de Ortega y
Pérez de Ayala, sigue con la de Salinas, Guillén y Garcia Lorea, y finaliza con la de Miguel
Hernandez y Pablo Neruda (se incluye deliberadamente a uno de los “hispanoameri-
canos representativos”). En sintesis, si quisiera escribirse el libro La Edad de Oro liberal,
su subtitulo podria ser el siguiente: De Pérez Galdés a Miguel Hernandez. José Maria
Aguirre (1973) postula un concepto més reducido de simbolismo: la generacion de poetas
francofonos del tltimo cuarto del siglo XIX, la de Jean Moréas y Emile Verhaeren.



346 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Cantico organiza sus 301 poemas (303 si consideramos las
dedicatorias inicial y final, verdaderas joyas de lirica programatica)
en cinco secciones, cuya disposicion simétrica ha soportado varias
interpretaciones. Todas coinciden —porque la comprobacion es
evidente— en que las diferentes secciones empiezan con poemas
que se refieren al inicio del dia y terminan con poemas que aluden a
la tarde o0 a la noche!®. Cantico es, fundamentalmente, un poemario
solar y, como tal, un poemario de la atencion, de la conciencia alerta
del hombre durante el difa.

No es infrecuente que en libros tan severamente articulados
como Cantico (piénsese en el primer soneto del Canzoniere de
Petrarca, “Voi ch’ascoltate in rime sparse...” o en el primer poema
de Les fleurs du mal de Baudelaire, “Au lecteur”), los poemas
iniciales adquieran un valor prologal, lematico. Es posible que este
sea el caso de “Mas alla”, el primer poema de la primera seccion
de Cantico. Por ello, lo que puede predicarse de “Mas alla” puede
predicarse, con matices, de Cantico.

Sobre todo en el caso concreto de la lirica, una parafrasis del
contenido de una obra resulta un ejercicio inttil”. Sin embargo,
creo indispensable intentarla con “Mas alla”, por lo menos como
punto inicial de una reflexion posterior. De manera muy sintética,
puede afirmarse que “Mas alld” “narra” —por decirlo asi—
dos procesos: el avance del dia, desde la mahana inicial hasta el
mediodia, la progresion de la luz, y el despertar de un hombre y su
paulatina conciencia del mundo. Es decir, un proceso natural y su
apropiacion humana (expresado exacta y felizmente en el titulo de
otro de sus poemas: “Amanece, amanezco”) y, sobre todo, la gozosa
conciencia de la coincidencia de hombre y mundo, experiencia que

16 El capitulo IIT del voluminoso libro de Garcia Berrio se titula “El régimen diurno de

Cantico” (1985: 137-255).

17" Sobre todo, si se considera lo dicho por Silver: “Guillén, ya porque quiso que su
poesia se homologara con la pintura cubista, ya porque le atrajese la version orteguiana
del Modernism europeo, ha redescubierto —literalmente— la verdad de la lirica, que es
realmente un ‘comunicar algo en esencia indecible’” (1994: 41).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 347

Guillén expresa acertadamente con el término acorde. Comparense
las cuartetas inicial y final del poema:

(El alma vuelve al cuerpo

Se dirige a los ojos

Y choca.)— jLuz! Me invade

Todo mi ser. jAsombro!' 4

[...]

Toda la creacion,

Que al despertarse un hombre

Lanza la soledad

A un tumulto de acordes. 200

El acorde va desde el choque inicial de alma, cuerpo y mundo
mediante la luz que despierta y asombra al durmiente (convertido
stibitamente en “despertante”) hasta el concierto de relaciones
plenas con el mundo con el que el hombre supera su soledad. En
el medio, un sujeto que se deleita moroso en la cama, consciente de
ser; el conjunto de objetos de una habitacion que van apareciendo
sensorial, perceptiva y conceptualmente. Los objetos son triviales.
La atencion del que se despierta los vuelve magicos:

El balcon, los cristales,

Unos libros, la mesa...

¢Nada mas esto? Si,

Maravillas concretas. 104

Y, sobre todo, la conciencia de ser:
Ser, nada mas. Y basta. 41

Aunque, con una maravillosa rectificacion (posible por la
distincion del espahol entre “ser” y “estar”), el ser es un ser circuns-

8 Todas las citas de “Mis alld” corresponden a la primera edicion del poema en la
Revista del Occidente (Guillén 1935).



348 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

tanciado, ahincado, gracias al contacto vital entre hombre y mundo
otorgado por la respiracion:

Soy, mas, estoy. Respiro.

Lo profundo es el aire.

La realidad me inventa,

Soy su leyenda. {Salve! 60

Finalmente, por el aire y a través del balcon de la morada
(debemos suponer que el cuarto del despertante esta en un piso
superior, pues se puede observar desde este la copa de un arbol), la
habitacion se abre a un mundo mas amplio, con lo cual el vinculo
se vuelve cosmico:

Asi va concertando, 165
Trayendo lejanias,

Que el balcon por paises

De transito deslizan.

La plenitud espacial remite a la plenitud temporal, y la luz (que
despertod al durmiente y que crea el mundo: Fiat [ux!) es la misma
que ilumind el primer jardin, el paraiso terrenal, con lo que regresa
el mito edénico, con su esencialidad y su pureza intactas:

Es la luz del primer

Vergel, y aun fulge aqui, 190
Ante mi faz, sobre esa

Flor, en ese jardin.

...Y con empuje henchido

De afluencias amantes

Se ahinca en el sagrado 195
Presente perdurable

Toda la creacion,

[...]

Robert Havard, como ya se senalo, descubre coincidencias entre
fragmentos de las Meditaciones del Quijote y pasajes de “Mas alla”



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 349

de Guillén. La vinculacion no deberia sorprender: Guillén cola-
boraba regularmente con la Revista de Occidente de Ortega (la
primera version de “Mas alla” se publico alli) y tanto Guillén como
Salinas conocieron el pensamiento de Ortega ya sea de viva voz, ya
sea a través de su prolifica produccion periodistica y bibliografica.
Ortega, a su vez, pudo haber considerado a sus dos jovenes amigos
como philotheamones, como “amigos de mirar”"’, es decir, como el
tipo de espahol europeizado (alejado del indigenismo pesimista de
los noventayochistas) que el propio Ortega buscaba promover.

Examinemos los textos empezando con el de Ortega: “jLa
circunstancia! jCircum-stantia! jLas cosas mudas que estan en
nuestro proximo derredor! Muy cerca, muy cerca [A partir de estas,
las cursivas son mias.] de nosotros levantan sus tacitas fisonomias
con un gesto de humildad y de anhelo, como menesterosas de que
aceptemos su ofrenda y a la par avergonzadas por la simplicidad
aparente de su donativo” ([1914] 1995: 65).

Y, luego, el de Guillén (cursivas propias):

iMas alla! Cerca a veces, 81
Muwy cerca, familiar,

Alude a unos enigmas

Corteses, ahi estan.

[...]

Y agil, humildemente,

La materia apercibe

Gracia de Aparicion:

Esto es cal, esto es mimbre. 120

[...]

Lo tan ajeno que es
Alla en si mismo. jDadiva

1 Ortega y Gasset ([1916] 1950: 16).



350 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

De un mundo irremplazable:
Voy a él por mi alma! 140

Podria ser que un plano de lo que Ortega entiende por circuns-
tancia sea la espaciotemporalidad empirica. Frecuentemente el
concepto se entiende asi 0 como un conjunto de tramas de interre-
laciones de caracter meramente funcional. El vitalismo orteguiano
y su aparente preferencia por lo concreto sobre lo abstracto, de la
fusion con lo real inmediato frente a la distancia de perspectiva,
parecerian orientar la comprension de la circunstancia en la ruta de
la citada espaciotemporalidad empirica. Sin embargo, el concepto
da para mas, como lo sehala Julian Marias al comentar el pasaje
citado de las Meditaciones del Quijote:

En el caso presente se trata de evitar la trivialidad con que a menudo
se usa, y que aparece reflejada en la definicion del diccionario acadé-
mico, y dar a esta palabra la plenitud de su significado; por eso la
toma en su sentido latino literal, y con el valor de un plural neutro:
circum-stantia. “iLas cosas mudas que estan en nuestro proximo
derredor!” La circunstancia es todo lo que nos rodea, lo que esta
circum me, a mi alrededor. Es un concepto puramente funcional y
que no prejuzga nada, sino que toma la realidad en toda su inme-
diatez y pureza; en este sentido, mucho mas radical que Umwelt.
La descripcion de Ortega ahade inmediatamente unas cuantas notas
de vivo interés: las cosas mudas levantan sus tacitas fisonomias; es
decir, la circunstancia, por tanto, no tiene voz o sentido [...]. Pero
no se trata tampoco de un inerte o pasivo “estar ah{”, sino que las
cosas son ofrenda y donativo. Nosotros estamos orientados hacia
algo; se acumulan las imagenes: fija la mirada en remotas empresas,
proyectos, el héroe avanza como un dardo hacia la meta. Ofrenda
y proyecto son los rasgos iniciales con los que se dibuja el dialogo
entre la realidad circunstancial y el sujeto de quien es circunstancia
(1995: 15-32).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 351

En este comentario, Marfas parece identificar dos de los
significados de la circunstancia orteguiana®:

1) la circunstancia como un mero alrededor, como concepto
puramente funcional (sin voz ni sentido); y

2) la circunstancia como ofrenda de la realidad al proyecto
humano.

Como puede apreciarse, se trata de dos significados contradic-
torios (aunque quizas ambos puedan aplicarse —ya lo veremos— al
poema de Guillén). En efecto, si la circunstancia es meramente
funcional y asignificante, dificilmente podria ser parte del didlogo
entre la circunstancia y el sujeto de quien es circunstancia, pues
no podria considerarsele expresiva o, si se quiere, “expresible”, en
tanto instancia capaz de tener sentido. No podria considerarsele,
por lo tanto, “ofrenda” para el “proyecto” humano.

Este didlogo entre la “realidad circunstancial y el sujeto de
quien es circunstancia” —la segunda acepcion de la circunstancia
orteguiana tal como la presenta Marias— es analogo al concepto
de ambito, acunado por Alfonso Lopez Quintas, quien designa asi
la relacion entre una realidad que se expresa y un hombre que la
interpreta.

Siguiendo a Karl Jaspers y a Gabriel Marcel, Lopez Quintas
sostiene que la realidad admite dos modos fundamentales: “las
realidades objetivas —delimitables, mensurables, asibles, ponde-
rables, verificadas por cualquiera— y las realidades inobjetivas o
superobjetivas —relacionales, dialogicas, ‘ambitales’—” (1991: 38).
Y afirma lo siguiente con relacion a estas Gltimas: “Una realidad
ambital no es un mero objeto: es un campo de posibilidades de un
juego creador. Es real, pero no tiene una delimitacion precisa, abarca
cierto campo, mas o menos amplio, y no puede ser dominada por el
hombre como lo son las cosas manipulables. Constituye un ambito
de la realidad, un espacio de iniciativa” (Lopez Quintas 1991: 38).

2 Claudio Guillén observa que, en Perspectiva y verdad (1966), Rodriguez Huéscar

cuenta trece significados de perspectiva en la obra de Ortega y Gasset (Guillén 1971:
334).



352 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Cuando dos ambitos se entreveran, instauran relaciones reversi-
bles. En el entreveramiento de ambitos, seres distintos y distantes,
tomados como companeros de juego, se vuelven intimos sin dejar de
ser distintos. Esto ocurre porque son intimas las realidades reversi-
bles, es decir, las experiencias que no se rigen por esquemas lineales
(sujeto-objeto, accidn-pasion, aqui-alli, dentro-fuera...), sino por
esquemas de doble direccion (apelacion-respuesta, ofrecer-acoger
activamente...)” (Lopez Quintas 2004: 21).

Si consideramos solo la mera conciencia de ser que se aprecia
en el incipit de “Mas alla”, podriamos admitir que la union entre
hombre y mundo es estrecha:

Ser, nada mas. Y basta. 41
Hasta irracional, de tan elemental:
Soy, mas: estoy. Respiro. 57

¢Qué puede evocar con mayor efectividad la union inmediata
entre hombre y mundo que esta precisa rectificacion (de “ser” a
“estar”)?'? “Estar” es, precisamente, un “ser aqui”, un ser abrazado a
su alrededor, completamente circunstanciado. Y el modo del vinculo
no podria ser mas vital (el internalizar o entrahar el mundo externo
mediante la inspiracion y el devolver al mundo “de fuera” el aire
modificado por su paso por el hombre). Y, al mismo tiempo, menos
racional, por tratarse de uno de los movimientos involuntarios mas
tacitos (frecuentemente nos percatamos de la respiracion solo cuando
nos falta). En este sentido, la idea del acorde elemental, fisico, no
racional y funcional de la primera acepcion de la circunstancia orte-
guiana podria estar ilustrada poética e imaginativamente por Guillén.

Sin embargo, cabria preguntarse si este ajuste tan elemental entre
hombre y circunstancia es un mero aglutinamiento fusional, “sin
voz ni sentido”, en la formulacion de Marias. En este punto habria
que decir que, como ocurre con la segunda acepcion de circunstancia

2 Esta rectificacion es, para Garcia Berrio, una “exaltacion del ser confirmada en el

existir” ( 1985: 210).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 353

y con el concepto de ambito, hay ofrenda, o sea, expresividad;
y proyecto, es decir, sentido, desde el primer contacto raigal del
hombre con el mundo. Las cosas son “expresibles” y el hombre es
un intérprete, con lo que acontece el juego creador de las realidades
eminentes que Lopez Quintas denomina ambito.

Aunque de manera muy vaga e imprecisa, el acorde del concierto
guilleniano entre hombre y mundo se presenta desde el principio de
la relacion. La percepcion difusa de los ruidos y de la luz, y la luz
que va definiendo la forma de los objetos centran al yo, lo vuelven el
punto focal de una circunstancia radial —“Mi centro es este punto:/
Cualquiera [...] (vv. 174-175)”, dice el poeta— y el yo responde
a esa centralidad con la conciencia del vinculo entre la “realidad
circunstancial” y él mismo, “el sujeto de quien es circunstancia”:

Intacto atin, enorme, 5
Rodea el tiempo... Ruidos

Irrumpen. Como saltan

Sobre los amarillos

Todavia no agudos

De un sol hecho ternura 10
De rayo alboreado

Para estancia difusa,

Mientras van presentandose

Todas las consistencias

Que al disponerse en cosas 15
Me limitan, me centran!

En términos de la concepcion ambital de Lopez Quintis, el yo
capta el conjunto de lo real desde el primer momento, los ambitos
de larealidad y del hombre se fusionan ab initio, aunque no exhaus-
tivamente: se capta la realidad con una intuiciéon borrosa, pero
segura: tota, sed non totaliter, toda, si bien no totalmente. Asi, desde
el principio, la realidad es “ofrenda” para el “proyecto” humano,
como dirfa Julian Marfas.



354 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Los matices de esta concepcion son notables: Oreste Macri
sostiene que el tema del ser en Guillén no puede entenderse sin
referirse al tema del amor y que el modelo de la realidad guilleniana
es la amada?®: la amada es la realidad mas real. Asi, “Mas alla” no
puede comprenderse sin “Salvacion de la primavera”, el otro gran
poema que apareciod en la segunda edicion de Cantico, la de 1936. En
sintesis, que el modelo del mundo es el ser humano, que el mundo
se completa en el hombre (como lo dice Guillén en la “Dedicatoria
final” de este libro a su amigo Pedro Salinas: la plenitud del ser
se consuma “en la fiel plenitud de las palabras”). Gil de Biedma
ofrece toda una secuencia poética humanizadora en Cantico, ‘mas
alla’ de “Mas alla”: “Contemplamos en él [en Cantico] las postreras
consecuencias del proceso de humanizacion del destino, que
arrancando de la ciega y biologica voluntad de ser de Mas alla, se
llena de sentido personal en Salvacion de la primavera y adquiere
en Sol en la boda su verdadera proyeccion historica y civil. Noche
del caballero es el poema de la vocacion, del destino como libre
vocacion, y como riesgo” (Gil de Biedma 1960: 111).

Como senala el propio Gil de Biedma, Cantico “canta” el gozo
de ser, pero no solo de ser a secas, sino, mas bien, “el gozo de
encontrarse siendo [obsérvese el dinamismo del gerundio frente a
lo estatico del infinitivo], y —fatalmente— siendo algo y alguien”
(1960: 111).

En “Mas alla” el mundo es “dadiva”, pero el hombre es su
“leyenda”, lo que es interpretado por Gil de Biedma y por Oreste
Macri como el correlato humano de la creacion. El mundo es, en
efecto, pero solo adquiere sentido, solo es inteligible, cuando lo
interpreta el ser humano. Asi, podra ser circunstancia, ciertamente,
pero solo si esta se entiende fundamentalmente como ambito.

Con estos apuntes a Cantico de Jorge Guillén, creemos haber
demostrado como las ideas estéticas y filosoficas de José Ortega y
Gasset son asumidas por un poeta mayor en un texto clave. Resultan

2 “Ahora bien, la creacion de “Mas alla” es ciertamente la mujer de Salvacion de la
primavera trasladada a lo absoluto plenario del cosmos” (Macri 1976: 105).



Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 355

un complemento a las otras formas con que Ortega dialoga —por
presencia (el caso de Pérez de Ayala) o por ausencia (el caso de
Unamuno)— con sus contemporaneos y sus predecesores.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGUIRRE, . M.
1973 Antonio Machado, poeta simbolista. Madrid: Taurus.

ALBERTI, Rafael
1962 “Madrigal al billete de tranvia”. En Poesia espaniola. Antologia
(1934). Ed., Gerardo Diego. Madrid: Taurus, 434.

ANDERSON, Andrew A.
2005 El ventisiete en tela de juicio. Madrid: Gredos.

Baroja, Pio

[1925]1999 “Prologo casi doctrinal sobre la novela que el lector sencillo
puede saltar impunemente”. En La nave de los locos, Obras
completas IV, Memorias de un hombre de accion I1. Ed., José-
Carlos Mainer. Barcelona: Circulo de lectores, 1139-1170.
https://doi.org/10.2307/346068.

FriepricH, Hugo
1974 Estructura de la lirica moderna. De Baudelaire a nuestros dias.
Barcelona: Seix Barral.

GARcIA BErrIO, Antonio

1985 “La construccion imaginaria en Cantico de Jorge Guillén”.
TRAMES. Travaux et memoirs de I’Université de Limoges
U.E.R. de Lettres et Sciences Humaines. https://doi.
org/10.18800/1exis.198701.004

GIL DE BIEDMA, Jaime
1960 Cantico: el mundo y la poesia de Jorge Guillén. Barcelona: Seix
Barral. https://doi.org/10.2307/40116694

GUILLEN, Jorge
1935 “Mas alla”. Revista de Occidente. 142, 1-10.

GUILLEN, Jorge
[1936]1970 Cantico. Ed., José Manuel Blecua. Barcelona: Labor.


https://doi.org/10.2307/346068
https://doi.org/10.18800/lexis.198701.004
https://doi.org/10.18800/lexis.198701.004
https://doi.org/10.2307/40116694

356 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

GUILLEN, Claudio
1971 Literature as System: Essays towards the Theory of Literary
History. Princeton: Princeton University Press.

Havarp, Robert

1983 “Guillén, Salinas and Ortega: Circumstance and Perspective”.
Bulletin of Hispanic Studies. 40, 4, 305-318. https://doi.
org/10.1080/1475382832000360305

RODRIGUEZ HUESCAR, Antonio

1966 Perspectiva y verdad: el problema de la verdad en Ortega.
Madrid: Revista de Occidente

Lorez CoBo, Azucena

2016 Estética iy prosa del arte nuevo. José Ortega y Gasset, Ramén
Gomez de la Serna, Guillermo de Torre y Fernando Vela.
Madrid: Biblioteca Nueva.

Lorez QuinTas, Alfonso
2004 La experiencia estética y su poder formativo. Bilbao: Univer-

sidad de Deusto.

Macri, Oreste
1976 La obra poética de Jorge Guillén. Barcelona: Ariel. https://doi.
org/10.24201/nrfh.v31i1.546

MAINER, José Carlos

2016 La Edad de Plata (1902-1939). Ensayo de interpretacion
de un proceso cultural. Madrid: Catedra. https://doi.
org/10.2307/40130760

Marias, Julian

1995 “Introduccion” a José Ortega y Gasset. Meditaciones del

Quijote. Madrid: Catedra.

MILLAN JIMENEZ, Maria Clementa

2015 Textos literarios contemporaneos. Literatura espanola de los
siglos XX y XXI. Madrid: Editorial Universitaria Ramon
Areces - UNED .

ORTEGA Y GASSET, José
[1916]1950 “Verdad y perspectiva”. En El Espectador. Madrid: Biblioteca
Nueva.


https://doi.org/10.1080/1475382832000360305
https://doi.org/10.1080/1475382832000360305
https://doi.org/10.24201/nrfh.v31i1.546
https://doi.org/10.24201/nrfh.v31i1.546
https://doi.org/10.2307/40130760
https://doi.org/10.2307/40130760

Wiesse ® Paradojas de la Edad de Plata 357

ORTEGA Y GASSET, José
[1914]1995 Meditaciones del Quijote. Ed., Julian Marias. Madrid: Catedra.
https://doi.org/10.2307/j.ctv103xcdf.11

ORTEGA Y GASSET, José
[1914]2004a Ensayo de estética a manera de prélogo. En Obras completas.
Tomo I. Madrid: Taurus, 664-680.

ORTEGA Y GASSET, José
[1910]2004b “Adan en el Paraiso”. En Personas, obras, cosas, Obras
completas. Tomo I1. Madrid: Taurus, 58-76.

ORTEGA Y GASSET, José
[1925] 2005 La deshumanizacion del arte e Ideas sobre la novela. En Obras
completas. Madrid: Taurus, 847-877 y 879-908.

PEREZ DE AYALA, Ramon

2012 Tigre Juan. El curandero de su honra. Ed., Angeles Prado.
Madrid: Catedra. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05728-
0_13553-1

PEREZ MARTINEZ, Angel

2010 La metafora en el pensamiento de Ortega y Gasset. Lienzo, 31,
115-163.

PraDO, Angeles
2012 “Introduccion”. En Pérez de Ayala 2012: 11-79.

RAYMOND, Marcel
[194011960 De Baudelaire al Surrealismo. Trad., Juan José Domenchina.
México: Fondo de Cultura Economica..

REIsz, Susana
1981 “La posicion de la lirica en la teorfa de los géneros literarios™.
Lexis. 5, 1, 73-86. https://doi.org/10.18800/lexis.198101.011

RoGEers, Gayle

2012 Modernism and the New Spain. Britain, Cosmopolitan
Europe and Literary History. Oxford-New York: Oxford
University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:o

$0/9780199914975.001.0001

RoMERO LUQUE, Manuel

2017 “El soneto modernista (Manuel Machado como paradigma)”.
En Rhythmica. 15, 114-145. https://doi.org/10.5944/rhyth-
mica.21190


https://doi.org/10.2307/j.ctv103xcdf.11
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05728-0_13553-1
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05728-0_13553-1
https://doi.org/10.18800/lexis.198101.011
https://doi.org/10.1093/acprof
https://doi.org/10.5944/rhythmica.21190
https://doi.org/10.5944/rhythmica.21190

358 Lexis Vol. XLIX (1) 2025

Saez DELGADO, Antonio

2007 “La Edad de Oro, la Epoca de Plata y el esplendor del Bronce.
El continuum de la modernidad y la vanguardia (1901-1935)”.
En RELIPES. Relacdes linguisticas e literarias entre Portugal
e Espanba desde o inicio do século XIX até a actualidade.
Coord., Gabriel Magalhaes. Portugal: Universidade da Beira
Interior, 125-170.

SaEz DELGADO, Antonio

2010 “Suroeste: El universo literario de un tiempo total en la Penin-
sulaIbérica”. En Suroeste 1. Relaciones literarias entre Portugal
y Espana (1890-1936). Relagtes litérarias entre Portugal e
Espanha (1890-1936). Editor desconocido. Badajoz: Museo
Extremeno e Iberoamericano de Arte Contemporineo/
Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales. https://doi.
org/10.12795/1a.1996.109.15

SILVER, Philip W.
1994 “Introduccion”. En Mientras el aire es nuestro. Antologia. Jorge
Guillén. Madrid: Catedra. https://doi.org/10.2307/341877

Soria OLMEDO, Andrés
2007 Las vanguardias y la generacion del 27. Madrid: Coleccion
Visor de Poesfa.

UNaMUNO, Miguel de
2016 Niebla. Nivola. Prologo de Victor Goti. Ed., Armando F.
Zubizarreta. Barcelona: Castalia.

ZAMORA BONILLA, Javier

2002 Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza y Janés.

ZUBIZARRETA, Armando F.

2016 “Introduccion”. Niebla: la meta-novela. En Unamuno 2016:
7-61.

Recepcidon: 06/05/2024
Aceptacidon: 21/10/2024


https://doi.org/10.12795/la.1996.i09.15
https://doi.org/10.12795/la.1996.i09.15
https://doi.org/10.2307/341877

