
Lexis Vol. XLIX (1) 2025: 439-467

Federico García Lorca: sus negros y quemados 
como símbolos de represión

Ana Isabel Ballesteros Dorado 
https://orcid.org/0000-0001-8244-5326 

Universidad CEU San Pablo 
ballesteros@ceu.es

Resumen

El color negro, en el conjunto de los estudios sobre Federico García 
Lorca, se ha estudiado generalmente como elemento visual dentro de la 
gama cromática del poeta, y, en su sentido figurado, asociado a la noche, 
la muerte, el luto, el duelo o el mal, con escasas variantes. En el presente 
trabajo, se explora cómo ese color adquiere un matiz significativo dife-
rente, cuya base se encuentra ya en sus primeros libros. Su identificación 
y vínculo con lo “quemado” permite añadir una clave para comprender 
mejor las obras vanguardistas de este autor. 
Palabras clave: Federico García Lorca, simbolismo, cromatismo literario, 
color negro

Federico García Lorca: Blackness and Burnt Imagery as Symbols 
of Repression

Abstract

The color black, within the extensive body of studies on Federico García 
Lorca, has typically been analyzed as a visual element in the poet's palette 
and in its figurative sense associated with night, death, mourning, grief, or 

e-ISSN 2223-3768

https://doi.org/10.18800/lexis.202501.015

https://orcid.org/0000-0001-8244-5326
mailto:ballesteros@ceu.es
https://doi.org/10.18800/lexis.202501.015


440	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

evil, with few variations. This paper undertakes a thorough examination 
of how this color acquires a different significant nuance, one whose 
foundation can already be found in his early works. Recognizing this 
nuance and its connections with what is “burnt” provides an additional 
key to better understanding the avant-garde works of this author
Keywords: Federico García Lorca, symbolism, literary chromaticism, 
black color

1. Introducción. El color negro en los estudios Lorquianos

Se cuenta con numerosos acercamientos al sentido del color en 
la obra lorquiana y del negro entre ellos. Sin pretender agotar su 
nómina, sí deben mencionarse algunos de los más relevantes. Según 
Gregorio Prieto, Federico se manifestaba como excelente pintor 
en sus versos (no así en sus dibujos, por falta de técnica): aludía a 
los colores incluso pleonásticamente y sobre todo cuando hallaba 
utilidad poética. Diferenció el negro como color negativo, asociado 
a la pena, el duelo y el delito. Esencialmente, Prieto constató que 
cada color en Lorca adquiere personalidad propia, y cualquier 
influencia de corrientes estéticas quedó subsumida en su genio 
(Prieto s/f: 7-16). 

Por su parte, Díaz-Plaja, en su repaso por algunos temas y libros 
del granadino, se fijó en los colores más frecuentes en Roman-
cero gitano, sin hallar en el negro una interpretación disímil de la 
convencional: sumó a su paleta “el oscuro, el moreno y el pardo”, 
que, en conjunto, constituían el veinticinco por ciento de la gama 
([1948] 1973: 119-120). Supo distinguir también una “tercera etapa” 
en la producción lorquiana, cuando el negro se convirtió en “todas 
las voces de la rebeldía social” ([1948] 1973: 177), idea compartida 
generalmente. 

Concha Zardoya demostró, en su catálogo de técnicas metafóricas 
de Lorca, que las imágenes intervalentes y plurivalentes constituían 
el fenómeno metafórico más constante en su poesía (1954: 297-311), 
lo cual concuerda con las estéticas creacionista y ultraísta, que 



441Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

propugnaban un tipo de imagen “multipétala” (Borges 1921: 468), 
partiendo de la propuesta de Huidobro en su “Arte poética”: “que 
el verso sea como una llave / que abra mil puertas” (véase Videla 
1963: 25-27, 101-106). Zardoya vio multiplicarse los ejemplos de 
metáforas sinestésicas y cromáticas, si bien, dado el carácter de su 
trabajo, examinó escasamente sus significados. En lo referente al 
color negro, insistió en el simbolismo convencional asociado a la 
muerte o a presagios negativos, aunque no dejó de recoger usos 
poco interpretables más allá de lo meramente visual, como la divisa 
“verde y negra” de unos toros, los versos como las hojas negras 
en tierras blancas o la noche como negra estatua (1954: 318-321). 
Otros fragmentos con la presencia del negro pueblan su artículo 
para acabar concluyendo sobre lo indefinible o impreciso de nume-
rosas metáforas, cuyo sentido no se apresaba racionalmente. 

Lara Pozuelo estudió el color negro en su escrutinio de adjetivos en 
la poesía del granadino previa a la experiencia americana, distinguiendo 
entre su propiedad, accidentalidad, subjetividad, rareza o topicidad, 
en busca de su función. Al negro alcanzaba la importancia hallada en el 
adjetivo de color, que lograba desligarse de su subsidiaridad respecto 
al sustantivo, aunque el carácter fundamentalmente cuantitativo 
y organizador de su trabajo se resistía a un examen exhaustivo de 
cada color. Así, asoció el negro con lo fúnebre, la tragedia, los malos 
presagios, con el solo matiz de la impotencia o la esterilidad en “La 
soltera en misa” (1973: 173, 175-178, 191).

La evolución del cromatismo lorquiano aludida por Díaz-Plaja 
la recalcaron, entre otros, Ángel del Río (1952: 154). Hernández 
Valcárcel (1978) contabilizó, en un balance comparativo de colores, 
las apariciones de cada uno en la poesía lorquiana, incluido el 
negro, si bien antes de publicarse las obras completas que reunían 
las composiciones dispersas e inéditas. En el recorrido por las 
sensaciones visuales, auditivas, táctiles, gustativas y olfativas, esta 
investigadora probó que el blanco y el negro eran los colores más 
abundantes en el conjunto de la poesía lorquiana, aunque el negro 
no ocupara nunca la primera posición y solo la segunda en Libro 
de poemas. Con aquel acentuaba la oscuridad nocturna o algún 



442	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

concepto tormentoso o romántico en este libro. Pese a dominar 
la noche en Poema del cante jondo, le aventajaba en menciones el 
blanco nuevamente, y en Canciones y Primeras canciones también 
el verde y el gris. Prevalecía con el blanco en contraste, algo 
adecuado para imágenes de aguafuerte, en Poeta en Nueva York y 
todavía en Diván de Tamarit. En todo el proceso, el color negro se 
mantenía como símbolo de luto y muerte o como mero calificativo, 
con independencia de la técnica empleada, inclusive cuando se 
insinuaba en objetos o animales, como el charol, el carbón, la tinta 
o el azabache en Romancero gitano.

Guerrero Ruiz y Dean-Thacker también demostraron que el 
negro, junto con el blanco, era el color más frecuente (1998: 26, 
59, 77). Examinaron una evolución del cromatismo paralela a las 
fases en que con frecuencia se ha encasillado la obra del poeta, hasta 
suponer una ruptura radical, también en cuanto a ciertos colores, 
pero sin alcanzar al negro, cuyo sentido negativo de muerte vieron 
constante, cuando no lo estimaron parte de un juego cromático, 
como en otros estudios previos que citaron (1998: 39, 51, 53, 80, 
89-90, 117-121), aunque en algunos contextos no especificaron su 
sentido (1998: 35-37, 55, 84, 144, 145). Sí desarrollaron más que 
Díaz-Plaja el “alegato social” de Poeta en Nueva York a favor de 
los negros, equiparables a los gitanos, pero sin enlazar la tonalidad 
de la piel directamente con el color (1998: 103-107).

Tampoco se advierte en otras exploraciones, como la de Arango 
([1995] 1998: 281), quien procuró una recopilación de los símbolos 
lorquianos para luego atribuirles fundamentalmente valores de la 
tradición literaria o universal aprovechando también propuestas 
junguianas y, en el capítulo de los colores, de la intrahistoria del 
pueblo andaluz ([1995] 1998: 281, 293). Reconoció una simbología 
diferente en Poeta en Nueva York ([1995] 1998: 341-408), como se 
expondrá en el último apartado de este artículo, pero respecto al 
negro sus conclusiones coinciden con las de Díaz-Plaja, Guerrero 
Ruiz y Dean-Thacker, entre otros.

La aproximación de Edwards al teatro lorquiano esclarece las 
bases de construcción de cada pieza y numerosos elementos que 



443Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

saltan de una a otra. Sus perspicaces comentarios, algunos centrados 
en el color y asumidos por otros investigadores posteriormente, 
no conllevan una interpretación del color negro diferente de la 
convencional (confróntese con 1980: 48, 55, 69, 71, 77, 87, 109, 
112-113, 116, 135, 267). Aunque en algún caso menciona la opresión, 
no acaba de explanar el sentido simbólico en la línea propuesta aquí 
(véase 1980: 135-139, 144, 250-251).

Morris, en su inteligente capítulo dedicado al cromatismo en 
Bodas de sangre, concluyó reconociendo la ambivalencia de los 
colores y la dificultad de atribuirles un sentido unívoco, pero no 
explicó el color negro en un sentido diferente del habitual (1980: 
43-57). En su acercamiento a La casa de Bernarda Alba, rela-
cionó distintas escenas dramáticas con otras pictóricas, sin que 
se desprenda una visión del negro diferente, como tampoco su 
comprensión de los pasajes en que resalta tal color (1988: 79-100).

Anderson, en su aproximación a Yerma, no prestó atención al 
color negro, ausente en la obra, aunque sí captó la complejidad 
del sentido de encierro en la “carne prisionera” de la protagonista 
y la connotación del calor como el ardor del anhelo “burning of 
longing” (2003: 74-75, 100), útil por contigüidad con nuestro 
propósito, como se podrá comprobar. 

Bonaddio procuró llegar al Lorca hombre y creador a través 
de su poesía, entendió cada libro como una fase en su biografía y 
en su quehacer, lo que trajo como recompensa ampliar el enfoque 
de la exégesis. En cuanto al negro como color, se mantuvo en las 
líneas tradicionales, aunque, respecto a la raza negra, coincidió con 
interpretaciones anteriores en verla como emblema de la alienación 
provocada por la modernidad (2010: 39-41, 66-68, 138-160). 

El ensayo de Emilio Peral Vega recuperó la paridad entre lo negro 
y lo oscuro de Díaz-Plaja para desarrollarla como símbolo de la 
atracción homosexual y en contraste con el color blanco, este como 
representación de la pureza y aquel de lo manchado (2015, 2021). Esta 
idea la recoge el, por otra parte, muy distinto y prometedor trabajo 
de Boyd, quien reserva para La casa de Bernarda Alba, en términos 
cromáticos, un exhaustivo examen de las diferentes funcionalidades 



444	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

del blanco, frente al cual el negro supone, igual que los demás 
colores, una mancha amenazante y un contraste. La antítesis entre 
la ropa de luto y el vestido negro de moaré que la abuela no quiere 
dar a sus nietas parte del matiz brillante del tejido tornasolado que 
hace aguas, aspecto realista dentro de la obra, pero no le invita a 
mayor profundización (2022: 17-32). El ennegrecimiento de la 
Novia en Bodas de sangre, en el capítulo destinado al color corporal 
—muy centrado en las tonalidades del blanco— lo explana citando 
las metáforas del fuego y de la quemadura con que el personaje 
expresa la fuerza de su dolor, pero sin acabar de conectar tales 
imágenes con el color negro, como es el propósito de este artículo, 
ni descubrir un sentido diferente del siempre visto en el negro de su 
vestido de boda y del manto con que se cubre al final (2022: 49-50). 
Otros son los colores a los que presta mayor atención en el resto 
de las obras lorquianas. También ella reconoce ciertas resistencias 
a interpretaciones unívocas y subraya la mera transposición realista 
y visual, no simbólica, del negro en ocasiones, como respecto a los 
colores del aleluya (verde el papel, negra la letra) o como forma 
de caracterización emocional de un personaje (2022: 96, 100-101), 
según había observado anteriormente Edwards (1980: 55).

López de Castro coincide con la tesis que pretende probarse 
aquí, cuando afirma, a propósito del caballo del “Romance de la 
pena negra”, que “Este caballo negro puede considerarse como el 
eros frustrado, la vida negada” (1990: 178), o cuando atisba que el 
color negro es, más que una falta, una saturación (1990: 179).

No obstante, muchas veces el mayor obstáculo para identificar 
el o los significados de un símbolo lorquiano radica en su contacto e 
incluso su fusión con otras imágenes de sentidos crípticos (Zardoya 
1954: 310, 326). En particular, en las obras vanguardistas de Lorca, 
cada símbolo aparece unido en una densa red de imágenes, algunos 
de cuyos sentidos no se han desentrañado aún. Además, el sentido 
muchas veces se esfuma cuando se aísla un símbolo. Por eso, un 
análisis específico de lo negro y lo quemado en Poeta en Nueva 
York, El público, Así que pasen cinco años o Comedia sin título 
requiere sendos trabajos monográficos. Aquí solo se examinarán 



445Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

algunas muestras en contextos simples en que el engarce con otros 
símbolos resulta mínimamente problemático, como primeras 
pruebas de la efectividad de este sentido en ellos. Lo reducido 
del espacio asignado impide también un estudio adecuado del 
contraste con el color blanco y de cómo este último va absorbiendo 
el valor simbólico de la muerte, asuntos ya muy tratados por los 
especialistas, algunos de los cuales acaban de citarse.

Así, este trabajo solo se propone marcar una línea de estudio, 
señalar un matiz significativo del color negro, el de ser resultado 
de la represión y, por extensión, la represión misma. Asimismo, 
descubrir sus raíces lógicas como símbolo personal, identificar su 
aparición desde el primer libro y su equivalencia con la imagen de 
lo “quemado”. 

No se niega la identificación del color negro con el sentido 
generalmente atribuido, pero se verá cómo se sugiere en 
determinados contextos este otro sentido, a veces superpuesto al 
anterior. Reconocerlo puede facilitar una mejor comprensión de 
determinados pasajes en las obras lorquianas más complejas.

Por otra parte, el matiz significativo expuesto en este artículo 
no relaciona el negro, como Díaz-Plaja o como Peral Vega, con lo 
oscuro, moreno o pardo.

2.	E l color negro y lo quemado como símbolos 
equivalentes de la represión

2.1.	 La lógica del símbolo

La asociación entre el color negro y la represión parece perfilarse 
en “El niño mudo”, poema incluido en Canciones, datado de 1921-
1924, publicado en 1927 (García Posada 1996: 908-909):

El niño busca su voz. 
(La tenía el rey de los grillos). […] 
(La voz cautiva, a lo lejos 
se ponía un traje de grillo) (García Lorca 1996a: 395-396).



446	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

La incapacidad para expresarse por medio de la voz se hila con 
el secuestro sufrido por una figura imaginaria representada con un 
término polisémico: grillete e insecto. La del niño es una voz repri-
mida, subyugada, que se viste de negro o bien se pone una argolla, 
como un prisionero.

El negro queda también ligado al encierro en una metáfora de 
índole similar a la aposicional, con el término real (o aparentemente 
real “niño”) y el imaginario (“caracol”) separados por puntos en 
lugar de por comas, en “Balada del caracol negro”, de 1922 (García 
Posada 1996: 900):

Caracoles negros. […] 
Niño mi chico 
¿dónde estás? […]  
esperas que yo te saque  
tu alma del silencio. 
Caracoles grandes,  
caracoles negros (García Lorca 1996a: 265-266).

Desde pronto, pues, al sentido convencional se superpone 
otro relacionado con la represión o la reclusión emocional, hasta 
desfigurar o incluso anular el de la muerte, aunque no el del 
sufrimiento. Su presencia se hará cada vez más diáfana. Así, en la 
suite “Perspectiva”:

Dentro de mis ojos 
se abre el canto hermético 
de las simientes que 
no florecieron. […] 
les duelen sus perfumes 
enclaustrados por siempre. […] 
Ramas negras y grandes (García Lorca 1996a: 272-273).

Lo hermético (estrofa repetida al final), lo enclaustrado y lo 
negro conectan por equivalencia: la sinonimia de los dos primeros 
adjetivos tiñe el sentido del color negro.



447Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

En cuanto a la equiparación entre el color negro y lo “quemado”, 
aparece ya en un poema de 1920, “Campo”, sin negar su valor como 
pintura de “paisaje policromo”, dada por Hernández Valcárcel 
(1978: 199). Si se transfiere al poema la técnica simbolista juanra-
moniana, tan influyente en Lorca, el paraje, como muchos del poeta 
de Moguer, puede proyectar contenidos emocionales:

Y son negros carbones 
los rastrojos, quemados (García Lorca 1996a: 146).

Ese negro de los carbones ofrece, por primera vez en la obra 
lorquiana, una sencilla explicación del sentido en cuanto conse-
cuencia de la combustión. Las imágenes guardan la misma raíz 
lógica: quemarse, sin poder evitarlo y sin ponerle remedio, a 
menudo se presenta como imagen plástica de represión. Cuanto 
quema el fuego queda negro, y de ahí que ese color pase a simbo-
lizar el resultado de la represión o, por contigüidad, metonimia o 
desplazamiento calificativo, la represión misma. 

Véase una composición de “Poesía varia”, fechada el 8 de abril 
de 1920 (García Posada 1996: 971). Su semántica se asemeja a la 
idea expresada por Leonardo, cuando confiesa que su empeño por 
no ver a la Novia solo sirvió “para echarme fuego encima” (García 
Lorca 1996b: 438):

¡Ay, yo soñaba cuando niño 
dar muchos besos, muchos besos, 
pero las horas van pasando
y en vez de lluvia dejan fuego (García Lorca 1996a: 653, énfa-
sis propio).

El verbo “quemarse” se lee también en los escritos no literarios 
del poeta. En una carta a Ángel del Río, afirmó estar ahogándose 
“en esta niebla y esta tranquilidad que hacen surgir mis recuerdos 
de una manera que me queman” (1997: 1132). Se trata de una metá-
fora lexicalizada no exclusiva de su familia, pero empleada por esta 
(García Lorca [1980] 1998: 49-50; García Lorca 2002: 45), en el 



448	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

sentido de verse obligado a aguantar algo hasta la exasperación. Con 
el mismo sentido de irritarle a uno por dentro algo sin poder reme-
diarlo, existe en español la expresión “ponerle algo a uno negro”, 
“me pone negro”.

En el soneto “Adán” de Primeras canciones, fechado el 1 de 
diciembre de 1929 (García Posada 1996: 969), Lorca apunta a la 
represión con la disociación de “Adanes”: uno quiere satisfacer sus 
impulsos y otro los contiene. Con independencia del sentido total 
del soneto, cabe subrayar el “irse quemando” del niño en el último 
verso, ensamblado con esa contención:

Pero otro Adán oscuro está soñando 
neutra luna de piedra sin semilla
donde el niño de luz se irá quemando (García Lorca 1996a: 
1861).

Los poemas dedicados al Martirio de Santa Olalla (García Lorca 
1996a: 446-448), más allá de la gradación de colores comentada 
por los especialistas (véase, por ejemplo, Díaz-Plaja [1948] 1973: 
142-145; Lara Pozuelo 1973: 116-120; Hernández Valcárcel 1978: 
240-241; Guerrero Ruiz y Dean Thacker 1998: 91-92), adquieren 
relieve desde esta perspectiva: a la joven mártir, primero mutilada y 
golpeada, se le aplicaron antorchas en las heridas y murió abrasada 
(Gil 2000). El poema, escrito en 1926 (García Posada 1996: 916), 
muestra el intento de reprimir las creencias de la joven quemándola: 
“Mil arbolillos de sangre / le cubren toda la espalda / y oponen 
húmedos troncos / al bisturí de las llamas”. Ya fallecida, Lorca se 
refiere con una metáfora de complemento preposicional al color 
negro en que ha quedado su cuerpo, “su desnudo de carbón / tizna 
los aires helados” y con un desplazamiento calificativo o bien con 
una descripción de efecto visual, al humo de la combustión: “Una 
custodia reluce / sobre los cielos quemados” (García Lorca 1996a: 

1	 Poema publicado tres veces en vida del autor con ligeras variantes. Con el título 
“Adam” y el consiguiente cambio de nombre a lo largo del soneto, García Posada vuelve 
a ofrecerlo en el conjunto de Sonetos (García Lorca 1996a: 637).



449Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

447-448). Cabe preguntarse por qué el poeta eligió este martirio 
entre todos los de la tradición cristiana. De aplicarse el esquema 
simbolista de composición de los primeros libros lorquianos, 
podría constituir una imagen plástica del resultado de la represión 
que, desde luego, aquí acaba en muerte.

Lorca proyectó las Odas en 1924, aunque las terminara al volver 
de América. En la “Oda al Santísimo Sacramento del Altar”, el 
negro del pájaro negado (García Lorca 1996a: 463) se contagia 
del sentido de la negación que puede entenderse como forma de 
represión. El color queda mucho más claro como epíteto del toro: 
“responda negro toro de límites maduros” (García Lorca 1996a: 
467). En la misma oda, en una imagen a la manera de metáfora de 
complemento preposicional, “el negro de la llama” (García Lorca 
1996: 465), con que concluye la estrofa, quedan unidos el color y 
aquello que provoca la consunción y, con ella, ennegrece. Además, 
dentro del conjunto sintagmático “orbe claro de muertos y hormi-
guero de vivos / con el hombre de nieves y el negro de la llama”, 
parece establecerse una correspondencia entre ese hormiguero de 
vivos, que insinúa el color negro de las hormigas, y el negro de la 
llama. Así que ese negro ya no se relaciona con la muerte, sino con 
la vida en determinada forma.

En definitiva, lo quemado y el negro parecen conformar un dúo 
en la simbología lorquiana. La asociación entre ambos se extiende 
hacia otros términos con alguna semejanza conceptual. 

El examen de las muestras ofrecidas por el propio autor como 
imágenes de uso trasladado en sus obras dramáticas de apariencia 
más realista facilita la comprensión y, sobre todo, la consistencia del 
símbolo. Se revela, gracias a esta identificación, que Lorca se atiene 
a la exigencia ultraísta (véase, Borges 1921: 468) de eliminar cual-
quier elemento de transición, no funcional, sin relieve en el esquema 
y trazado dramático, así como a la de reunir en una sola imagen 
varios sentidos. Si algunas de las imágenes lorquianas se acercan 
al solipsismo simbolista, los personajes de sus obras más famosas 
lo descubren en diversas intervenciones. Así, al final de Bodas de 
sangre, la Novia se servirá de las imágenes objeto de este apartado 



450	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

para justificarse ante su suegra por haber abandonado a su marido 
en mitad de la boda y haberse fugado con Leonardo, en un texto 
muy comentado, pero no respecto al detalle señalado aquí: 

¡Porque yo me fui con el otro, me fui! (Con angustia.) Tú también 
te hubieras ido. Yo era una mujer quemada, llena de llagas por 
dentro y por fuera […] el otro me mandaba cientos de pájaros que 
me impedían el andar y que dejaban escarcha sobre mis heridas de 
pobre mujer marchita, de muchacha acariciada por el fuego (García 
Lorca 1996b: 472, énfasis propio).

Isabel García Lorca ha dejado constancia de un recuerdo que 
podría haber influido en su hermano: una hija de Frasquita Alba, 
de nombre Martirio, igual que el personaje de La casa de Bernarda 
Alba y, como esta, enamorada del marido de su hermana (novio en 
la obra), sufría unas fiebres tales que “tostaba” las camisas (2002: 
71-72): un calor interno como este con el que intenta disculparse la 
Novia, equiparable al que Leonardo experimenta y que le hace gritar 
con una conjunción copulativa fácilmente convertible en conjun-
ción consecutiva por contigüidad: “Callar y quemarse es el castigo 
más grande que nos podemos echar encima” (García Lorca 1996b: 
438, énfasis propio). Quemarse y tener que callar es amordazar una 
pasión. Leonardo reconoce haber intentado someter su atracción 
hacia la Novia y lo repetirá tras huir juntos: “Porque yo quise olvidar 
/ y puse un muro de piedra [en sentido figurado, pues viven muy 
lejos el uno del otro] / entre tu casa y la mía. / […] y cuando te vi de 
lejos / me eché en los ojos arena” (García Lorca 1996b: 463), pero 
eso acarreó hacerse más daño (echarse fuego encima), “Con alfileres 
de plata” y, como consecuencia, “mi sangre se puso negra” (García 
Lorca 1996b: 463). Así, lo negro de la sangre se predica metafórica-
mente de la consunción interna efecto de la represión.

Mientras la criada peina a la Novia para la boda, esta alude a la 
imposibilidad de conseguir un alivio del calor como una forma de 
represión a través de la literalidad del calor percibido donde vive. El 
fragmento, aparentemente anodino por realista, adquiere relevancia 
semiótica al correlacionar con esas otras imágenes:



451Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

NOVIA: No se puede estar ahí dentro del calor.  
CRIADA: En estas tierras no refresca ni al amanecer. […]
NOVIA: Mi madre […] se consumió aquí. Como nos consu-
mimos todas. Echan fuego las paredes (García Lorca 1996b: 
434).

Así, puede entenderse el fuego como metáfora de la pasión en el 
sentido convencional y, asimismo, lo que quema, pero el proceso 
de “quemarse” hasta el final, estar o quedar “quemado”, implica 
consumirse como consecuencia de no aliviar el calor interno, por 
encierro e inhibición.

A estas pruebas se añaden, como complementos, otros inter-
cambios comunicativos sobre la temperatura, solo aparentemente 
fáticos y prescindibles, pues apuntan a este significado personal por 
conexión cotextual: 

MADRE: ¿Has visto qué día de calor? 
VECINA: Iban negros los chiquillos… (García Lorca 1996b: 
421, énfasis propio).

Así, se prefigura en estas intervenciones de la segunda escena de 
la obra una equiparación entre el negro y lo quemado por el calor 
soportado, que va a recorrerla entera. La imagen, además, guarda 
una correspondencia realista: el calor del sol no solo broncea, sino 
que tuesta hasta la negrura, como sabe cualquiera que visite Almería 
y ciertas zonas de Granada en verano. 

El color negro aparece también en la nana que la suegra y la 
mujer cantan al hijo de Leonardo en el segundo cuadro:

SUEGRA: Nana, niño, nana  
del caballo grande 
que no quiso el agua. 
El agua era negra 
dentro de las ramas (García Lorca 1996b: 421-422).

El caballo se identifica con su poseedor Leonardo (véase, por 
ejemplo, Doménech [2008] 2012: 95-97), con sus impulsos o su 



452	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

pasión (Edwards 1980: 69, 141). La tradición crítica reconoce que 
esta nana sirve para presentar al protagonista y resumir su historia 
con la Novia, aunque debe esperarse a que avance la trama para 
percibir la analogía. Una vez reconocida la vinculación del caballo 
con Leonardo, las ramas con partes del cuerpo humano, según 
la metáfora de la Novia, “Estas manos, que son tuyas / pero que 
al verte quisieran / quebrar las ramas azules / y el susurro de tus 
venas” (García Lorca 1996b: 462-463, énfasis propio), y el negro 
con la represión, el que “el agua era negra / dentro de las ramas” 
enlaza con la confesión citada de Leonardo: “mi sangre se puso 
negra” (García Lorca 1996b: 463).

En cuanto al color del vestido de la Madre en Bodas de sangre 
(García Lorca 1996b: 428), fácilmente identificable con el luto, suma 
a tal sentido convencional, sin negarlo, este otro al que se dedica el 
presente artículo: pese a su constante recordar a sus muertos, vive 
reprimida. Particularmente, silencia su aversión hacia la Novia y 
durante la boda se ve obligada a soportar la presencia de los Félix: 
“Me aguanto, pero no perdono” (García Lorca 1996b: 443), “Tengo 
en mi pecho un grito siempre puesto de pie a quien [sic] tengo que 
castigar y meter entre los mantos. Pero se llevan a los muertos y hay 
que callar” (García Lorca 1996b: 446). 

Igualmente, conforme con las costumbres rurales españolas 
apreciables en numerosos retratos de la época, la Novia se casa de 
negro: “Lleva un traje negro mil novecientos” (García Lorca 1996b: 
442), pero también ese color se corresponde bien con el resultado 
que la sofocada pasión por Leonardo le ha provocado. 

En el desenlace, la Novia, con la misma ropa, se presenta también 
con un manto negro en la casa de la Madre (García Lorca 1996b: 
471): el público puede identificarlo como símbolo convencional 
o, como propone Boyd, con connotaciones de algo manchado 
y viscoso (2022: 47-48), pero también como una señal de que el 
intento fallido por refrenar la pasión hacia Leonardo finalmente 
desemboca en una mayor represión y esta, de por vida.

Sin embargo, queda en la incertidumbre la conexión entre el color 
negro del traje de pana que, según la acotación, lleva el Novio en la 



453Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

pedida (García Lorca 1996b: 428) y este sentido que viene comentán-
dose, pues parece solo un señalamiento costumbrista o bien indicar 
ese mismo luto y represión en que sigue viviendo con su madre.

Lorca no especificó, en cambio, el color del traje con que se casa 
el Novio, pero sí que, para extrañeza de la novia, ha elegido unos 
zapatos de tono inesperado:

NOVIA: ¿Por qué te pusiste esos zapatos?
NOVIO: Son más alegres que los negros (García Lorca 
1996b: 442),

sin que se concrete el color, pero la mención supone un subrayado y 
quizás insinuar en el Novio lo contrario de estar reprimido o haber 
cesado en la represión a que le sometía la Madre.

Debe anotarse que, en Yerma, pese a sufrir la protagonista una 
suerte de reclusión por parte de su marido, por la insistencia de este 
en que no salga de su casa, no aparece el color negro asociado a tal 
idea, quizás porque Yerma no acaba de doblegarse y sigue saliendo 
cuando le parece, aunque replique a su marido que “vivo sumisa 
a ti. Lo que sufro lo guardo pegado a mis carnes” (García Lorca 
1996b: 503).

En cambio, sí aparece la imagen de la quemadura. En el acto 
segundo, cuando Yerma lleva de comer a su marido al campo y se 
encuentra de regreso con Víctor, le pregunta lo siguiente:

YERMA. (Lo mira. Pausa.) ¿Qué tienes aquí? (Señala la 
cara.) […] Aquí... en la mejilla. Como una quemadura.
VÍCTOR: No es nada. […] Debe ser el sol... 
YERMA: Quizá… (Pausa. El silencio se acentúa y sin el 
menor gesto comienza una lucha entre los dos personajes 
(García Lorca 1996b: 493).

A lo largo de la obra, se sugiere que entre ambos jóvenes existe 
una mutua atracción ahogada por las circunstancias, no reconocida, 
ni manifestada expresamente por ninguno de ellos. Esta quemadura 
podría verse como la señal de haberla reprimido Víctor.



454	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

Más adelante, las lavanderas se sirven de la metáfora lexicalizada 
del infierno y del fuego para referirse al ambiente en la casa de Yerma 
tras empezar a vivir el matrimonio con dos hermanas de Juan: “Cada 
hora que transcurre aumenta el infierno en aquella casa. […] cuando 
más relumbra la vivienda, más arde por dentro” (García Lorca 
1996b: 497). Esta referencia se corresponde escasamente con un 
sentido lexicalizado: adquiere mejor ajuste significativo ese “arder” 
referido a la vivencia de la protagonista en su casa, quien se siente 
recluida por carecer de hijos, según explicitará “como soñando” 
tras su discusión con Juan, “Ay qué dolor de carne prisionera / me 
está clavando avispas en la nuca” (García Lorca 1996b: 505) y luego 
en su diálogo con Dolores y las vecinas: “Yo pienso que tengo sed 
y no tengo libertad” (García Lorca 1996b: 512).

Tampoco en Doña Rosita la soltera, que Lorca decía haber 
escrito para descansar un poco de Bodas de sangre y de Yerma 
(Gibson [2016] 2018: 617), se menciona apenas el color negro, pero 
sí la quemadura. En la obra se distingue con claridad entre el fuego 
y el quemarse, asociados, como tradicionalmente, a la pasión, y la 
quemadura, como resultado de haber contenido aquella. A través 
del leit motiv de la rosa declinata, la rosa mutabilis de la que Lorca 
había oído hablar en 1924 (Gibson [2016] 2018: 236), se resume 
esquemáticamente el recorrido vital de la protagonista: “Cuando 
se abre en la mañana, / roja como sangre está. / El rocío no la toca 
/ porque se teme quemar” (García Lorca 1996b: 532). El primo de 
Rosita se expresa en el mismo lenguaje amoroso antes de separarse 
de ella: “el agua me ha de prestar / nardos de espuma y sosiego / 
para contener mi fuego / cuando me vaya a quemar” (García Lorca 
1996b: 541). Años después, ya solterona, Rosita entona la canción 
nuevamente con una variación no puesta al azar, sino como profun-
dización en su pasión desgraciada:

Abierta estaba la rosa 
con la luz de la mañana; 
tan roja de sangre tierna 
que el rocío se alejaba; 



455Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

tan caliente sobre el tallo, 
que la brisa se quemaba (García Lorca 1996b: 538).

Rosita se extraña de que recuerden a su novio con una cicatriz 
en el labio, que para ella era una quemadura, un poquito rosada 
(García Lorca 1996b: 557), en correspondencia con su certeza de ser 
amada hasta la consunción por haber de esperar… o como proyec-
ción de su propia vivencia en su primo.

El negro se recupera en el color de los vestidos impuestos a las 
muchachas en La casa de Bernarda Alba. Una vez más, el sentido 
oculto de la represión en que viven las mujeres de la obra se super-
pone al convencional por el luto obligado tras morir el padre de 
cuatro de ellas y el padrastro de la mayor. No parece mera coinci-
dencia que, en el desenlace, las acotaciones indiquen cómo se cubren 
las enaguas con sendos mantos negros no todos los personajes 
femeninos, sino solo la represora Bernarda y la reprimida Martirio, 
quien procura impedir a Adela encontrarse con Pepe (García Lorca 
1996b: 628, 632). 

Como en Bodas de sangre, se subraya lo insoportable de la 
temperatura: “Hace años no he conocido calor igual” (García Lorca 
1996b: 588), calor que Martirio en principio dice no sentir (García 
Lorca 1996b: 590), para luego confesar cómo le pesa igual que a 
las demás hermanas y aun le sienta peor que a ellas (García Lorca 
1996b: 603, 610). 

No obstante, al llegar los segadores, Poncia habla de ellos 
como de “árboles quemados, muy alegres”, y Amelia se asombra 
de que no parezca importarles el calor y sieguen entre llamaradas 
(García Lorca 1996b: 609-610). El contraste comparativo no deja 
de presentar interés: podría estar advirtiéndose de la posibilidad de 
vivir con alegría a pesar de haberse quemado, como le ocurría a 
Víctor en Yerma. 

Ciertamente, como se ha señalado en Bodas de sangre, ese 
sentido polivalente del negro como señal de luto y como efecto de 
la represión se matiza en el cuerpo de la obra, pues la abuela afirma 
disponer de un vestido “negro de moaré” que no quiere donar a sus 



456	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

nietas, pues ninguna de ellas va a casarse (García Lorca 1996a: 600). 
Ese traje muy bien podía servir para una boda por su brillantez, 
frente a los vestidos que llevan las muchachas, como ha señalado 
Boyd (2022: 32) y conforme se ha visto en Bodas de sangre, solo 
que entonces la mención parece exclusivamente de índole costum-
brista. En cualquier caso, parece que, en este contexto, se resalta el 
destello de la tela y que este se antepone al color, de manera que 
adquiere un matiz de sentido diferente, contrario al de la represión 
o bien alivio de la represión sufrida, perfectamente paralelo al hecho 
de que todas las hermanas anhelan casarse para salir de la opresión 
materna. 

Tampoco contribuye a una identificación unívoca de sentido 
del color negro la alusión al cuadro bordado de cañamazo que 
representa un “negro luchando con un león”, y que, según 
Magdalena, les gustaba de niñas a las hermanas (García Lorca 
1996b: 596). No obstante, cabe atribuir el sentido aquí analizado, y 
entender entonces que las niñas proyectaban en ese negro su propio 
estado de opresión, se identificaban con él en su lucha permanente 
con una fuerza superior a ellas. 

En cambio, la mención de los “ojos negros”, como motivo de 
atracción erótica a través de un refrán “Más vale onza en el arca 
que ojos negros en la cara” invocado por Angustias (García Lorca 
1996b: 602), dispara el sentido en otra dirección distinta. 

Gracias a todos estos ejemplos, conforme se anunció más arriba, 
cabe entender que la que puede juzgarse trilogía compuesta por 
Bodas de sangre, Yerma y La casa de Bernarda Alba constituye 
un conjunto con suficientes elementos tradicionales como para no 
desconcertar a los profanos y con suficientes símbolos de doble 
valencia, convencional y personal del acervo lorquiano, aclarados 
por sus respectivos contextos, como para servir de claves en la 
interpretación de otras obras más crípticas y, quizás también, para 
reconocer uno de sus posibles sentidos en contextos de sentido 
dudoso en su poesía anterior a 1928.



457Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

2.2.	 Posible aplicación del negro como símbolo de represión 
en ciertos contextos de significado incierto de la poesía 
lorquiana anterior a 1928

Este apartado tiene por objetivo aplicar por vía de ensayo el sentido 
del negro como represión a los contextos poemáticos en que se 
vuelve dudosa la identificación del negro con la muerte. Uno de 
ellos se muestra en Canciones, pues las capas negras se abren a la 
ambigüedad: 

Detrás de las inmóviles vidrieras 
las muchachas juegan con sus risas. 
 		  (En los pianos vacíos 
		  arañas titiriteras). 
Las muchachas hablan con sus novios […] 
Los galanes replican haciendo 
alas y flores con sus capas negras (García Lorca 1996a: 384)2.

El color, desde luego, se presenta cercado de sugerencias de 
muerte a través de lo inmóvil, el vacío o las arañas, pero se contra-
ponen las risas de las muchachas y las alas y flores, de connotaciones 
más positivas y, así, puede abrirse al sentido de la contención durante 
el noviazgo. El misterio del sentido pervive y apenas se anuncia, de 
todos modos, conforme con la práctica habitual del impresionismo.

Cabe asentir con Prieto y con Boyd en la visualidad pictórica 
de muchas construcciones lorquianas y no buscar significados 
añadidos, pese a que la presencia de adjetivos, justamente por redun-
dantes, son subrayados como signos especiales, provocadores para 
el lector, obligado a reflexionar, ya en lo críptico o en lo personal de 
su sentido, ya en lo que puedan contener de misterioso o sugerente, 
según las técnicas, respectivamente, de simbolistas y de impresio-
nistas, influencias ambas recibidas por Lorca. 

2	 Sigo las Obras completas de Lorca preparadas por Miguel García Posada (1996 y 
1997), por tratarse del compendio más cercano a una edición crítica, en su cotejo y 
estudio de las variantes y de su respectiva fechación.



458	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

Por eso, ofrecen sumo interés ciertas alusiones al negro en 
composiciones datadas entre 1921 y 1927 que llegan a resultar 
insólitas, como en la dedicada al cumpleaños de una niña, Rosa 
García Ascot: acompaña a la rosa y a la vinca “un lirio negro”, 
variedad infrecuente en la lírica y menos en semejante contexto, 
lirio “en el viento”; más adelante, “En la espalda del río / largos 
ritmos, negras hojas”. Ni ese lirio negro, ni esas hojas enlazan 
palmariamente con ninguno de los sentidos convencionales, sino 
con lo leve y semioculto: “El lirio, / la sonrisa velada / y la mano / 
delgada” (García Lorca 1996a: 473). 

Yuxtaponer esta composición a la de “La soltera en misa”, de 
las Canciones, puede arrojar cierta luz. El negro se predica de una 
muchacha a la que el poeta llama “Virginia”, en alusión, quizás, a 
su doncellez. También aquí domina la vaguedad e imprecisión, “Da 
los negros melones de tus pechos / al rumor de la misa” (García 
Lorca 1996a: 391), pues no se explicita si se trata de un calificativo 
o de un símbolo. Si se traslada el posible sentido de la represión, 
como respecto a las capas, a una muchacha casadera con ansia de 
matrimonio, la pieza encaja bien. Además, si, de forma análoga, se 
proyecta al poema dedicado al cumpleaños de la niña antes citado, 
esa sonrisa velada, esa mano delgada y el negro de su lirio y de las 
hojas podrían vincularse con una suerte de auto represión infantil.

El lector se cuestiona también por qué son negros quienes 
disparan flechas a Amnón (García Lorca 1996a: 454), y, si procura 
acomodar el sentido aquí explorado, halla que la intención de 
matarlo puede “ennegrecerlos”, en un desplazamiento califica-
tivo, o por transmitirse a ellos el furor ¿engrenecedor? de Absalón, 
frustrado, obligado a contener su indignación cuando el rey David 
renuncia a castigar la violación perpetrada por Amnón a la hermana 
de ambos Thamar.

Igualmente, cabe preguntarse por las posibilidades de este 
sentido en la atribución del color negro al joven que lleva “el agua 
de los mares” mezclada con su sangre (García Lorca 1996a: 147), 
en una balada de corte tradicional medieval, como en el cuadro del 
negro luchando con el león de La casa de Bernarda Alba.



459Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

Misterio también emite el color negro de los ojos, reiterado en 
distintos poemas, explícito o no. El sentido atractivo recordado más 
arriba, a propósito del refrán dicho por Angustias, manifiesta ambi-
valencia, como ocurre con los “ojos de toro”, del poema “La soltera 
en misa” pues, ante la ausencia de un destinatario explícito, no se 
sabe si la miran a ella o si son los suyos propios.

También misterioso, perturbador e inquietante, pero no nega-
tivo, ni mortuorio, es el color de los ojos en el madrigal de las Suites, 
en que se establece un paralelismo sintáctico entre dos estrofas 
sustentadas en un símil, con una simetría de contenido no revelado, 
aunque quepa entender que las palabras del destinatario van abrién-
dose paso, ampliando su influjo en el yo poético, del mismo modo 
que la mirada de este va extendiéndose sobre la carne de aquel: 

Como las ondas concéntricas 
sobre el agua,  
así en mi corazón  
tus palabras. […] 
Como fuentes abiertas 
frente a la tarde, 
así mis ojos negros 
sobre tu carne (García Lorca 1996a: 258). 

Dado el color de los ojos de Federico García Lorca, podría 
tratarse de un simple calificativo asignado al yo poético, cuando no 
de la imagen lexicalizada de atractivo físico y, también, desde luego, 
una insinuación del ansia contenida, reprimida, por extenderse el yo 
poético por la carne del tú. 

También se alude al negror de la mirada en “Suite de los espejos”:

Cristo 
tenía un espejo 
en cada mano. 
Multiplicaba  
su propio espectro. 
Proyectaba su corazón 



460	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

en las miradas 
negras. 
¡Creo! (García Lorca 1996a: 191).

Con frecuencia se recuerda la simbología religiosa de Lorca 
(por ejemplo, Correa 1956: 41-48, Ramos-Gil 1967: 259-265) y la 
influencia de su madre en esta materia (Gibson [2016] 2018: 36). 
Este poema puede estar inspirado en una imagen real de Cristo, 
quizás repetida en los espejos de una sala —según Isabel García 
Lorca, a Federico le encantaban los espejos (2002: 83), tema 
bastante estudiado (véase, por ejemplo, Hernández Valcárcel 1978: 
227-230; Arango [1995] 1998: 328)— o bien repetida en unas manos 
que se transforman, poéticamente, en “espejos” del dolor infinito 
del Crucificado, prolongado por los siglos. La exclamación con 
que concluye el poema parece una forma de identificación del yo 
poético, connotada también por las “miradas negras”, si bien, de 
nuevo, queda en la ambigüedad si son las del propio Jesús, humi-
llado y difunto, o las de quienes quedan negras, al reflejarse aquel en 
las pupilas. Tampoco aquí resulta unívoca e inequívoca la interpre-
tación, ni, por tanto, cabe verterla en otros contextos semejantes.

El color negro en su vertiente de algo atractivo se encuentra a 
lo largo de toda la producción lorquiana: el pelo negro de la mujer 
evocada en “Elegía”, aunque “va siendo de plata” (García Lorca 
1996a: 89) y no se explicita el polo positivo o negativo de tal atribu-
ción, ha resultado siempre atractivo para los hombres de diferentes 
culturas. También idea positiva connota el lograr “Atar al tiempo 
/ con un cable de noche negra” (García Lorca 1996a: 162), por 
parecer algo deseado.

Sea cual sea el simbolismo del color negro, nunca se borra la 
carga de misterio que transmite su presencia en ciertos poemas, 
particularmente en aquellos en que la suma de varias imágenes críp-
ticas se desliza hacia lo sobrecogedor.

En los años de composición de las Suites, que Lorca dio por 
acabadas en 1928 (García Posada 1996: 894), bajo la influencia de 
Dalí avanzaba hacia una renovación inspirada en las vanguardias, 



461Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

particularmente en el surrealismo. Por entonces, el color negro 
se tornasola más decididamente, y crece el solipsismo simbolista 
o bien onírico. Por ejemplo, en el poema en prosa “Degollación 
del Bautista”: “Al fin vencieron los negros. Pero la gente tenía la 
convicción de que ganarían los rojos” (García Lorca 1996a: 503). 
Aun así, todos, junto con el Bautista, gritan igual y vence el rojo en 
la degollación del Bautista, una degollación que no se sabe si lo es 
en sentido literal pero que parece contradecir la victoria anunciada 
de los indeterminados negros de identidad indefinida.

2.3.	  Muestras de ensamblaje del negro asociado a la idea de 
represión en obras de complejidad vanguardista

Una vez identificado el sentido aquí propuesto, cabe adoptarlo 
como falsilla para obras más crípticas. Como se anunció, los límites 
de espacio impiden centrarse sino en unos pocos ejemplos en que 
quepa aislar el símbolo, y prometer futuros exámenes exhaustivos 
de la funcionalidad en estas obras.

Es opinión común que Poeta en Nueva York denuncia las 
injusticias sociales de la ciudad y, entre ellas, las cometidas contra 
la raza esclavizada en siglos anteriores. Así, Arango, en su análisis 
de símbolos, entendió en poemas como “Los negros” la exposi-
ción por parte de Lorca de su “sufrimiento, miseria y opresión”, la 
“antítesis entre el deseo y la libertad del negro y las fuerzas repre-
sivas”, como antes había hecho con los gitanos ([1995] 1998: 344, 
345, 360-362, 365, 392), su alienación y humillación, su prisión “en 
un traje de conserje” (García Lorca 1996a: 519), aunque sin calibrar 
el sentido, de fácil identificación, entre el color negro, en sí mismo, 
aparte de como raza, y la represión. Por el contrario, Arango 
mantuvo su visión del negro como asociado también a la muerte en 
este libro ([1995] 1998: 347). De aplicar la perspectiva adoptada en 
este trabajo, se colegiría que Lorca descubrió en la realidad de los 
negros neoyorkinos una imagen física coincidente con un símbolo 
personal en que verter novedosamente contenidos existentes ya en 
su producción.



462	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

El símbolo de la quemadura o de lo quemado también compa-
rece en este libro, y el propio yo poético se encarga de desconectarlo 
de la muerte, para enlazarlo tangencialmente con el sufrimiento del 
encierro, aunque el negro del raso mantenga un sentido ambiguo:

Todos comprenden el dolor que se relaciona con la muerte 
pero el verdadero dolor […]
que mantiene despiertas las cosas
es una pequeña quemadura infinita […]
donde los peces cristalizados agonizaban dentro de los 
troncos […],
dientes que callarán aislados por el raso negro (García Lorca 
1996a: 534).

En otro poema, se relaciona con el cáncer: “En la casa donde hay 
un cáncer / […] / brilla por muchos años el fulgor de la quemadura” 
(García Lorca 1996a: 541) y, más adelante, se atribuirá a los caba-
llos, en un fragmento que admite la interpretación de quemadura 
como efecto de la represión, aunque requiere redondear el sentido 
con los ya muy analizados por la tradición crítica, referentes a la 
luna y al agua: 

Se supo el momento preciso de la salvación de nuestra vida 
porque la luna lavó con agua 
las quemaduras de los caballos (García Lorca 1996a: 560).

El “coche de agua negra” en que el yo poético planifica ir a 
Santiago podría tal vez relacionarse con el “agua negra” de Bodas 
de sangre (García Lorca 1996a: 572), pero este ejemplo, como el 
resto de los que pueblan el libro, también merece una mejor aproxi-
mación en el cuerpo del poema en que se inserta. 

Entre otros contextos con presencia del color negro que exigen 
una atención más detallada por la red de símbolos en que se encuen-
tran implicados, cabe señalar cómo en El público, el Hombre 2º 
ruega a Gonzalo que no le haga pasar por el biombo, de donde salen 
las auténticas identidades, y cuando el Director le empuja allí, por 



463Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

el otro extremo aparece una Mujer con pantalones de pijama negro 
(García Lorca 1996b: 286-287), lo que podría entenderse como la 
parte femenina reprimida del personaje, y no tanto muerta. 

En cuanto al único caballo negro, frente a los otros blancos en 
confrontación, desde luego puede verse como el polo negativo del 
pesimismo, según ha estudiado Edwards (1980: 76-78, 87), pero 
también como imagen de represión, que aconseja a Julieta retirarse, 
irse a su sitio y que nadie pase a través de ella (García Lorca 1996b: 
302-304). Igualmente, los bastones negros que ostentan los caballos 
blancos podrían referirse a su circunstancia de oprimidos, pues, pese 
a sus intentos, finalmente no logran su propósito erótico con Julieta.

En Así que pasen cinco años, varias imágenes del color negro, el 
calor y la quema encajan con la interpretación desarrollada en este 
artículo: de manera paralela a como Rosita espera a su novio, en esta 
obra el Joven, “quemado por el amor que crece cada día” (García 
Lorca 1996b: 348) durante cinco años aguardando a su novia, se ve 
obligado a reprimir la pasión hasta que ella vuelva de su viaje, y se 
queja del calor continuamente, pese a aceptar la situación: 

JOVEN: Las seis y con demasiado calor (García Lorca 
1996b: 333).
JOVEN: Hombre solo. Hombre serio. ¡Y con este calor! 
(García Lorca 1996b: 337).

Además, aboga por las cosas “vivas, ardiendo en su sangre” de 
modo muy similar a como lo expresaba Adela —“A mí me gusta 
ver correr lleno de lumbre lo que está quieto y quieto años enteros” 
(1996b: 624)— y se siente “en carne viva. Todo hacia dentro una 
quemadura” (García Lorca 1996b: I, 334). Su amigo, quien, frente 
a la actitud del Joven, se muestra más partidario de no esperar y 
aprovechar la vida según viene, entona una canción con “la llamita 
de San Juan” (García Lorca 1996b: 337) y, en una analogía plástica, 
luego pide abrir la ventana, para aliviar un poco el calor (García 
Lorca 1996b: 339). Ambos personajes y el Viejo se ocultan tras un 
biombo precisamente negro (1996b: 340).



464	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

El Viejo se da aire con un abanico negro, color que podría 
asociarse tanto con el pasado muerto en el que insiste, como con 
los cinco años de represión amorosa expectante del Joven. Cuando 
la Novia rompa el compromiso y devuelva sus regalos al Joven, 
excepto dos abanicos por haberse roto, el Joven dice preferirlo así, 
pues “hacen ahora mismo un aire que me quema la piel” (García 
Lorca 1996b: 362), de modo semejante a como Lorca decía quemarle 
los recuerdos en Eden, según se mencionó más arriba.

Será la Novia la encargada de asociar el negro y el fuego en 
una imagen que, sin embargo, no transmite emociones negativas, 
sino atracción o deseo consciente llevado al extremo. Remite a una 
frase que la Madre dice a la Vecina en Bodas de sangre, sobre el 
negro de los chiquillos, ya citada: la criada indica la conveniencia 
de cerrar los balcones para que el aire no le queme el cutis, y ella 
en cambio manifiesta su deseo de ponerse “negra. Más negra que 
un muchacho” (García Lorca 1996b: 357), “Soy yo la que se quiere 
quemar en otro fuego” (García Lorca 1996b: 361). Esa negrura, 
por tanto, no se presenta como efecto de la represión, sino que se 
relaciona con la idea de exponerse al aire, pese a las consecuencias 
que pueda sufrir. Este ejemplo, como otros, exigen una exploración 
más rigurosa relativa al color de la piel y la posible evolución de su 
simbolismo en las obras lorquianas vanguardistas. 

Por su parte, la muchacha vestida de negro con túnica griega, 
que desea ver a su novio en el fondo del mar, pero se asusta cuando 
pretenden facilitárselo (García Lorca 1996b: 370-375), parece 
apuntar a un contenido explicativo de la actitud del Joven a través 
de un personaje diferente, una actitud que él modifica, aunque 
tarde, como queda aludido cuando le pide al criado que cambie las 
cintas negras a sus zapatos de charol (García Lorca 1996b: 388-389). 

3. Conclusiones

El simbolismo del color negro y de lo “quemado”, tal y como se 
ha analizado en este artículo, ilumina el sentido de diversos pasajes 
lorquianos desde una nueva perspectiva. La mayor parte de los 



465Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

ejemplos aportados en este artículo han sido estudiados por los 
expertos en Lorca, pero sin identificar el matiz que ha intentado 
probarse aquí, presente ya en poemas de 1920 y mantenido a lo 
largo de toda su producción.

Ahora bien, los resultados arrojados demuestran que Lorca no 
fue del todo sistemático en la atribución simbólica: la presencia del 
sentido de represión no niega, sino que se superpone o se yuxta-
pone, según los casos, al sentido convencional. A ambos sentidos, 
además, se suman otros en las mismas obras, en los que exclusiva-
mente cabe advertir formas de metáforas lexicalizadas o una función 
adjetival calificativa, en un sentido denotativo.

La revisión de este sentido del negro y de lo quemado como 
represión no se da por finalizada: debe verificarse de modo exhaus-
tivo, particularmente en los contextos en que se une con otros 
símbolos solipsistas, como asimismo profundizar en los sentidos 
del color de la piel humana negra. En estas páginas solo se abre un 
camino de interpretación que ha probado ya su efectividad en parte. 

Referencias bibliográficas

Arango, Manuel Antonio
[1995] 1998	Símbolo y simbología en la obra de Federico García Lorca. 

Madrid: Fundamentos.

Anderson, Andrew
2003	 García Lorca. Yerma. Valencia: Grant and Cutler LDT.

Bonaddio, Federico
2010	 Federico García Lorca: the Poetics of Self-Consciousness. 

Woodbridge: Tamesis.

Borges, Jorge Luis 
1921 	 “Ultraísmo”. Nosotros. 151, 468.

Boyd, Jade 
2022	 The Experience of Colour in Lorca’s Theater. Cambridge: 

Legenda.



466	 Lexis  Vol. XLIX (1) 2025

Correa, Gustavo 
1956 	 “El simbolismo religioso en la poesía de Federico García 

Lorca”. Hispania. 39, 1, 41-48.

Díaz-plaja, Guillermo 
[1948] 1973	Federico García Lorca. Madrid: Espasa Calpe Gredos.

Doménech, Ricardo
[2008] 2012	 García Lorca y la tragedia española. Madrid: Fundamentos.

Edwards, Gwynne 
1980	 Lorca: The Theater Beneath The Sand. London: Marion 

Boyards.

García Lorca, Federico
1996a 	 Obras completas. I. Poesía. Barcelona: Galaxia Gutemberg.

García Lorca, Federico
1996b	 Obras completas. II. Teatro. Barcelona: Galaxia Gutemberg.

García Lorca, Federico
1997 	 Obras completas. III. Prosa. Barcelona: Galaxia Gutemberg.

García Lorca, Francisco 
[1980] 1998 	Federico y su mundo. Madrid: Alianza tres.

García Lorca, Isabel
2002 	 Recuerdos míos. Barcelona: Tusquets editores.

García Posada, Miguel
1996 	 “Introducción, prólogo y notas”. En Obras completas. I. 9-52, 

849-989.
Gibson, Ian
[2016] 2018 	Vida, pasión y muerte de Federico García Lorca (1898-1936). 

Barcelona: Penguin Random House.

Gil, Juan
2000 	 “La pasión de Santa Eulalia”. Habis. 31, 403-416. 

Guerrero Ruiz, Pedro; Dean- Thacker, Verónica 
1998 	 Federico García Lorca. El color de la poesía. Murcia: Univer-

sidad de Murcia.

Hernández Valcárcel, María del Carmen 
1978 	 La expresión sensorial en cinco poetas del 27. Madrid: Editum.



467Ballesteros  • García Lorca: sus negros y quemados como símbolos de represión 

Lara Pozuelo, Antonio
1973	 El adjetivo en la lírica de Federico García Lorca. Barcelona: 

Ariel. 

López de Castro, Armando 
1990 	 “La aventura poética de Federico García Lorca”. Boletín de la 

Biblioteca Menéndez Pelayo. 66, 167-212. 

Morris, Cyril Brian
1980	 Bodas de sangre. London: Grant and Cutler LTD.

Morris, Cyril Brian
1988 	 La casa de Bernarda Alba. London: Grant and Cutler LTD.

Peral Vega, Emilio
2015	 Pierrot/Lorca: White Carnival of Black Desire. Granada: 

Támesis.

Peral Vega, Emilio
2021	 Pierrot/Lorca: Carnaval blanco del deseo oscuro. Madrid: 

Escolar y Mayo Editores, S.L.

Prieto, Gregorio
s/f (¿1944?) 	Lorca as a painter. London: De La More Press (Alexander 

Moring Ltd.).

Ramos-Gil, Carlos 
1967	 Claves líricas de García Lorca: ensayos sobre la expresión y los 

climas lorquianos. Madrid: Aguilar.

Río, Ángel del
1952 	 Vida y obras de Federico García Lorca. Zaragoza: Heraldo de 

Aragón.

Videla, Gloria 
1963	 El ultraísmo. Madrid: Gredos. <https://archive.org/details/

elultraismo0000glor/page/n5/mode/2up>.

Zardoya, Concha 
1954 	 “La técnica metafórica de Federico García Lorca”. Revista 

Hispánica Moderna. 4, 295-326.

Recepción: 20/04/2024 
Aceptación: 03/03/2025

https://archive.org/details/elultraismo0000glor/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/elultraismo0000glor/page/n5/mode/2up

