
8 Milagros  
Arias Secada

Resumen
El sistema económico capitalista de sobreproducción y consumo ha logrado que tomemos una 
postura de jerarquía y explotación sobre la naturaleza. También nos ha llevado a sobrepasar la 
capacidad de los recursos naturales a través del abuso y la esclavitud de ciertas sociedades. En  
el contexto de crisis socioambiental mundial, la investigación y producción artísticas juegan un 
papel crucial en cuanto son herramientas para imaginar, proyectar y compartir posibles y nuevos 
imaginarios de un mundo habitable más respetuoso. El arte puede ser un acto de resistencia ante 
la negatividad general que fomenta que ya no podemos hacer nada contra el aceleramiento del 
calentamiento global. El reto está en los pequeños cambios colectivos, y, desde el arte, tenemos la 
responsabilidad de actuar no solo a partir de discursos y resultados, sino desde una materialidad 
respetuosa con el medio ambiente y los derechos de las personas. 

Palabras clave
Crisis socioambiental, Arte, Ecología, Responsabilidad del arte, Anticapitalismo.

Reflexiones para resistir desde el quehacer 
artístico. La responsabilidad del arte en  
el contexto de crisis socioambiental y su  
potencial como herramienta anticapitalista 



9 Milagros Arias Secada
Artista e investigadora independiente
ORCID ID https://orcid.org/0009-0002-6925-110X
milariasecada@gmail.com

Figura 1
Línea de agua 
Detalle
2024
Todas las fotos:  
Milagros Arias Secada.  
Archivo de artista, 2024.



10

I 

En el contexto actual de emergencia planetaria, es 
fundamental que tengamos claro que los conflictos 
ambientales no son independientes de los conflictos 
sociales, pues no somos agentes externos del entor-
no natural, y todo aquello que realizamos en la natu-
raleza repercute directamente en las sociedades. Por 
esta razón, debemos cuestionar el concepto de crisis 
medioambiental para incorporar la idea más amplia 
de crisis socioambiental o ecosocial, considerando 
que somos seres ecodependientes —dependemos de 
la naturaleza— (Herrero, 2023) e interdependientes 
—dependemos de la colectividad—.

La crisis ecosocial evidencia: i) que el impacto 
del comportamiento abusivo del ser humano sobre 
la naturaleza tiene efectos perjudiciales para ella y el 
ser humano como especie; ii) la estrecha relación 
que existe entre el descuido hacia la naturaleza y el 
descuido por los derechos de sociedades empobre
cidas y esclavizadas; y iii) que la carga de la conta
minación no es soportada proporcionalmente por 
todas las clases socioeconómicas.

Las éticas ecosociales o socioambientales pro-
ponen integrar el respeto por los derechos humanos 
con el respeto a la naturaleza. Reclaman que las le-
yes que protegen los derechos humanos no son 
equitativas, tanto por sus orígenes patriarcales del 
primer mundo como por su pretensión de ser uni-
versales para todos, sin considerar la esencia y nece-
sidades particulares de aquellas culturas a quienes se 
les ha impuesto. 

El capitalismo, como sistema económico impe-
rante, ha logrado construir una idea disociada entre 
ser humano y naturaleza, rompiendo la relación de 
horizontalidad e interdependencia entre ambos. 
Esta fractura ha permitido el desarrollo de una je-

rarquía vertical que posiciona al ser humano por 
encima de la naturaleza, para hacernos creer bajo 
esa premisa que tenemos la libertad, el derecho y 
hasta la obligación de explotarla como si fuese una 
superficie de recursos infinitos. Dicha disociación 
genera una falta de empatía hacia los entornos natu-
rales, lo que consiente una idea de “dominación” y 
control sobre ellos, e implica, por ende, una falta de 
respeto y cuidado hacia la naturaleza como ser vivo. 
Desde esta misma perspectiva de supremacía, repe-
timos dicho comportamiento hacia nosotros mis-
mos, ya que somos parte de esa unidad, habitamos 
en ella y esa relación es directa e inseparable. 

En los últimos años, términos como sostenible, 
verde, eco, bio, bosque, natural, etc., han sido pro
tagónicos en los discursos políticos, educativos y, 
obviamente, en los comerciales. Lamentablemente, 
quienes divulgan estos términos creen que formarán 
parte del “gran desarrollo sostenible” de manera in-
mediata. No obstante, limitarse a manifestar interés 
por los espacios naturales y la vida saludable nos  
aleja de una verdadera transición hacia una vida  
sustentable. A la misma vez que nos distanciamos, 
colaboramos con la consolidación de un  “lavado 
verde”1 de nuestra imagen que oculta prácticas no 
éticas.

Esto ha llegado al nivel de que incluso partidos 
políticos de la extrema derecha utilizan el discurso 
ecologista como una estrategia para legitimar su 
agenda. Tergiversando los principios ecologistas, al-
gunos Estados han manifestado que “las fronteras 
son el mejor aliado del cambio climático (...) porque 
los migrantes y refugiados no se preocupan por el 
medioambiente, porque no tienen patria” (Martinez, 
2020, p.165). Esto último, además de fomentar un 
discurso de odio hacia la migración, niega la estre-
cha relación existente entre la migración forzada y el 



11

deterioro de los territorios debido a la explotación y 
degradación de sus hábitats por parte de agentes ex-
ternos. 

Pareciera que hemos alcanzado minimizar, 
quitarle valor y desestimar la íntima relación que 
hay entre las desigualdades humanas y las proble-
máticas ecológicas. Los desastres ecológicos impac-
tan sobremanera a los más desfavorecidos; es decir, 
la distribución de la carga contaminante no es equi-
tativa. Aunque un país demuestre que sus emisiones 
de carbono son bajas, hemos de atender el acceso a 
la comercialización de productos contaminantes 
fabricados en otros países. Que un país empobreci-
do genere mayor carga contaminante se justifica 
por la demanda e importación de sus productos por 
países enriquecidos. Según reiterados informes 
mundiales, el 1 % más rico de la población mundial 
es responsable del 16 % de las emisiones globales de 
carbono gracias a su estilo de vida. El 10 % de los 
más ricos generó el 50 % de las emisiones totales a 
nivel mundial (Oxfam, 2023).

Los derechos humanos son un privilegio para 
unos cuantos y el disfrute de una naturaleza saluda-
ble se proyecta como una exclusividad. Como acla-
ra Guha, criticando la ecología profunda: “El dis-
frute de la naturaleza es una parte integral de la 
sociedad de consumo y la naturaleza intocada, el 
prototipo de armonía ecológica” (Guha, 1997,p.38). 
Del mismo modo, el autor comenta sobre la socie-
dad industrial que el crecimiento económico occi-
dental ha descansado históricamente sobre la ex-
plotación económica y ecológica del tercer mundo 
y que “la raíz de los problemas ecológicos globales 
se ubica en la parte desproporcionada de los recur-
sos consumidos por los países industrializados en 
su conjunto y las élites del tercer mundo” (Guha, 
1997, p.39).

La normalizacion de la matanza organizada, la 
masacre de poblaciones nativas, el feminicidio, la es-
clavitud, el comercio sexual y la desaparición forzada 
son consecuencias de un sistema capitalista de la 
muerte. Estas prácticas son herramientas de las estra-
tegias de explotación de los territorios y sus poblacio-
nes para beneficio de las sociedades enriquecidas. 
Aumentan bajo el amparo de las legalidades sistemá-
ticas de las relaciones de poder existentes entre las 
potencias del norte y el sur global, así como entre las 
corporaciones privadas y los estados/empresas. 

El derecho soberano a matar, ejercido en los paí-
ses “subdesarrollados” es lo que Achille Mbembe  
denomina como  necropolítica, donde el capitalismo 
actual se rige por el poder de “ciertos actores interna-
cionales que deciden quién puede vivir y quién debe 
morir en un momento dado, bajo criterios estricta-
mente económicos” (Mbembe, 2011, p. 81).

Es el mismo capitalismo al que Sayak Valencia 
denomina como capitalismo gore, refiriéndose a la 
violencia extrema mediante el

derramamiento de sangre explícito e injustificado 
(como precio a pagar por el tercer mundo que se afe-
rra a seguir las lógicas del capitalismo), al altísimo 
porcentaje de vísceras y desmembramientos, frecuen-
temente mezclados con el crimen organizado, el géne-
ro y los usos predatorios de los cuerpos, todo esto por 
medio de la violencia más explícita como herramienta 
de necroempoderamiento (2010, p. 15).

En este contexto de violencia hacia la humanidad y 
su entorno vital, surgieron cuatro modalidades so-
cioecoéticas, que responden cada una a un vector de 
desigualdades humanas discriminatorias: 
— El ecosocialismo propone atender a la injusta dis-
tribución de las riquezas según las diferentes defini-
ciones actuales de las clases sociales. Rechaza el pro-
ductivismo, el consumismo y cuestiona la utopía de 



12 Figura 2
Línea de agua  
Intervención en paisaje 
con ramas de madera  
y pita.
7 m x 20 cm. 
Geolocalización: 
41°42’02.5”N 1°49’15.8”E 
2024



13



14

sostenibilidad y el ocio mercantilizado. Además, 
critica la cultura capitalista por su inmoralidad so-
cial y ecológica. Propone una transformación socio-
cultural de los valores hacia una cultura de la mo
deración y la idea de no trasplantar, siguiendo la 
práctica colonialista, los modelos de desarrollo del 
norte al sur (Guerra, 2002).
— El ecofeminismo relaciona el binomio mujer- 
naturaleza con la explotación e inferiorización de 
ambas. Critica los abusos cometidos bajo esta dua
lidad y pone en valor la preocupación empírica en-
tre mujeres y la preocupación ecológica asociada  
al cuidado de los demás. De la misma manera, atien-
de a la feminización y naturalización del sistema  
capitalista como estrategias para justificar la repre-
sión, sumisión y el abuso, criticando la dicotomía  
naturaleza-sociedad, mujer-hombre y cuerpo-mente 
(Guerra, 2002).
— La justicia ambiental denuncia el racismo de po-
líticas industriales (discriminación racial-ambien-
tal) y los focos de contaminación en zonas habitadas 
por minorías raciales y pobres. Acusa la herencia del 
racismo en el ambientalismo blanco que se preocu-
paba tan solo por la conservación de la naturaleza 
virgen, y señala su insensibilidad social y discrimi-
nación que opera a través de los vectores de clase 
social, género, raza o pertenencia al tercer mundo 
(Guerra, 2002).
— Por último, el ecologismo de los pobres, que se 
cruza con ideales ecofeministas, se centra en las asi-
metrías socioéticas entre el norte y el sur y la pobreza 
ligada a la destrucción ecológica. Esta postura critica 
el ambientalismo preservacionista, así como tam-
bién el proceso de “creación” del tercer mundo (colo-
nialismo, hegemonía de multinacionales y conso
lidación de la deuda externa). Además, plantea  
una crítica a la opción de universalizar los conceptos 

de desarrollo primermundista. Como sostiene Guha, 
poner en práctica la ecología profunda a escala  
mundial es negativo, pues “las observaciones eco
fascistas siempre se dirigen al Sur y a sus nutridas 
poblaciones, nunca el análisis ecocéntrico sirve para 
denunciar el despilfarro vergonzante del american 
way of life” (estilo de vida estadounidense) (Guha, 
1997).

En el año 2000, Paul Crutzen propuso el térmi-
no Antropoceno para identificar una nueva época 
geológica, caracterizada principalmente por la mo-
dificación del suelo terrestre como consecuencia de 
la intervención humana: la reducción de la biomasa, 
la acidificación de océanos y la desertificación de 
suelos, la deforestación de los bosques y las grandes 
masas de basura y residuos tóxicos  que modifican la 
geografía del planeta. El antropoceno posiciona al 
ser humano como víctima y verdugo, puesto que lo 
califica de culpable de su propio escenario catastró-
fico. En definitiva, el concepto es una expresión ne-
gativa que no plantea una solución, dado que englo-
ba a todos los individuos como seres autodestructivos, 
como una especie viral e invasiva que alimenta su 
propia muerte.

Este sentimiento colectivo de negatividad, cul-
pa y desesperanza ha sido el panorama idóneo para 
promover el aumento del consumismo como una 
herramienta de placebo o carnada hasta que el pla-
neta colapse por completo. 

Pertinentemente, en el año 2016 Jason W. Moo-
re planteó el término Capitaloceno, sosteniendo 
que no es justo atribuir a todas las personas con la 
misma carga de responsabilidad sobre el deterioro  
ecológico, pues hay considerables diferencias socio
económicas entre los grupos humanos que impac-
tan el consumo energético. Moore sugiere que el 
origen del problema radica en la relación directa 



15

que existe entre la hiperproducción del capitalismo 
y el aceleramiento del calentamiento global y sus 
efectos. En este sentido, el Capitaloceno exime al 
sujeto/individuo de ser el total responsable de la 
crisis socioambiental, para enfocar al capitalismo 
como la causa principal del problema (Moore, 
2022).

Moore profundiza en la importancia de eviden-
ciar las enormes diferencias  existentes entre la hue-
lla ecológica individual de las distintas clases socia-
les y la contaminación generada por las grandes 
corporaciones. También propone analizar la “acu-
mulación ilimitada y el imperativo del beneficio a 
cualquier precio que es la base del sistema capitalis-
ta” (Martinez, 2020, p.137).

En consecuencia, este último concepto es  
positivo en cuanto deja de culpar al ser humano en 
tanto individuo de la situación dramática socio
ambiental. Ahora, en vez de creer que somos una 
plaga y que acabaremos con nosotros mismos, po-
demos considerar que hay otro ente al cual comba-
tir, que es el capitalismo y su propuesta clasista y 
ecofascista. 

Finalmente, el 29 de mayo de 2025, la Corte In-
ternacional de Derechos Humanos (CIDH) recono-
ció el derecho humano a una clima sano. Esto con-
lleva la protección y garantía del reconocimiento de 
los saberes tradicionales e indígenas, la participa-
ción de la ciencia y el aporte público de personas 
defensoras del territorio, las cuales son las más des-
favorecidas por la emergencia climática. Este fallo 
advirtió sobre la gravedad de la emergencia climá
tica para América Latina y el Caribe, por ser consi-
deradas regiones altamente vulnerables. De la mis-
ma manera, se replantearon las obligaciones de los 
Estados y empresas contaminantes en relación a la 
justicia ambiental. 

Por todo esto, debemos tener en cuenta que 
nuestra transición a una vida sustentable ha de ser 
colaborativa, feminista, antirracista, anticolonialista 
y anticapitalista. De lo contrario, recaemos en un 
contexto de exclusividad, velando por nuestro pro-
pio bienestar y abundancia, a costa de los sacrificios 
y del empobrecimiento de los demás. 

II

Los conceptos que hemos revisado hasta este punto 
brotan en un contexto contemporáneo; sin embar-
go, hay respuestas que nos alumbran desde los con-
ceptos e ideas de la cosmovisión andina.  

Empezaremos mencionando el concepto de 
ayni, palabra quechua que hace referencia a la reci-
procidad, quizá el principio más representativo de 
culturas ancestrales andinas. Ayni se aplica para la 
reciprocidad y complementariedad del ser humano 
con su entorno, donde coexisten tanto personas, 
plantas, animales, astros, montañas y todos los seres 
del mundo espiritual. El concepto propone actuar 
con conciencia y reciprocidad con la naturaleza, 
pues para el ser andino la naturaleza es la totalidad 
que abarca a todos los seres: somos parte de una 
unidad y a todos se les debe tratar con respeto para 
poder vivir en armonía, como en familia (ayllu). 

El mundo donde vivimos, el que nos contiene, 
nos cuida y nos alimenta es la Pachamama (tierra 
madre), no entendida únicamente como la madre 
procreadora, sino como la que abastece y alimenta. 
Por esta razón, se desarrolla una relación familiar 
para comunicarse con la tierra. Se habla de “criar” la 
tierra y los animales de la misma manera en que se 
cría un hijo. No se educa, ya que esto implica una 
jerarquía, sino que se cría con amor, lo que conlleva 
un constante aprendizaje de todos los involucrados, 



16

un dejarse criar a la misma vez que se cría (Vallado-
lid, 2025, p. 85).

Por otro lado, todo aquello perteneciente a la 
pachamama está dotado de una condición mágica, 
y, dado que las personas provienen del interior de la 
tierra o ukhu pacha, también son sagradas. Así pues, 
al fallecer una persona, inicia un retorno a ese mun-
do interior; por esta razón “se entierra a los muertos 
con la misma idea con la que se coloca una semilla 
en el interior de la tierra, con la mirada hacia el sol y 
cerca al agua para que la vida germine nuevamente” 

(Núñez, 1970, p. 68). De alguna manera, los muer-
tos vuelven a la tierra para ser alimento para ella, así 
como la tierra los había alimentado también.

Otro concepto igualmente importante dentro 
de la cosmovisión andina es el de kai. Desde ella, el 
mundo se entiende desde una composición de tres 
planos: hanan pacha (el mundo de arriba), uku pa­
cha (el mundo de abajo) y kai pacha (el mundo de 
aquí y ahora). De esta manera, nos queda claro que 
el tiempo y el espacio se convierten en conceptos cla-
ves para el entendimiento de la cosmovisión andina 
del mundo y para su relación con el entorno. 

Analizando la relación entre los dos conceptos 
ayni y kai, podemos comprender con claridad la 
pertinente interacción del ser humano con el mun-
do. En pocas palabras: se trata de estar plenamente 
presente en el lugar y el tiempo que se nos ha otorga-
do, para actuar de manera respetuosa y en conexión 
con los otros mundos que complementan la vida. 

Estas ideas, convertidas en dogma de vida para 
las culturas ancestrales andinas, promueven el bien-
estar común y un entendimiento del mundo natural 
más amplio que aquel que predomina en la actuali-
dad occidental. En definitiva, podrían ser puntos de 
partida para incorporar en nuestras sociedades y 
alimentar una visión más positiva ante el posible co-

lapso, pues los conceptos andinos proponen actuar 
con respeto a la naturaleza y demás seres que la ha-
bitan, lo que nos llevaría a retomar la horizontalidad 
que hemos roto y revertir la dominación y explota-
ción que venimos practicando y que abordamos al 
inicio de este artículo.

III

¿Cuál es la responsabilidad del arte en el contexto de 
crisis socioambiental y como herramienta anticapita­
lista?

En el contexto de la crisis ecosocial global,  
la responsabilidad del arte no solo radica en eviden-
ciar o enfocar la crítica en temas sociales y medioam-
bientales, sino también en buscar coherencia con la 
materialidad empleada en la elaboración de la pro-
ducción artística, teniendo en cuenta la pregunta: 
¿qué impacto tiene nuestra obra, tanto ambiental 
como socialmente?

Así pues, es preciso cuestionarnos de dónde 
vienen los materiales que utilizamos en nuestra pro-
ducción artística, hacia dónde van los residuos que 
generamos mientras producimos las piezas, y tam-
bién preguntarnos la capacidad contaminante du-
rante la cadena de producción de dichos materiales. 
En concreto, algunas de las preguntas que debemos 
plantearnos son: ¿Qué materia prima se explota 
para fabricar el material que utilizo en mi obra? ¿Por 
cuáles procesos químicos ha pasado dicha materia? 
¿Cuánto contaminan estos procesos? ¿Cuánta agua 
se ha consumido en su elaboración? ¿A dónde ha 
ido a parar esa agua y los residuos que lleva consigo? 
¿Cuántos kilómetros y cuánto combustible se ha 
gastado hasta llegar a mis manos? ¿Qué tipo de  
residuo generará mi obra con el tiempo? ¿Quién o 
quiénes han fabricado los materiales que deseo  



17

emplear en mi obra? ¿Qué condiciones laborales 
soportan dichas personas? ¿Estas personas se expo-
nen a ser contaminadas en la fabricación de estos 
materiales? ¿Trabajan en condiciones de esclavi-
tud? ¿Habrá explotación infantil? ¿Los materiales 
que utilizo provienen de un bosque que está siendo 
deforestado y por ende, su extracción afecta a  
quienes que viven ahí? 

Podrían parecer preguntas rebuscadas con res-
puestas difíciles de encontrar, y es posible que sin-
tamos que se reducen las alternativas y que,  
finalmente, no hay nada por hacer, pero esa no es la 
intención. Lo que se busca es lo contrario: hacer 
todo lo posible para encontrar otras maneras de ac-
tuar, para involucrarnos en la reversión del proble-
ma del que venimos hablando durante todo el texto. 

Esta manera de actuar no propone el cambio 
radical o absoluto porque no es posible hacerlo de 
esa forma, pero sí sugiere empezar por pequeños 
hábitos que, con el tiempo, nos permitan incorpo-
rar nuevas prácticas. 

Incorporar estas cuestiones en nuestros proce-
sos creativos puede requerir más tiempo de lo habi-
tual y parecer, incluso, contraproducente frente a 
las exigencias externas de la hiperproductividad. 
Sin embargo, constituye un acto de resistencia ante 
la inmediatez y la sobreproducción, pilares funda-
mentales del sistema capitalista.

En definitiva, transformar los ritmos de los 
procesos creativos para dar espacio a nuevas for-
mas de generar proyectos artísticos —responsables 
y respetuosos con la vida de las personas y con el 
medio ambiente, ya sea desde la materialidad, el 
discurso o los medios— constituye un acto de resis-
tencia anticapitalista. También lo es proyectar un 
horizonte de vida distinto, sustentado en una mira-
da activa, colectiva y optimista: una forma de resis-

tir frente a la idea de colapso irremediable que el sis-
tema extractivista e individualista nos ha inculcado.

IV

Desde mi práctica artística y mis procesos de investi-
gación, defiendo la producción artística de bajo im-
pacto socioambiental, donde la obtención de mate-
riales y la elaboración de piezas son respetuosas con 
el entorno y las personas. Así, procuro guardar cohe-
rencia con la importancia de incorporar técnicas res-
ponsables y materiales no contaminantes en el arte 
contemporáneo.  

Considero urgente que las prácticas artísticas se 
posicionen como activadoras y agentes de resistencia 
y resiliencia frente a la crisis ecosocial y el acelerado 
cambio climático. Como motores de transformación, 
no solo a través de sus discursos y resultados, sino 
también mediante una materialidad respetuosa con 
el medio ambiente y con los derechos de las per
sonas.

Los tres proyectos artísticos personales presen-
tados a continuación intentan ser parte de la lucha 
colectiva. Tocan temas como la sequía y el bajo nivel 
de los ríos, la reserva de semillas medicinales como 
acto de preservación y resistencia, y los incendios  
forestales y la deforestación en la Amazonía. Los ma-
teriales utilizados son locales, reciclados y no conta-
minantes. 



1. Línea de agua  

Línea de agua dibuja en el espacio el nivel de agua al 
que ha llegado en algún momento la Riada de Raja-
dell en la Anella Verda (espacio protegido) de Man-
resa, Cataluña, España (ver figuras 1 y 2.)

Esta pieza site specific busca evidenciar el nivel 
de agua que, hasta hace relativamente poco, era más 
alto de lo que se puede observar en la actualidad. 
Esta quebrada estaba llena y ahora solo quedan unos 
centímetros que van disminuyendo con el tiempo. 

En la crisis de sequía de los últimos años, se  
están secando los ríos, lagos y reservas de agua dulce  
a nivel mundial. La desertificación es la transfor
mación de zonas húmedas y semihúmedas en terre-
nos áridos y faltos de nutrientes.  Se considera sequía 
cuando un lugar pierde su capacidad de retención 
de agua para abastecer a animales, plantas y per
sonas. 

Las macroindustrias, la agricultura y ganadería 
intensivas, y el extractivismo del territorio se apro-
pian del agua de los ríos, lagos y reservas (subterrá-
neas y superficiales) para su propia producción, in-
crementando el estrés hídrico de los suelos. Al 
secarse un río, se pierde la biodiversidad vegetal y, 
por ende, la animal. Además, al deteriorarse la masa 
vegetal, aumenta la temperatura local y, en los mo-
mentos de calor extremo, se activan los incendios 
que consumen rápidamente la materia seca. Cuando 
se seca un río, no llega agua a los cultivos y las plan-
tas no desarrollan semillas ni frutos lo suficiente-
mente fuertes para seguir con su producción. Se 
acaba, entonces, el alimento para los animales y 
para las personas, empieza la crisis alimentaria y la 
despoblación en un lugar. 

El territorio del interior de Cataluña, zona don-
de se realizó esta pieza, está siendo devastado por 

monocultivos intensivos desde hace años. Muchas 
veces, estos monocultivos son de especies vegetales 
no endémicas, las cuales requieren más agua de lo 
que su propio entorno les puede dar. Por esta razón, 
se buscan nuevos puntos de abastecimiento de agua, 
secando los ríos subterráneos y anulando la posibili-
dad de afloración de agua hacia la superficie de ma-
nera natural, como en las quebradas, las cuales tam-
bién alimentan ríos. 

Esta intervención se realizó a partir de la reco-
lección de ramas rotas y caídas en el bosque alrede-
dor de la zona de trabajo. Dichas ramas estaban cu-
biertas de Xanthoria parietina (líquenes amarillos), 
lo que caracteriza el color de la pieza y permite que 
resalte en el entorno y sea llamativa para los tran-
seúntes, ya que está al un lado de la senda que cir-
cunda el espacio protegido.

Este proyecto se desarrolló para la quinta edi-
ción del  Festival de Arte y Paisaje en el entorno na-
tural Microscopies, en el año 2024.

Figuras 1 y 2
 

2. Piedras guardianas: 
semillas para un futuro  

Piedras guardianas: semillas para un futuro se desa-
rrolla en el contexto de la residencia becada Pedra 
seca: teoria i acciò, en el territorio del Moianés, pun-
tualmente entre los centros de Arte e Investigación 
Acobert y CACIS, Cataluña, España (figuras 3 y 4).

Este proyecto es una intervención artística den-
tro del espacio de una antigua cantera ubicada en el 
Centre d’Art Contemporani i Sostenibilitat Cacis: 
una pieza que alude a una semilla semi enterrada, 
construida en piedra seca y que en su interior  
resguarda una colección de 22 semillas de plantas 

18



19 Figura 3
Piedras guardianas:  
semillas para un futuro
Intervención en paisaje 
con piedra, semillas,  
madera, cuerda, vidrio.

 
140 cm x 140 cm
Geolocalización: 
41°46’45.0”N 
1°56’44.9”E 
2023



20 Figura 4
Piedras guardianas
Detalle de colección  
de semillas, como parte 
de la intervención
2023



21

medicinales locales, obtenidas a través de distintos 
bancos de semillas y recolectores independientes.

La crisis ecosocial pone en evidencia constante 
el valor de la vida y la muerte, no solamente de las 
personas, sino de los ecosistemas que nos contienen 
y de los cuales somos parte. Las especies vegetales 
son quizás las más sensibles a los efectos del calenta-
miento global y, a la vez, son las que más han resisti-
do a lo largo de la historia de los cambios climáticos 
a los que se ha expuesto el planeta.

Entre los procesos industriales de la alimenta-
ción y los mecanismos de control de consumo, mu-
chas especies vegetales se han visto amenazadas, 
sobre todo las comestibles y las medicinales. Por 
otro lado, las grandes sequías están generando un 
estrés hídrico que afecta directamente a la supervi-
vencia de las plantas y a sus propiedades, además de 
propiciar muchos otros problemas ambientales y 
sociales. Las plantas raras, patrimoniales, autócto-
nas, silvestres o regionales son particularmente vul-
nerables a la extinción. Su pérdida en el tiempo tam-
bién puede conducir a la erosión genética de nuestro 
sistema alimentario.

A lo largo de la historia, las construcciones de 
piedra seca han estado estrechamente vinculadas al 
cultivo y cuidado de plantas comestibles y medicina-
les. Estas edificaciones contienen y sostienen la vida 
del ser humano, los animales, las plantas y el agua, a 
través de viviendas, parcelas, bancales y acueductos. 
Del mismo modo, acompañan los ciclos de la vida y 
la muerte mediante templos y espacios sacralizados. 
La transmisión de las técnicas constructivas en pie-
dra seca está profundamente ligada a lo social, agrí-
cola y festivo; por ello, implica también una cone-
xión con el simbolismo de lo ritual y con su contexto 
ecológico-cultural.

Los espacios construidos con la técnica de pie-
dra seca se caracterizan por generar lugares frescos. 
Con los bancales se logra escalonar el territorio, per-
mitiendo así el flujo de agua y una adecuada ventila-
ción del suelo. Durante el día, las piedras absorben 
los rayos solares, manteniendo la temperatura fresca 
y la humedad de la tierra; durante la noche, el calor 
de las piedras equilibra la temperatura interna de la 
tierra y ayuda a resistir a las heladas, cuidando las 
raíces de las plantas que resguardan. Sobre las pie-
dras de los muretes, crece gran variedad de musgos 
y líquenes, los que aportan nitratos y aguas minera-
les al medio ambiente. En los pequeños espacios que 
quedan entre piedra y piedra, se generan espacios 
para microsistemas y rincones idóneos para ser ha-
bitados por insectos, reptiles e invertebrados, los 
cuales son esenciales para el funcionamiento del 
ecosistema local. Estos animales son alimento para 
las aves, las que son determinantes en el ciclo de la 
recuperación de un suelo vivo y en la propagación 
de la biodiversidad del territorio.

Figuras 3 y 4
 

3. Retrato de SURamérica (España, 2020) 

Esta pieza, tejida con la técnica de telar de cintura 
tradicional andina, representa el área del incendio 
forestal de la Amazonía que empezó en el año 2019. 
Utilizando como referencia principal imágenes sate-
litales de la Administración Nacional de Aeronáuti-
ca y el Espacio (NASA, por sus siglas en inglés), se 
representa el mapa de Suramérica y, en rojo, el área 
correspondiente aproximada al incendio forestal  
(figuras 5, 6 y 7).

En agosto del año 2019 empezó el incendio  
forestal en la Amazonía. La causa principal fue la  



22 Figura 5
Retrato de  
SURamérica
Detalle de tejido.

Figura 6
Retrato de  
SURamérica 
Telar cintura con lanas, 
maderas y trituradora  
reciclados.
140 cm x 140 cm 
2020



23



24

deforestación del territorio, la cual se da por los  
siguientes motivos:
—	el talado comercial e ilegal para el comercio  
	 de madera,
—	 la minería furtiva de oro,
—	 la siembra de hoja de palma, soja y coca,
—	 la industria ganadera,
— la industria agroalimentaria (alta demanda de 
	 productos alimenticios baratos consumidos a  
	 nivel mundial),
— 	el aumento de las temperaturas atmosféricas,
—	 la desertificación y el estrés hídrico.
Las consecuencias de todo esto no solo aceleran el 
calentamiento global, sino que deterioran la biodi-
versidad, y, sobre todo, atentan contra las poblacio-
nes originarias indígenas amazónicas, que están 
siendo desplazadas y cuyos derechos están siendo 
ultrajados.

Dentro de las metodologías usadas para modifi-
car el suelo, además de la tala directa, está el fuego, 
pues, a veces, es más rentable quemar el bosque que 
talar y transportar la madera para su comercializa-
ción. Estos puntos de fuego incrementan a gran ve-
locidad la expansión del incendio forestal, razón por 
la cual este mega incendio no se considera un evento 
natural y sí un acto del ser humano. 

Según los informes de la NASA y del Instituto 
Nacional de Investigaciones Espaciales (INPE), no 
se puede calcular el área exacta correspondiente al 
incendio que empezó en el año 2019, ya que, a pesar 
de que se han logrado controlar algunas zonas, los 
focos de incendio siguen aumentando en otros luga-
res. Sin embargo, se estima que entre 2019 y 2021 el 
área correspondiente al incendio supera las 6 millo-
nes de hectáreas o 6000 km2.

Los elementos que acompañan el tejido de la 
obra artística son tres:
—	Los ganchos de acero utilizados para colgar  
	 carne en los mataderos y que ahora sostienen el 
	 mapa de suramérica;
—	 la máquina trituradora de carne que está conect- 
	 da con los hilos del telar, aludiendo simbólic- 
	 amente a la desaparición del territorio surameri- 
	 cano; 
—	Un trozo de árbol de palmera, donde está instal- 
	 ada la máquina trituradora.
Con estos tres elementos, busco hacer hincapié en 
dos de las principales causas de deforestación y del 
incendio en la Amazonía: el consumo cárnico masi-
vo y la tala expansiva. Cabe anotar que los materia-
les y elementos utilizados son de segundo uso y reci-
clados.

Figuras 5-7



25

Referencias

Corte Interamericana de  
Derechos Humanos. (2025,  
29 de mayo). Opinión consul­
tiva sobre el derecho humano 
a un clima sano.  
https://www.corteidh.or.cr/
docs/opiniones/resumen- 
seriea-32-es.pdf 

Crutzen, P. (2002). Geology  
of mankind. Nature, 415, 23. 
https://doi.org/10.1038/ 
415023a 

Guerra, M. J. (2001). Breve  
introducción a la ética Ecoló­
gica. A. Machado libros.

Guha, R. (1997). El ambienta-
lismo estadounidense y la  
preservación de la naturaleza: 
una crítica tercermundista. 
Ecología Política, (14), 33–46. 

Herrero, Y. (2023). Toma de 
Tierra. Caniche Editorial.

Mbembe, A. (2011). Necro­
política. Melusina. 

Martínez, L. (2020). Utopía 
no es una isla. Espiskaya.

Moore, J. W. (2022). El capita­
lismo en la trama de la vida. 
Ecología y acumulación de  
capital. Traficantes de sueños.

Núñez del Prado Béjar, J. V. 
(1970). El mundo sobrenatu-
ral de los quechuas del Sur  
del Perú a través de la comu-
nidad de Qotobamba, Allpan-
chis Phuturinqa (Cusco, IPA), 
vol. 2: 57-119. 1970

Oxfam. (2023). Igualdad  
climática: un planeta para  
el 99%. Oxfam Intermón.  
https://www.oxfamintermon.
org/es/publicacion/igual-
dad-climatica-planeta-99

Valencia, S. (2010). Capitalis­
mo gore. Melusina.

Valladolid, J. (2005). Impor­
tancia de la conservación in 
situ de la diversidad y varia­
bilidad de las plantas nativas 
cultivadas y sus parientes sil­
vestres y culturales en la región 
andino amazónica del Perú. 
Proyecto Andino de Tecnolo-
gías Campesinas (PRATEC).

Nota

1 Lavado verde, del inglés 
greenwashing, es un término 
acuñado por el ecologista  
Jay Westerveld.    

Figura 7
Retrato de  
SURamérica
Detalle de trituradora  
de carne y telar.


