8 Milagros
Arias Secada

Reflexiones para resistir desde el quehacer
artistico. La responsabilidad del arte en

el contexto de crisis socioambiental y su
potencial como herramienta anticapitalista

Resumen
El sistema econdmico capitalista de sobreproduccién y consumo ha logrado que tomemos una
postura de jerarquia y explotacion sobre la naturaleza. También nos ha llevado a sobrepasar la
capacidad de los recursos naturales a través del abuso y la esclavitud de ciertas sociedades. En
el contexto de crisis socioambiental mundial, la investigacién y produccién artisticas juegan un
papel crucial en cuanto son herramientas para imaginar, proyectar y compartir posibles y nuevos
imaginarios de un mundo habitable mas respetuoso. El arte puede ser un acto de resistencia ante
la negatividad general que fomenta que ya no podemos hacer nada contra el aceleramiento del
calentamiento global. El reto esta en los pequefios cambios colectivos, y, desde el arte, tenemos la
responsabilidad de actuar no solo a partir de discursos y resultados, sino desde una materialidad
respetuosa con el medio ambiente y los derechos de las personas.

Palabras clave
Crisis socioambiental, Arte, Ecologia, Responsabilidad del arte, Anticapitalismo.




9 Milagros Arias Secada
Artista e investigadora independiente
ORCID ID https://orcid.org/0009-0002-6925-110X
milariasecada@gmail.com

Figura 1

Linea de agua

Detalle

2024

Todas las fotos:
Milagros Arias Secada.
Archivo de artista, 2024.




10

En el contexto actual de emergencia planetaria, es
fundamental que tengamos claro que los conflictos
ambientales no son independientes de los conflictos
sociales, pues no somos agentes externos del entor-
no natural, y todo aquello que realizamos en la natu-
raleza repercute directamente en las sociedades. Por
esta razon, debemos cuestionar el concepto de crisis
medioambiental para incorporar la idea mas amplia
de crisis socioambiental o ecosocial, considerando
que somos seres ecodependientes —dependemos de
la naturaleza— (Herrero, 2023) e interdependientes
—dependemos de la colectividad—.

La crisis ecosocial evidencia: i) que el impacto
del comportamiento abusivo del ser humano sobre
la naturaleza tiene efectos perjudiciales para ella y el
ser humano como especie; ii) la estrecha relacién
que existe entre el descuido hacia la naturaleza y el
descuido por los derechos de sociedades empobre-
cidas y esclavizadas; vy iii) que la carga de la conta-
minacién no es soportada proporcionalmente por
todas las clases socioecondmicas.

Las éticas ecosociales o socioambientales pro-
ponen integrar el respeto por los derechos humanos
con el respeto a la naturaleza. Reclaman que las le-
yes que protegen los derechos humanos no son
equitativas, tanto por sus origenes patriarcales del
primer mundo como por su pretensién de ser uni-
versales para todos, sin considerar la esencia y nece-
sidades particulares de aquellas culturas a quienes se
les ha impuesto.

El capitalismo, como sistema econdémico impe-
rante, ha logrado construir una idea disociada entre
ser humano y naturaleza, rompiendo la relacién de
horizontalidad e interdependencia entre ambos.

Esta fractura ha permitido el desarrollo de una je-

rarquia vertical que posiciona al ser humano por
encima de la naturaleza, para hacernos creer bajo
esa premisa que tenemos la libertad, el derecho y
hasta la obligacion de explotarla como si fuese una
superficie de recursos infinitos. Dicha disociacién
genera una falta de empatia hacia los entornos natu-
rales, lo que consiente una idea de “dominacién” y
control sobre ellos, e implica, por ende, una falta de
respeto y cuidado hacia la naturaleza como ser vivo.
Desde esta misma perspectiva de supremacia, repe-
timos dicho comportamiento hacia nosotros mis-
mos, ya que somos parte de esa unidad, habitamos
en ella y esa relacion es directa e inseparable.

En los dltimos afos, términos como sostenible,
verde, eco, bio, bosque, natural, etc., han sido pro-
tagénicos en los discursos politicos, educativos vy,
obviamente, en los comerciales. Lamentablemente,
quienes divulgan estos términos creen que formaran
parte del “gran desarrollo sostenible” de manera in-
mediata. No obstante, limitarse a manifestar interés
por los espacios naturales y la vida saludable nos
aleja de una verdadera transicion hacia una vida
sustentable. A la misma vez que nos distanciamos,
colaboramos con la consolidacién de un “lavado
verde” de nuestra imagen que oculta pricticas no
éticas.

Esto ha llegado al nivel de que incluso partidos
politicos de la extrema derecha utilizan el discurso
ecologista como una estrategia para legitimar su
agenda. Tergiversando los principios ecologistas, al-
gunos Estados han manifestado que “las fronteras
son el mejor aliado del cambio climdtico (...) porque
los migrantes y refugiados no se preocupan por el
medioambiente, porque no tienen patria” (Martinez,
2020, p.165). Esto dltimo, ademds de fomentar un
discurso de odio hacia la migracion, niega la estre-

cha relacién existente entre la migracién forzada y el




11

deterioro de los territorios debido a la explotacién y
degradacion de sus habitats por parte de agentes ex-
ternos.

Pareciera que hemos alcanzado minimizar,
quitarle valor y desestimar la intima relacién que
hay entre las desigualdades humanas y las proble-
maticas ecoldgicas. Los desastres ecoldgicos impac-
tan sobremanera a los mas desfavorecidos; es decir,
la distribucién de la carga contaminante no es equi-
tativa. Aunque un pafs demuestre que sus emisiones
de carbono son bajas, hemos de atender el acceso a
la comercializacién de productos contaminantes
fabricados en otros paises. Que un pais empobreci-
do genere mayor carga contaminante se justifica
por la demanda e importacién de sus productos por
paises enriquecidos. Segun reiterados informes
mundiales, el 1 % mads rico de la poblacién mundial
es responsable del 16 % de las emisiones globales de
carbono gracias a su estilo de vida. El 10 % de los
mas ricos generd el 50 % de las emisiones totales a
nivel mundial (Oxfam, 2023).

Los derechos humanos son un privilegio para
unos cuantos y el disfrute de una naturaleza saluda-
ble se proyecta como una exclusividad. Como acla-
ra Guha, criticando la ecologia profunda: “El dis-
frute de la naturaleza es una parte integral de la
sociedad de consumo y la naturaleza intocada, el
prototipo de armonia ecoldgica” (Guha, 1997,p.38).
Del mismo modo, el autor comenta sobre la socie-
dad industrial que el crecimiento econémico occi-
dental ha descansado histéricamente sobre la ex-
plotacién econdémica y ecoldgica del tercer mundo
y que “la raiz de los problemas ecolégicos globales
se ubica en la parte desproporcionada de los recur-
sos consumidos por los paises industrializados en
su conjunto y las élites del tercer mundo” (Guha,
1997, p.39).

La normalizacion de la matanza organizada, la
masacre de poblaciones nativas, el feminicidio, la es-
clavitud, el comercio sexual y la desaparicion forzada
son consecuencias de un sistema capitalista de la
muerte. Estas practicas son herramientas de las estra-
tegias de explotacion de los territorios y sus poblacio-
nes para beneficio de las sociedades enriquecidas.
Aumentan bajo el amparo de las legalidades sistemd-
ticas de las relaciones de poder existentes entre las
potencias del norte y el sur global, asi como entre las
corporaciones privadas y los estados/empresas.

El derecho soberano a matar, ejercido en los pai-
ses “subdesarrollados” es lo que Achille Mbembe
denomina como necropolitica, donde el capitalismo
actual se rige por el poder de “ciertos actores interna-
cionales que deciden quién puede vivir y quién debe
morir en un momento dado, bajo criterios estricta-
mente econémicos” (Mbembe, 2011, p. 81).

Es el mismo capitalismo al que Sayak Valencia
denomina como capitalismo gore, refiriéndose a la
violencia extrema mediante el

derramamiento de sangre explicito e injustificado

(como precio a pagar por el tercer mundo que se afe-

rra a seguir las l6gicas del capitalismo), al altisimo

porcentaje de visceras y desmembramientos, frecuen-
temente mezclados con el crimen organizado, el géne-
ro y los usos predatorios de los cuerpos, todo esto por
medio de la violencia més explicita como herramienta

de necroempoderamiento (2010, p. 15).

En este contexto de violencia hacia la humanidad y
su entorno vital, surgieron cuatro modalidades so-
cioecoéticas, que responden cada una a un vector de
desigualdades humanas discriminatorias:

— El ecosocialismo propone atender a la injusta dis-
tribucién de las riquezas segun las diferentes defini-
ciones actuales de las clases sociales. Rechaza el pro-

ductivismo, el consumismo y cuestiona la utopia de




Figura 2

Linea de agua
Intervencion en paisaje
con ramas de madera

y pita.

7 mx20cm.
Geolocalizacion:
41°42°02.5”N 1°49'15.8"E
2024







14

sostenibilidad y el ocio mercantilizado. Ademas,
critica la cultura capitalista por su inmoralidad so-
cial y ecolégica. Propone una transformacién socio-
cultural de los valores hacia una cultura de la mo-
deracién y la idea de no trasplantar, siguiendo la
practica colonialista, los modelos de desarrollo del
norte al sur (Guerra, 2002).

— El ecofeminismo relaciona el binomio mujer-
naturaleza con la explotacién e inferiorizacién de
ambas. Critica los abusos cometidos bajo esta dua-
lidad y pone en valor la preocupacién empirica en-
tre mujeres y la preocupacion ecoldgica asociada
al cuidado de los demas. De la misma manera, atien-
de a la feminizacién y naturalizaciéon del sistema
capitalista como estrategias para justificar la repre-
sién, sumisién y el abuso, criticando la dicotomia
naturaleza-sociedad, mujer-hombre y cuerpo-mente
(Guerra, 2002).

— La justicia ambiental denuncia el racismo de po-
liticas industriales (discriminacién racial-ambien-
tal) y los focos de contaminacién en zonas habitadas
por minorias raciales y pobres. Acusa la herencia del
racismo en el ambientalismo blanco que se preocu-
paba tan solo por la conservacién de la naturaleza
virgen, y sefala su insensibilidad social y discrimi-
nacion que opera a través de los vectores de clase
social, género, raza o pertenencia al tercer mundo
(Guerra, 2002).

— Por ultimo, el ecologismo de los pobres, que se
cruza con ideales ecofeministas, se centra en las asi-
metrias socioéticas entre el norte y el sur y la pobreza
ligada a la destruccidn ecoldgica. Esta postura critica
el ambientalismo preservacionista, asi como tam-
bién el proceso de “creacion” del tercer mundo (colo-
nialismo, hegemonifa de multinacionales y conso-
lidacién de la deuda externa). Ademds, plantea

una critica a la opcién de universalizar los conceptos

de desarrollo primermundista. Como sostiene Guha,
poner en practica la ecologia profunda a escala
mundial es negativo, pues “las observaciones eco-
fascistas siempre se dirigen al Sur y a sus nutridas
poblaciones, nunca el analisis ecocéntrico sirve para
denunciar el despilfarro vergonzante del american
way of life” (estilo de vida estadounidense) (Guha,
1997).

En el afio 2000, Paul Crutzen propuso el térmi-
no Antropoceno para identificar una nueva época
geoldgica, caracterizada principalmente por la mo-
dificacién del suelo terrestre como consecuencia de
la intervencién humana: la reduccién de la biomasa,
la acidificacion de océanos y la desertificacién de
suelos, la deforestacion de los bosques y las grandes
masas de basura y residuos téxicos que modifican la
geografia del planeta. El antropoceno posiciona al
ser humano como victima y verdugo, puesto que lo
califica de culpable de su propio escenario catastré-
fico. En definitiva, el concepto es una expresion ne-
gativa que no plantea una solucién, dado que englo-
baatodoslosindividuoscomoseresautodestructivos,
como una especie viral e invasiva que alimenta su
propia muerte.

Este sentimiento colectivo de negatividad, cul-
pa y desesperanza ha sido el panorama idéneo para
promover el aumento del consumismo como una
herramienta de placebo o carnada hasta que el pla-
neta colapse por completo.

Pertinentemente, en el ano 2016 Jason W. Moo-
re plante6 el término Capitaloceno, sosteniendo
que no es justo atribuir a todas las personas con la
misma carga de responsabilidad sobre el deterioro
ecoldgico, pues hay considerables diferencias socio-
econdémicas entre los grupos humanos que impac-
tan el consumo energético. Moore sugiere que el

origen del problema radica en la relacion directa




15

que existe entre la hiperproduccién del capitalismo
y el aceleramiento del calentamiento global y sus
efectos. En este sentido, el Capitaloceno exime al
sujeto/individuo de ser el total responsable de la
crisis socioambiental, para enfocar al capitalismo
como la causa principal del problema (Moore,
2022).

Moore profundiza en la importancia de eviden-
ciar las enormes diferencias existentes entre la hue-
lla ecolégica individual de las distintas clases socia-
les y la contaminacién generada por las grandes
corporaciones. También propone analizar la “acu-
mulacién ilimitada y el imperativo del beneficio a
cualquier precio que es la base del sistema capitalis-
ta” (Martinez, 2020, p.137).

En consecuencia, este ultimo concepto es
positivo en cuanto deja de culpar al ser humano en
tanto individuo de la situacién dramdtica socio-
ambiental. Ahora, en vez de creer que somos una
plaga y que acabaremos con nosotros mismos, po-
demos considerar que hay otro ente al cual comba-
tir, que es el capitalismo y su propuesta clasista y
ecofascista.

Finalmente, el 29 de mayo de 2025, la Corte In-
ternacional de Derechos Humanos (CIDH) recono-
ci6 el derecho humano a una clima sano. Esto con-
lleva la proteccién y garantia del reconocimiento de
los saberes tradicionales e indigenas, la participa-
cién de la ciencia y el aporte publico de personas
defensoras del territorio, las cuales son las mds des-
favorecidas por la emergencia climatica. Este fallo
advirti6 sobre la gravedad de la emergencia clima-
tica para América Latina y el Caribe, por ser consi-
deradas regiones altamente vulnerables. De la mis-
ma manera, se replantearon las obligaciones de los
Estados y empresas contaminantes en relacién a la

justicia ambiental.

Por todo esto, debemos tener en cuenta que
nuestra transicion a una vida sustentable ha de ser
colaborativa, feminista, antirracista, anticolonialista
y anticapitalista. De lo contrario, recaemos en un
contexto de exclusividad, velando por nuestro pro-
pio bienestar y abundancia, a costa de los sacrificios

y del empobrecimiento de los demas.

Los conceptos que hemos revisado hasta este punto
brotan en un contexto contemporaneo; sin embar-
go, hay respuestas que nos alumbran desde los con-
ceptos e ideas de la cosmovisién andina.

Empezaremos mencionando el concepto de
ayni, palabra quechua que hace referencia a la reci-
procidad, quizd el principio mas representativo de
culturas ancestrales andinas. Ayni se aplica para la
reciprocidad y complementariedad del ser humano
con su entorno, donde coexisten tanto personas,
plantas, animales, astros, montafias y todos los seres
del mundo espiritual. El concepto propone actuar
con conciencia y reciprocidad con la naturaleza,
pues para el ser andino la naturaleza es la totalidad
que abarca a todos los seres: somos parte de una
unidad y a todos se les debe tratar con respeto para
poder vivir en armonia, como en familia (ayllu).

El mundo donde vivimos, el que nos contiene,
nos cuida y nos alimenta es la Pachamama (tierra
madre), no entendida inicamente como la madre
procreadora, sino como la que abastece y alimenta.
Por esta razon, se desarrolla una relacién familiar
para comunicarse con la tierra. Se habla de “criar” la
tierra y los animales de la misma manera en que se
cria un hijo. No se educa, ya que esto implica una
jerarquia, sino que se cria con amor, lo que conlleva

un constante aprendizaje de todos los involucrados,




16

un dejarse criar a la misma vez que se cria (Vallado-
lid, 2025, p. 85).

Por otro lado, todo aquello perteneciente a la
pachamama estd dotado de una condicién maégica,
y, dado que las personas provienen del interior de la
tierra o ukhu pacha, también son sagradas. Asi pues,
al fallecer una persona, inicia un retorno a ese mun-
do interior; por esta razon “se entierra a los muertos
con la misma idea con la que se coloca una semilla
en el interior de la tierra, con la mirada hacia el sol y
cerca al agua para que la vida germine nuevamente”
(Nuiiez, 1970, p. 68). De alguna manera, los muer-
tos vuelven a la tierra para ser alimento para ella, as{
como la tierra los habia alimentado también.

Otro concepto igualmente importante dentro
de la cosmovision andina es el de kai. Desde ella, el
mundo se entiende desde una composicién de tres
planos: hanan pacha (el mundo de arriba), uku pa-
cha (el mundo de abajo) y kai pacha (el mundo de
aqui y ahora). De esta manera, nos queda claro que
el tiempo y el espacio se convierten en conceptos cla-
ves para el entendimiento de la cosmovisién andina
del mundo y para su relacién con el entorno.

Analizando la relacién entre los dos conceptos
ayni y kai, podemos comprender con claridad la
pertinente interaccién del ser humano con el mun-
do. En pocas palabras: se trata de estar plenamente
presente en el lugar y el tiempo que se nos ha otorga-
do, para actuar de manera respetuosa y en conexién
con los otros mundos que complementan la vida.

Estas ideas, convertidas en dogma de vida para
las culturas ancestrales andinas, promueven el bien-
estar comun y un entendimiento del mundo natural
mas amplio que aquel que predomina en la actuali-
dad occidental. En definitiva, podrian ser puntos de
partida para incorporar en nuestras sociedades y

alimentar una vision mas positiva ante el posible co-

lapso, pues los conceptos andinos proponen actuar
con respeto a la naturaleza y demas seres que la ha-
bitan, lo que nos llevaria a retomar la horizontalidad
que hemos roto y revertir la dominacién y explota-
cién que venimos practicando y que abordamos al

inicio de este articulo.

sCudl es la responsabilidad del arte en el contexto de
crisis socioambiental y como herramienta anticapita-
lista?

En el contexto de la crisis ecosocial global,
la responsabilidad del arte no solo radica en eviden-
ciar o enfocar la critica en temas sociales y medioam-
bientales, sino también en buscar coherencia con la
materialidad empleada en la elaboracién de la pro-
duccién artistica, teniendo en cuenta la pregunta:
;qué impacto tiene nuestra obra, tanto ambiental
como socialmente?

Asi pues, es preciso cuestionarnos de dénde
vienen los materiales que utilizamos en nuestra pro-
duccidn artistica, hacia dénde van los residuos que
generamos mientras producimos las piezas, y tam-
bién preguntarnos la capacidad contaminante du-
rante la cadena de produccion de dichos materiales.
En concreto, algunas de las preguntas que debemos
plantearnos son: ;Qué materia prima se explota
para fabricar el material que utilizo en mi obra? ; Por
cudles procesos quimicos ha pasado dicha materia?
;Cudnto contaminan estos procesos? ;Cuanta agua
se ha consumido en su elaboracién? ;A dénde ha
ido a parar esa agua y los residuos que lleva consigo?
;Cudntos kilometros y cudnto combustible se ha
gastado hasta llegar a mis manos? ;Qué tipo de
residuo generara mi obra con el tiempo? ;Quién o

quiénes han fabricado los materiales que deseo




17

emplear en mi obra? ;Qué condiciones laborales
soportan dichas personas? ;Estas personas se expo-
nen a ser contaminadas en la fabricacién de estos
materiales? ;Trabajan en condiciones de esclavi-
tud? ;Habra explotacién infantil? ;Los materiales
que utilizo provienen de un bosque que esta siendo
deforestado y por ende, su extraccién afecta a
quienes que viven ahi?

Podrian parecer preguntas rebuscadas con res-
puestas dificiles de encontrar, y es posible que sin-
tamos que se reducen las alternativas y que,
finalmente, no hay nada por hacer, pero esa no es la
intencién. Lo que se busca es lo contrario: hacer
todo lo posible para encontrar otras maneras de ac-
tuar, para involucrarnos en la reversién del proble-
ma del que venimos hablando durante todo el texto.

Esta manera de actuar no propone el cambio
radical o absoluto porque no es posible hacerlo de
esa forma, pero si sugiere empezar por pequenios
hébitos que, con el tiempo, nos permitan incorpo-
rar nuevas practicas.

Incorporar estas cuestiones en nuestros proce-
sos creativos puede requerir mds tiempo de lo habi-
tual y parecer, incluso, contraproducente frente a
las exigencias externas de la hiperproductividad.
Sin embargo, constituye un acto de resistencia ante
la inmediatez y la sobreproduccion, pilares funda-
mentales del sistema capitalista.

En definitiva, transformar los ritmos de los
procesos creativos para dar espacio a nuevas for-
mas de generar proyectos artisticos —responsables
y respetuosos con la vida de las personas y con el
medio ambiente, ya sea desde la materialidad, el
discurso o los medios— constituye un acto de resis-
tencia anticapitalista. También lo es proyectar un
horizonte de vida distinto, sustentado en una mira-

da activa, colectiva y optimista: una forma de resis-

tir frente a la idea de colapso irremediable que el sis-

tema extractivista e individualista nos ha inculcado.

v

Desde mi practica artistica y mis procesos de investi-
gacion, defiendo la produccion artistica de bajo im-
pacto socioambiental, donde la obtencién de mate-
riales y la elaboracién de piezas son respetuosas con
el entorno y las personas. Asi, procuro guardar cohe-
rencia con la importancia de incorporar técnicas res-
ponsables y materiales no contaminantes en el arte
contemporaneo.

Considero urgente que las practicas artisticas se
posicionen como activadoras y agentes de resistencia
y resiliencia frente a la crisis ecosocial y el acelerado
cambio climatico. Como motores de transformacion,
no solo a través de sus discursos y resultados, sino
también mediante una materialidad respetuosa con
el medio ambiente y con los derechos de las per-
sonas.

Los tres proyectos artisticos personales presen-
tados a continuacién intentan ser parte de la lucha
colectiva. Tocan temas como la sequia y el bajo nivel
de los rios, la reserva de semillas medicinales como
acto de preservacion y resistencia, y los incendios
forestales y la deforestacion en la Amazonia. Los ma-
teriales utilizados son locales, reciclados y no conta-
minantes.




18

1. Linea de agua

Linea de agua dibuja en el espacio el nivel de agua al
que ha llegado en algin momento la Riada de Raja-
dell en la Anella Verda (espacio protegido) de Man-
resa, Catalufia, Espafa (ver figuras 1y 2.)

Esta pieza site specific busca evidenciar el nivel
de agua que, hasta hace relativamente poco, era mas
alto de lo que se puede observar en la actualidad.
Esta quebrada estaba llena y ahora solo quedan unos
centimetros que van disminuyendo con el tiempo.

En la crisis de sequia de los ultimos afios, se
estan secando los rios, lagos y reservas de agua dulce
a nivel mundial. La desertificacién es la transfor-
macién de zonas himedas y semihtiimedas en terre-
nos aridos y faltos de nutrientes. Se considera sequia
cuando un lugar pierde su capacidad de retencién
de agua para abastecer a animales, plantas y per-
sonas.

Las macroindustrias, la agricultura y ganaderia
intensivas, y el extractivismo del territorio se apro-
pian del agua de los rios, lagos y reservas (subterra-
neas y superficiales) para su propia produccién, in-
crementando el estrés hidrico de los suelos. Al
secarse un rio, se pierde la biodiversidad vegetal y,
por ende, la animal. Ademds, al deteriorarse la masa
vegetal, aumenta la temperatura local y, en los mo-
mentos de calor extremo, se activan los incendios
que consumen rapidamente la materia seca. Cuando
se seca un rio, no llega agua a los cultivos y las plan-
tas no desarrollan semillas ni frutos lo suficiente-
mente fuertes para seguir con su produccién. Se
acaba, entonces, el alimento para los animales y
para las personas, empieza la crisis alimentaria y la
despoblacion en un lugar.

El territorio del interior de Catalufia, zona don-
de se realizd esta pieza, estd siendo devastado por

monocultivos intensivos desde hace afos. Muchas
veces, estos monocultivos son de especies vegetales
no endémicas, las cuales requieren mas agua de lo
que su propio entorno les puede dar. Por esta razon,
se buscan nuevos puntos de abastecimiento de agua,
secando los rios subterrdneos y anulando la posibili-
dad de afloracién de agua hacia la superficie de ma-
nera natural, como en las quebradas, las cuales tam-
bién alimentan rios.

Esta intervencion se realizé a partir de la reco-
leccién de ramas rotas y caidas en el bosque alrede-
dor de la zona de trabajo. Dichas ramas estaban cu-
biertas de Xanthoria parietina (liquenes amarillos),
lo que caracteriza el color de la pieza y permite que
resalte en el entorno y sea llamativa para los tran-
sedntes, ya que estd al un lado de la senda que cir-
cunda el espacio protegido.

Este proyecto se desarrollé para la quinta edi-
cién del Festival de Arte y Paisaje en el entorno na-

tural Microscopies, en el afio 2024.

Figuras 1y 2

2. Piedras guardianas:
semillas para un futuro

Piedras guardianas: semillas para un futuro se desa-
rrolla en el contexto de la residencia becada Pedra
seca: teoria i accio, en el territorio del Moianés, pun-
tualmente entre los centros de Arte e Investigacion
Acobert y CACIS, Cataluiia, Espafa (figuras 3 y 4).

Este proyecto es una intervencion artistica den-
tro del espacio de una antigua cantera ubicada en el
Centre dArt Contemporani i Sostenibilitat Cacis:
una pieza que alude a una semilla semi enterrada,
construida en piedra seca y que en su interior

resguarda una coleccién de 22 semillas de plantas




19

Figura 3

Piedras guardianas:
semillas para un futuro
Intervencion en paisaje
con piedra, semillas,
madera, cuerda, vidrio.

140 cm x 140 cm
Geolocalizacion:
41°46’45.0"N
1°56’'44.9"E
2023




20

Figura 4

Piedras guardianas
Detalle de coleccioén

de semillas, como parte
de la intervencion

2023

. :.r ("\; "‘t‘l;.ﬁ! "’q"i '
' a"”"

-




21

medicinales locales, obtenidas a través de distintos
bancos de semillas y recolectores independientes.

La crisis ecosocial pone en evidencia constante
el valor de la vida y la muerte, no solamente de las
personas, sino de los ecosistemas que nos contienen
y de los cuales somos parte. Las especies vegetales
son quizds las mds sensibles a los efectos del calenta-
miento global y, a la vez, son las que mds han resisti-
do alo largo de la historia de los cambios climdticos
alos que se ha expuesto el planeta.

Entre los procesos industriales de la alimenta-
cién y los mecanismos de control de consumo, mu-
chas especies vegetales se han visto amenazadas,
sobre todo las comestibles y las medicinales. Por
otro lado, las grandes sequias estan generando un
estrés hidrico que afecta directamente a la supervi-
vencia de las plantas y a sus propiedades, ademds de
propiciar muchos otros problemas ambientales y
sociales. Las plantas raras, patrimoniales, autocto-
nas, silvestres o regionales son particularmente vul-
nerables a la extincién. Su pérdida en el tiempo tam-
bién puede conducir a la erosion genética de nuestro
sistema alimentario.

A lo largo de la historia, las construcciones de
piedra seca han estado estrechamente vinculadas al
cultivo y cuidado de plantas comestibles y medicina-
les. Estas edificaciones contienen y sostienen la vida
del ser humano, los animales, las plantas y el agua, a
través de viviendas, parcelas, bancales y acueductos.
Del mismo modo, acompaian los ciclos de la vida y
la muerte mediante templos y espacios sacralizados.
La transmision de las técnicas constructivas en pie-
dra seca estd profundamente ligada a lo social, agri-
cola y festivo; por ello, implica también una cone-
xi6n con el simbolismo de lo ritual y con su contexto

ecolégico-cultural.

Los espacios construidos con la técnica de pie-
dra seca se caracterizan por generar lugares frescos.
Conlos bancales se logra escalonar el territorio, per-
mitiendo asi el flujo de agua y una adecuada ventila-
cién del suelo. Durante el dia, las piedras absorben
los rayos solares, manteniendo la temperatura fresca
y la humedad de la tierra; durante la noche, el calor
de las piedras equilibra la temperatura interna de la
tierra y ayuda a resistir a las heladas, cuidando las
raices de las plantas que resguardan. Sobre las pie-
dras de los muretes, crece gran variedad de musgos
y liquenes, los que aportan nitratos y aguas minera-
les al medio ambiente. En los pequefos espacios que
quedan entre piedra y piedra, se generan espacios
para microsistemas y rincones idéneos para ser ha-
bitados por insectos, reptiles e invertebrados, los
cuales son esenciales para el funcionamiento del
ecosistema local. Estos animales son alimento para
las aves, las que son determinantes en el ciclo de la
recuperacién de un suelo vivo y en la propagacién
de la biodiversidad del territorio.

Figuras 3y 4

3. Retrato de SURamérica (Espaiia, 2020)

Esta pieza, tejida con la técnica de telar de cintura
tradicional andina, representa el area del incendio
forestal de la Amazonia que empez6 en el afio 2019.
Utilizando como referencia principal imagenes sate-
litales de la Administracién Nacional de Aeronauti-
cay el Espacio (NASA, por sus siglas en inglés), se
representa el mapa de Suramérica y, en rojo, el drea
correspondiente aproximada al incendio forestal
(figuras 5,6y 7).

En agosto del afio 2019 empez6 el incendio
forestal en la Amazonia. La causa principal fue la




22

Figura 5

Retrato de
SURamérica
Detalle de tejido.

Figura 6

Retrato de
SURamérica

Telar cintura con lanas,
maderas y trituradora
reciclados.

140 cm x 140 cm
2020







24

deforestacion del territorio, la cual se da por los

siguientes motivos:

— el talado comercial e ilegal para el comercio
de madera,

— la minerfa furtiva de oro,

— la siembra de hoja de palma, soja y coca,

— la industria ganadera,

— la industria agroalimentaria (alta demanda de
productos alimenticios baratos consumidos a
nivel mundial),

— el aumento de las temperaturas atmosféricas,
— la desertificacion y el estrés hidrico.
Las consecuencias de todo esto no solo aceleran el
calentamiento global, sino que deterioran la biodi-
versidad, y, sobre todo, atentan contra las poblacio-
nes originarias indigenas amazdénicas, que estdn
siendo desplazadas y cuyos derechos estan siendo
ultrajados.

Dentro de las metodologias usadas para modifi-
car el suelo, ademads de la tala directa, esta el fuego,
pues, a veces, es mds rentable quemar el bosque que
talar y transportar la madera para su comercializa-
cién. Estos puntos de fuego incrementan a gran ve-
locidad la expansién del incendio forestal, razén por
la cual este mega incendio no se considera un evento
natural y si un acto del ser humano.

Segun los informes de la NASA y del Instituto
Nacional de Investigaciones Espaciales (INPE), no
se puede calcular el drea exacta correspondiente al
incendio que empez0 en el afio 2019, ya que, a pesar
de que se han logrado controlar algunas zonas, los
focos de incendio siguen aumentando en otros luga-
res. Sin embargo, se estima que entre 2019 y 2021 el
drea correspondiente al incendio supera las 6 millo-
nes de hectdreas o 6000 km?

Los elementos que acompanan el tejido de la
obra artistica son tres:

— Los ganchos de acero utilizados para colgar
carne en los mataderos y que ahora sostienen el
mapa de suramérica;

— la maquina trituradora de carne que estd conect-
da con los hilos del telar, aludiendo simbdlic-
amente a la desaparicién del territorio surameri-
cano;

— Un trozo de arbol de palmera, donde estd instal-
ada la maquina trituradora.

Con estos tres elementos, busco hacer hincapié en
dos de las principales causas de deforestacion y del
incendio en la Amazonia: el consumo carnico masi-
vo y la tala expansiva. Cabe anotar que los materia-
les y elementos utilizados son de segundo uso y reci-
clados.

Figuras 5-7




25 Figura 7
Retrato de
SURamérica
Detalle de trituradora
de carne y telar.

Nota

1 Lavado verde, del inglés
greenwashing, es un término
acufiado por el ecologista
Jay Westerveld.

Referencias

Corte Interamericana de
Derechos Humanos. (2025,
29 de mayo). Opinidn consul-
tiva sobre el derecho humano
a un clima sano.
https://www.corteidh.or.cr/
docs/opiniones/resumen.
seriea 32 es.pdf

Crutzen, P. (2002). Geology
of mankind. Nature, 415, 23.

https://doi.org/10.1038/

415023a

Guerra, M. J. (2001). Breve
introduccién a la ética Ecold-
gica. A. Machado libros.

Gubha, R. (1997). El ambienta-
lismo estadounidense y la
preservacion de la naturaleza:
una critica tercermundista.
Ecologia Politica, (14), 33-46.

Herrero, Y. (2023). Toma de
Tierra. Caniche Editorial.

Mbembe, A. (2011). Necro-
politica. Melusina.

Martinez, L. (2020). Utopia
no es una isla. Espiskaya.

Moore, J. W. (2022). El capita-
lismo en la trama de la vida.
Ecologia y acumulacién de
capital. Traficantes de suenos.

Nuiiez del Prado Béjar, J. V.
(1970). El mundo sobrenatu-
ral de los quechuas del Sur
del Per a través de la comu-
nidad de Qotobamba, Allpan-
chis Phuturinga (Cusco, IPA),
vol. 2: 57-119. 1970

Oxfam. (2023). Igualdad
climdtica: un planeta para

el 99%. Oxfam Intermon.
https://www.oxfamintermon.
org/es/publicacion/igual-
dad-climatica-planeta-99

Valencia, S. (2010). Capitalis-
mo gore. Melusina.

Valladolid, J. (2005). Impor-
tancia de la conservacion in
situ de la diversidad y varia-
bilidad de las plantas nativas
cultivadas y sus parientes sil-
vestres y culturales en la region
andino amazonica del Peril.
Proyecto Andino de Tecnolo-
gfas Campesinas (PRATEC).




