
58 Karina Sáenz

Resumen
Oscuridad gestante nace a partir del diagnóstico de cáncer de mi abuela materna, cuyo cuerpo 
atravesó un proceso de cambio drástico y de doloroso deterioro. Aquella experiencia marcó un 
quiebre en mi manera de concebir el cuerpo como espacio sensible donde se inscriben huellas, 
procesos de transformación y ciclos vitales. El objetivo de este proyecto es reconocer al cuerpo 
como lugar vivo, capaz de contener y manifestar cambios y memorias. A través de organismos 
vivos como el SCOBY (cultivo simbiótico de bacterias y levaduras, por sus siglas en inglés) y  
de una materia duradera como el yeso, encuentro la posibilidad de dialogar y crear un lenguaje 
propio. La intención es personificar un cuerpo que conserva sucesos corporales, como los que 
vivió mi abuela materna con aquella enfermedad. La metodología de este proyecto se basa en la 
observación y experimentación directa y constante entre dichos elementos —SCOBY y yeso—. 
Estas acciones me permiten explorar el proceso artístico como una forma de conocimiento  
y lenguaje sensible. Por último, esta obra propone habitar la muerte como un proceso de modifi­
cación que persiste. En lo orgánico, lo vulnerable y lo que se modifica, la muerte opera como una 
continuidad que adopta otras formas de existencia.

Palabras clave
Cuerpo, Biomaterial, Degradación, Muerte, Creación artística.

La oscuridad gestante:  
cuerpo en tránsito final

SCOBY con texturas  
orgánicas y variaciones 
de color generadas  
por tintes naturales
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora.



59 Karina Sáenz 
Estudiante de la carrera de Escultura PUCP
ORCID ID https://orcid.org/0009-0004-0307-9233
saavedra.karinay@pucp.edu.pe



Introducción 

Durante mis 25 años, siempre percibí mi cuerpo 
como un organismo lleno de energía, fuerza y resis­
tencia. Cada marca y cicatriz me comunicaba el im­
pacto de lo vivido. Por ejemplo, la fractura de claví­
cula que sufrí cuando tenía 17 años me enseñó cómo 
el cuerpo es capaz de regenerarse sin necesidad de 
intervención quirúrgica. Sin embargo, aquella con­
cepción, desde mi vivencia, se quebró cuando a mi 
abuela materna, Teresa,  le detectaron cáncer en ju­
nio del 2024. Su cuerpo comenzó a comunicarse de 
una forma desconocida para mí. Era la primera vez 
que presenciaba cómo un cuerpo humano empeza­
ba a deteriorarse y volverse frágil: ya no podía inge­
rir alimentos como antes, ni caminar. En el trans­
curso de las semanas, el cáncer comenzó a invadir 
su cuerpo, y su espalda se convirtió en el punto don­
de empezó a expandirse con fuerza, manifestándose 
en manchas azuladas y rojizas que crecían visible­
mente.

Ante esto, me resonó la cita de Butler (2015):  
“los cuerpos importan no sólo porque están vivos o 
muertos, sino porque su pérdida marca nuestra pro­
pia condición vulnerable” (p. 143). No se trataba 
solamente de que el cuerpo de mi abuela pasaba por 
un proceso de desgaste o deterioro, sino también de 
cómo yo habitaba un mundo que se quebraba e in­
tentaba entenderlo. En la fragilidad y vulnerabilidad 
de mi abuela, vi reflejada la mía. Su pérdida no fue 
simplemente un suceso que atravesamos todos los 
humanos; se convirtió en una grieta que traspasó  
mi percepción sobre la existencia y los límites del 
cuerpo. 

En esa fase final, se hizo visible una verdad que, 
aunque sabía que algún día llegaría, no había asumi­
do con plena conciencia: que la vida tiene un límite, 
que ciertos dolores soninevitables y que enfrentar­
nos a la pérdida nos recuerda lo poco que realmente 
controlamos.

Esa certeza me interpeló, no solo en lo perso­
nal, sino también en mi manera de hacer arte. Perci­
bí que necesitaba otra vía, distinta a la que había 
estado tomando hasta entonces. Por ello, inicié una 
búsqueda de materiales orgánicos que, desde su 
propio ciclo natural, pudieran contener procesos de 
crecimiento, transformación y decaimiento. Fue en 
ese momento cuando encontré el SCOBY —cultivo 
simbiótico de bacterias y levaduras, por sus siglas en 
inglés—, cuyo desarrollo como sustancia capaz de 
cambiar, mutar y descomponerse, resonaba corpo­
ralmente con lo vivido por mi abuela. A la vez, re­
descubrí el yeso como un contenedor de huellas de 
lo que alguna vez existió. Ambos materiales, desde 
lugares distintos, me permitieron construir una for­
ma de expresar el duelo, el tiempo y el desgaste des­
de la materia, aquella que habita el cuerpo de mi 
abuela materna.

El propósito primordial es reconocer el cuerpo 
—desde la pérdida de mi abuela materna por el cán­
cer— como un archivo viviente, en el que se inscri­
ben el paso del tiempo y el desgaste. El SCOBY y el 
yeso se convirtieron en ejes fundamentales que me 
permitieron alojar el dolor y la muerte como un 
tránsito encarnado: uno que no se nombra, sino que 
se observa, se acompaña y se transforma. 

Figura 1
Inicio del crecimiento 
del SCOBY 
Observado sobre super
ficie de vidrio, al primer 
día de fermentación.
Nota: Fotografía de la  
autora.

Figura 2 
Proceso del creci­
miento del SCOBY 
Observado sobre super
ficie de vidrio, al tercer 
día de fermentación.
Nota: Fotografía de la  
autora.

Figura 3
Término del creci­
miento del SCOBY  
Observado sobre super
ficie de vidrio, al sexto 
día de fermentación.
Nota: Fotografía de la  
autora.

60



Metodología

El método de investigación artistica de esta propues­
ta se manifiesta a través de la atención, la experi­
mentación, la escucha activa del SCOBY y el yeso. 
Más que buscar un resultado final, este proceso des­
encadena una construcción sensible, donde el tiem­
po, los ritmos, las texturas y las formas de decir se 
convierten en elementos esenciales del desarrollo 
artístico.

El punto de partida fue cultivar el SCOBY en 
casa. Para ello, preparé una fermentación inicial con 
té negro, agua hervida, azúcar rubia o blanca y  
kombucha sin pasteurizar. Una vez que la mezcla se 
enfrió, la vertí en un recipiente limpio y desinfec­
tado —de vidrio o plástico—, y la cubrí con una  
tela que permitiera la circulación del oxígeno (ver 
figura 1). 

Al tercer día, note que apareció una capa gelati­
nosa y brillante que empezaba a diferenciarse del  
líquido (ver figura 2). 

A los seis días de iniciado su crecimiento, el 
SCOBY ya se había formado por completo. En su 
superficie se revelaba una textura burbujeante, evi­
dencia de su transformación y desarrollo. El color, 
sin duda, se convirtió en el primer aspecto físico que 
me recordaba a la piel humana (ver figura 3).

La experiencia fue más que solo ver un fenó­
meno biológico: fue presenciar día a día la trans- 
formación de un cuerpo vivo que crece, se adapta  

y muta a través de su propio ritmo de vida. En ese 
proceso, descubrí una similitud entre su ciclo y el 
nuestro. Su nacimiento ocurre en un espacio cerra­
do, protegido y limpio. Su crecimiento orgánico, 
junto con su fragilidad, me hablaba de la condición 
transitoria del ser humano. Venimos al mundo des­
de el útero materno: un espacio cerrado, ese primer 
hogar protegido y contenido, donde se constituye 
nuestro cuerpo, tal como sucede con el SCOBY. Esta 
analogía me permitió reconocer que, como cual­
quier otro ser vivo, estamos sujetos a ciclos natura­
les de renovación y decadencia. 

Aquella experiencia me permitió conectar con 
lo que plantea Taylor (2003): “el cuerpo almacena y 
transmite conocimiento; es un sistema de saber que 
a menudo no se reconoce como tal por la epistemo­
logía occidental” (p. 20). Lo que viví no fue simple­
mente una experiencia familiar o afectiva, sino un 
acto de autoconocimiento. Tanto el SCOBY como el 
cuerpo de mi abuela me mostraban que estos orga­
nismo guardan y registran. El SCOBY, en su proceso 
de fermentación, se entrega a la pausa, a la lentitud, 
a lo que no puedo controlar. Al mismo tiempo, el 
cuerpo de mi abuela me hablaba de presencia, de 
acompañamiento, de estar ahí sin urgencia.

Ambos me enseñaron a escuchar de otra mane­
ra: desde ese lugar donde no se piensa, sino que se 
siente y se respira.



62

Primer formato

Decidí retirar el SCOBY de su hábitat natural e ini­
ciar una exploración con pigmentos naturales como 
la betarraga, el café y la cúrcuma. El color original del 
SCOBY desapareció; sin embargo, emergieron nue­
vos tonos: el rojo, el marrón con rastros de la textura 
del café, y el amarillo (ver figura 4). Esa alteración me 
recordó la piel de mi abuela cuando el cáncer comen­
zó a invadir su estómago y su espalda.

A la par, inicié un reconocimiento corporal par­
tiendo desde mi cuerpo. Buscaba evocar la presencia 
corporal de mi abuela (ver figura 5). 

Al inicio, había planeado que el SCOBY pudiera 
capturar la forma del yeso (ver figura 6).  

Cuando coloqué el SCOBY sobre el yeso, empe­
zó a gestarse un diálogo entre dos cuerpos distintos 
que se tocaban y se transformaban. El yeso, al adap­
tarse, empezó a cambiar: se rajó, se volvió blando y 
se tiñó con los colores naturales que el SCOBY había 
absorbido. Aquel molde se convirtió en un puente 
tangible hacia el recuerdo de mi abuela: un cuerpo 
que alguna vez estuvo lleno de vida y que, con el 
tiempo, se transformó en una memoria corporal 
marcada por la enfermedad. El yeso no solo retuvo, 
sino que cargó el rastro de la violencia silenciosa del 
cáncer, reflejada en cada grieta, cada marca y cada 
alteración de la materia (ver figura 7).



63 Figura 4
Experimentación del 
SCOBY con tintes  
naturales sobre super­
ficie de vidrio
Nota: Imagen y experi-
mentación realizadas  
por la autora.

Figura 5
Copia del yeso a mi  
pecho y brazo derecho 
50 x 40 cm.
Nota: Obra y fotografía 
realizadas por la autora.

Figura 6
Experimentación del 
SCOBY con tintes  
naturales reposado en 
molde de yeso
Nota: Imagen y experi-
mentación realizadas por 
la autora.



64

En el yeso, visualicé la huella corporal de mi 
abuela: su presencia, su memoria viva. Recuerdo 
que ella, nacida en Áncash, estuvo siempre conecta­
da con la tierra. Esa evocación despertó en mí la ne­
cesidad de anclar esta memoria viva —el yeso— al 
origen de todo: la tierra. Devolverla al mundo, por­
que cuando nos despedimos de este plano terrenal, 
volvemos a la tierra y, en ese acto de retorno, se 
guarda una fuerza ancestral. Esta fue mi forma de 
acompañar esa despedida.

En ese acto, la muerte no es un corte abrupto, 
sino —como señala Braidotti (2013)— “una reconfi­
guración de lo que somos, dentro de una red mate­
rial más grande que nos sostiene” (p. 132). Esa red es 
la tierra, el tiempo y la materia. Mi intención fue que 
ese cuerpo siguiera siendo parte de esa red como 
rastro vivo que se entreteje con lo que permanece 
(ver figura 8). 



65 Figura 7
Molde de yeso del torso 
impregnado con tintes 
naturales provenientes 
del SCOBY durante el 
reposo
Nota: Obra y registro  
fotográfico realizados  
por la autora.

Figura 8
Molde de yeso del tor­
so, reposando sobre 
una base terrosa que 
simboliza lo ancestral  
y lo terrenal
Nota: Imagen y compo
sición realizadas por la 
autora.



66

Segundo formato

Durante tres semanas, el SCOBY reposó sobre la su­
perficie del yeso. Su proceso de secado fue lento. Día 
tras día aparecían manchas, zonas translúcidas, 
otras densas y opacas. No solo observaba la transfor­
mación del SCOBY, sino también la de mi propia 
mirada. Me recordó cómo el cáncer, en sus inicios, 
atacó primero los órganos de mi abuela, para luego 
manifestarse en su piel. Su espalda y su pecho eran 
testimonio de una enfermedad que no necesitaba 
explicación. Ese paralelismo me llevó a pensar en 
cómo un organismo vivo puede hablarme desde una 
experiencia íntima y dolorosa. No imitaba el cuerpo 
de mi abuela, pero sí contenía todo el proceso que 
ella padeció (ver figuras 9, 10 y 11).

Figura 9
SCOBY impregnado 
con tintes naturales  
durante su proceso de 
fermentación
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora. 

Figura 10
SCOBY impregnado 
con tintes naturales  
durante su proceso de 
fermentación
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora.



67 Figura 11
SCOBY impregnado  
con tintes naturales  
durante su proceso de  
fermentación
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora. 



68

Tercer formato 

Este tercer y último formato es el tránsito final de 
tonalidades, de texturas, de formas, de cicatrices, y 
encarna todo el recorrido. El SCOBY dejó de ser ma­
teria experimental para convertirse en organismo 
presente, y, dentro de su  descomposición, de su se­
quedad, y a través de las arrugas de la superficie, me 
comunicaba memoria y vida (ver figuras 12, 13 y 14). 

Es el término del ciclo vital, pero no únicamen­
te entendido como el final biológico del organismo 
humano, aquel en el que desaparecen los signos vi­
tales: el pulso, la respiración, la actividad cerebral. 
Es el momento en que el cuerpo se vuelve materia 
inerte. Desde esa perspectiva, el arte se convirtió en 
un vehículo para explorar la muerte de un modo 
afectivo e íntimo. Y es allí donde comprendo que el 
SCOBY no muere en términos humanos; sino que 
se transforma, se oscurece, se arruga y se rompe, 
pero sigue diciendo algo. En ese proceso encontré 
una forma de acompañar el duelo.

La obra, entonces, busca habitar lo cambiante, 
aceptar la mutación como parte del ciclo. Esa mate­
ria orgánica me permitió transitar la muerte desde 
lo sensorial, desde lo lento, desde lo impredecible. 
Me recordó que la pérdida es una transformación 
que se atraviesa.

Figura 12
SCOBY con texturas  
orgánicas y variaciones 
de color generadas por 
tintes naturales
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora.

Figura 13
SCOBY con texturas  
orgánicas y variaciones 
de color generadas por 
tintes naturales
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora.



69

Así concluyó mi meditación interna 

Aceptar esta transformación como punto importan­
te de toda la existencia nos obliga a percibir de for­
ma distinta a la vida, la muerte y el modo en que nos 
relacionamos con lo que altera. En una sociedad que 
recompensa la rapidez y la productividad, tomar 
pausas ante lo que se desgasta y rompe es un acto de 
resistencia. El arte es un forma de mirar de otro 
modo lo que ya no se produce ni se muestra. Traba­
jar con lo orgánico y lo cíclico de lo que se degrada y 
renace nos reubica como parte de un red más am­
plia de la vida, una en la que no somos centro ni 
excepción, sino continuidad. Vivir es estar inmerso 
en un proceso continuo de devenir. En ese acontecer 
no hay formas fijas, sino estados que surgen en su 
tiempo. Comprender eso ha sido, para mí, una for­
ma de reconciliación: con la pérdida, con el deterio­
ro, con la materia que ya no responde a la lógica de 
lo útil. Porque allí donde algo parece extinguirse, 
también algo empieza a surgir —más lento, más  
tenue—, pero igual de vivo.

Este artículo empleó la herramienta ChatGPT (OpenAI, versión 
GPT-4o) para apoyar la redacción, edición y corrección de  
estilo del manuscrito, bajo la supervisión y el criterio editorial  
de los/las autores/as y editores/as. Las ideas, el contenido y las 
conclusiones expresadas son de exclusiva responsabilidad de  
los/las autores/as.

Figura 14
SCOBY con texturas  
orgánicas y variaciones 
de color generadas  
por tintes naturales
Nota: Experimentación  
y registro fotográfico  
realizados por la autora.

Referencias

Braidotti, R. (2013). The  
posthuman. Polity Press.

Butler, J. (2004). Precarious 
life: The powers of mourning 
and violence. Verso.

Butler, J. (2015). Bodies that 
still matter. Queer Studies  
in Education, 1(1). 

CLAGS: The Center for LGB­
TQ Studies.

OpenAI. (2025). ChatGPT 
(versión GPT-4)  
[Modelo de lenguaje].  
https://chat.openai.com/

Taylor, D. (2003). The archive 
and the repertoire: Performing 
cultural memory in the Ameri-
cas. Duke University Press.


